show that he was very strongly impressed with the simplicity and usefulness of the kind of education and training that the young disciples used to receive from their *Gurus* living in humble hermitages in the ancient *Tapovanas*. He started a *Brahmacharyasram* on that line at Santiniketan which has now blossomed forth as the Visva-Bharati.

Over fifty years ago when, except a few thinkers like Bhudev Mukhopadhyaya and Akshoy Sarkar, nobody ever thought of the poverty and squalor, moral and material, in which the illiterate villagers were wallowing, Rabindranath was writing article after article on village reconstruction and the desirability and imperative necessity of co-operative enterprises. He had personal contacts with the villagers when he was put in charge of the management of his ancestral estate by his father and acquired at first hand an intimate knowledge of their problems.

In his numerous assays written half a century ago he suggested solutions which later on he tried to put to test in Sriniketan where with the help and active co-operation of a few ardent colleagues like Leonard Elmhirst and Kalimohan Ghose he started reconstruction work in the neighbouring villages. In short, there is no problem affecting the physical, social, economic and educational well-being of the villagers on which he had not applied his mind and in respect of which he had not made valuable suggestions for the amelioration of their condition. Happily our Government has in right earnest taken up and is implementing the suggestions made by him over fifty years ago.

The legacy that Rabindranath has left for us in the field of literature and social reconstruction is unquestionably unique and invaluable. He has, in addition to that, left a priceless heritage for the world—his message of universalism. When the warring nations of the earth, intoxicated with narrow nationalism, were arming to the teeth with a view to flying at each other's throats and gain the mastery over the entire globe, standing like a statue of solid rock with a torch of heavenly light this savant of India, then a dependent country, sent out, at that critical juncture of the history of the world and

its civilization, his message of peace and amity in an unfaltering and firm voice. His everexpanding mind nurtured on the sublime ideals of the Upanishads realised in the innermost recesses of his heart the brotherhood of man who were Amritasya Putrah—the sons of the immortal. He felt that men of dicerent nations must come to know each other and realise the inner unity of mankind. To achieve this lofty purpose he conceived and established his Visva-Bharati whose is Yatra visvam bhabatyekanidam motto where the world makes its home in one nest. His passionate hope and aspiration were that at the sacred Asrama founded by his illustrious father the world will find that one nest. This message of universalism is, I apprehend, Rabindranath's greatest gift to the world.

This great and remarkable man with a master mind, the manifold qualities of whose head and heart I have discussed above has rendered endless service to humanity in diverse ways. He has made priceless contributions to the Bengali language and literature. His literary creations have stimulated our sense of beauty with their graceful purity and have inspired our souls with the ecstasy of the divine love. By his fearlessness he has shed lustre on our Motherland. The letter which he wrote to the then Viceroy of India protesting against the callous and brutal massacre at Jalianwallabagh breathes, in every one of its lines, an emphatic protest, emanating from the deepest recesses of his lacerated heart, against the arrogance of the minions of an irresponsible government and in silent with the sufferings of his mute countrymen. He was certainly one of the few great sons of India to whom we are indebted for the high place that India has attained in the councils of the world. Truly did Will Durant wrote—"You alone are sufficient reason why India should be free."

A century has gone past since he was born and the time has come for us to acknowledge our indebtedness to him. That is why we have assembled here in this conference to pay our respectful homage to his sacred memory. In doing so we must constantly bear in mind what he stood for steadfastly and fearless. He toiled night and day not only to cater to our aesthetic sense but to uplift us from the utter degradation of

number of rhythms and his whole poetic work but a never-ending song, a song that was in turn light and fresh, dreamy, grave and solemn, passionate, mystical and contemplative, but always a song.

Poet whose range was immense and for whom poetry was music, Rabindranath was a great Romantic.Too many foreign readers Rabindranath think only of him as a Mystic and too many contemporary critics are suspicious of all romanticism: But Rabindranath's greatness is first the remarkable greatness of his romanticism; it is as a romantic poet of extraordinary talent that he must be approached. His 'Manasi, his 'Chitra' and 'Sonar Tari,' the ballads of 'Katha O Kahini', the world of 'Galpa-guccha', the passionate ardour of 'Chitrangada', his Barasha songs and the Nature poems, the larger movement of 'Balaka', the deeper love of 'Purabi', make of Rabindranath one of the greatest romantic poets of the world. He has magnificently expressed the vearning after Beauty, the deep communion with Nature, the will to escape far away from the ugliness and arabness of daily life, the joys and melancholies of love; he has created a world of Beauty where the imaginations and yearnings of man find the most wonderful release and fulfilment.

But this great Romantic had a deeper and greater vision than many other romantic poets. His poetry was deepened and widened by his Upanishadic 'Jivana-Darsana'. Rabindranath may not be as great a philosopher as a Sankara or a Bergson; he may not be a mystic comparable to the great 'munis' of the world. But his poetic inspiration was fed on the tradition of the Upanishads and his contemplation went beyond the dazzling spectacle of the finite world. The Upanishadic realization of suprasensual plenitude and joy and Peace and universal oneness gave his poetry a spiritual profundity rarely found in romantic poetry.

It is difficult, on account of Rabindranath's manifold richness, to find any one poet to whom he can be adequately compared. Some great poets have created works greater than any single poetic work of Tagore. Tagore has not composed an Iliad or an Aneid, a Commedia or a Faust; none of his poetic dramas is equal to the great

dramas of Sophocles, Shakespeare, Calderon or Racine. Yet, Tagore the Poet is inferior to no other poet because of the infinite variety of his poetic creativeness. Among the great romantic poets of the West, few, if any, come near to him. Victor Hugo, the greatest romantic poet of France, is, like Tagore, a word magician who wrote poems of a tremendous variety, a master of rhythm and metaphor, who cast into admirable form all the moods of a whole nation but he is definitely not for us what Tagore is for you; he has moulded our poetry's language, he possessed a luxuriant imagination but he had the philosophy of a sentimental adolescent, he was lacking in taste and measure, his creativeness was but the discovery of beautiful words and sounds.

To 'explain' Tagore in terms of French poetry. one would have to bring in Lamartine with his mellow meditativeness, Musset and his vain pursuit of ideal love, Gautier perhaps and his exquisite cult of form, the dreamy musicality of Verlaine, and many more aspects of French lyricism. Would the English Romantics give us one great poet to whom we could compare Tagore? Shelley, whose influence is visible in the first works of the young Tagore? Keats, with his more exacting technique and his more objective delineation of Beauty? Swinburne, supple and sensuous like the author of 'Chitra'? Wordsworth. who worshipped Nature in his meditative songs? Tennyson, whose and ballads remind us of the 'Kathas' and 'Kahinis' of Rabindranath? Tagore has something in common with every one of them but to give a complete idea of his poetry, one should include all of them, together with Spenser, and the Irish Symbolists, and others still. There is only one great Western poet whose work has the range and richness of Tagore's lyric work, and that is the German Goethe. In many ways indeed does Goethe present striking similarities with Rabindranath: he was at home in the classical literatures of the West, he had absorbed the spirit of the Minnesingers and Volksingers of his own land, he rediscovered the best of the old traditions of German poetry and went on experimenting endlessly, inventing new and lyric forms. Schiller called him a 'native' poet, because every poem of his is the direct

প্রভৃতির সঙ্গে পরিচয় হয়। কোপেনহেওেনে দার্শনিক হফডিং এবং বিখ্যাত সাহিত্য-স্নালোচক জর্জ ব্রান্ডেসের সঙ্গেও কবির যোগাযোগ ঘটেছিল।

রামানন্দ চটোপাধ্যায় মহাশ্য ১৯২৬ সনে লীপ অব নেশনসের আমন্ত্রণে যখন ছেনেভায় গ্রিছেছিলেন তখন রবীজনাথ মুরোপে। তিনি Rabindranath At Dresden নামক প্রবন্ধে সেই সময়ে যুরোপে রবীজনাথ সম্পর্কে কিরক্ম আগ্রহ লক্ষ্য করেছেন তা লিখেছেন। বারবার তাকে রবীজনাথ মনে করে সাধারণ মানুষ ভিড় করে এসেছেন। রামানন্দবারু লিখেছেনঃ

নির্ধারিত সমযের কিছু আরে সভাস্কলে পৌছিলাম। তিন চার সহস্থা মানুষ ধরে এমনই বিনাট সভাকক। একটিও আসন খালি নাই। অনেকে দুওারমান, শ্রোতাদের অনেকেই রমণী। এঁদের অনেকেই ইংরাজী জানেন, যাহারা জানেন না হাঁহাদের জন্য বালিন যুনভাগিটির হিন্দী অধ্যাপক পণ্ডিত তারাচাঁদ রায় জার্মান ভাষায় কবির বন্তব্য অনুবাদ করিয়া দিলেন, ইনি পাঞ্জার প্রদেশবাসী। অনেক রিপোটার ছিলেন, তাঁহারাও অধিকাংশক্ষেত্রে নারী। যিনি সমগ্র বক্তৃতা লিখিয়াছেন তিনি নারী। কবি অনেকগুলি ইংরাজী ও বাংলা কবিতা আবৃত্তি করিলেন। কবিতা পাঠের সময় ঘনঘন হর্ষংবনি হইতেছিল। The Crescent Moon হইতে যে সব কবিতা পাঠ করা হইল, তাহা বিশেষভাবে সমাদৃত হইল, ফলে কবিকে নির্ধারিত সংখ্যার বেশী কবিতা পাঠ করিতে হইল। নিমুলিপিত কবিতাটি কবিকে দু-তিনবার পড়িতে হইল—

Why are those tears in your eyes, my child? How horrid of them to be always scolding you for nothing?

বিস্তারিতভাবে সমগ্র প্রবন্ধ উল্লেখ করার প্রয়োজন নেই।
এর পর কবি রাশিয়া থিয়েছেন। তাঁর 'রাশিয়ার চিঠি'র আবেদন
আজও অমান। আজ পৃথিবীতে যে গুগান্তরকারী ধণ্ডের সূচনা
হয়েছে, সে ভিন্ন ভিন্ন মহাজাতির মধ্যে নয়, মানুষের দুই বিভাগের
মধ্যে, শাস্যিতা ও শাসিত, শোষ্যিতা ও ওক।......আমাদের
দুঃখই, আমাদের দৈন্যই আমাদের মহাশক্তি। সেইটোতেই জগৎ
জুড়ে আমাদের স্থালিন এবং সেইটোতেই ভবিষ্যাত্রক আমরা
অবিকার করব। অগচ যার। বনিক তারা কিছুতেই একত্র
মিলতে পারে না, স্বার্থের দুল্জ্যা পাচীরে তার। বিচ্ছিন।

[রাশিয়ার চিঠি]

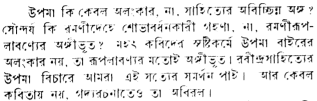
রবীন্দনার্থ এক হিসাবে ধর্ম ওক। তিনি স্বয়ং একটি ধর্মের প্রবর্তক ও প্রচারক। সারা বিশ্ব জুড়ে তিনি ধর্মপ্রচারের উদ্দেশ্যে জ্বন্দ করেছেন, তার নীতি ছিল 'একলা চলোরে'—তাই এ তাঁর একক প্রচেটা। তিনি যে ধর্মপ্রচার করেছেন তার নাম মানব-ধর্ম। বুদ্ধের পর ভারতবর্ষের বাণী এমন স্কুলর ভাবে বিশ্বের দরবারে আর কে প্রচার করেছেন হানি না। তাই যোহান বোয়ার বরেছেন:— He is India bringing to Europe a new diving symbol, not she Cross but Lotus.

রবীন্দ্রনাপ ও আমি যধন পর্বপ্রথম সৌহার্দেরৰ স্থানিত বন্ধনে প্রক্ষার প্রক্ষার প্রতি বিহাব পর জুদার্থ প্রতিশ বংগর কাল কাটিয়া পেল। জীবনের বহু বিচিত্র বিকাশ ও ধারার পরিচয় লাভের পথে বক্ষা আমি ভিলে ভিলে অগসর হইতে ছিলাম। সেই কাডিছান প্রথমে বংগবেন পর বংগর ভিনি আমাকে প্রতিদিন স্বাও সাংহচা দান কর্ষান্তেন। সহস্থা বংগরের মৌনতা বাণীহাঁন ভর্লতা অবশেষে বক্দিন যেন কথা কহিলা উচিত। আপন অভ্রজীবন স্বব্দুর পতন-অভ্যাদ্যের কাহিনী গো আগনি লিপিল্ল করিয়া চিলিল। এই স্বব্দিত ইতিহামের ছানা ইছাই প্রথমিত হইল যে, উদ্ধিদ হইতে আরম্ভ করিয়া উচিত্র প্রাণী পর্যন্ত নিধিল জীবলোকে একই পাণ-প্রকান অনুভূত হইতেছে একই প্রথমনা। যেন কটা বংগান। এই বাংগান্তা আগায় হইতে আগায়কে বিভিন্ন করিয়া বাবিয়াছিল ভাহা দূর হইল। উদ্ধিদ ও পাণী একই জীবন্ধানার বল্ডমুগী বিকাশ বাল্যা প্রতিবাহ হিলা। এই মহাস্তাকে জানিতে পানিলে জর্মা বহুস্যের ধ্রনিকান প্রথমিত হিলা আইবে না, বরং পাতীবত্র নিবিভ্রর হইলা উচিলে। মন্দ্রে এইনার অসমপূদ্ধ দুছি ও অবন্য শতি কইলাভ অবিনিনীত দিক মহাস্মুদ্ধকে বুংগাই সিক জ্য্যাত্রায় আপনার চিত্র ভরণী ভাগাইয়া দিল। একি কম আন্চর্গের ক্যা একনাল হালাকে বিশ্বনাধ্যা প্রথমিত বিন্দুর চিত্র জরিয়া বাধ্যাছিল ভাহা ভাহার মন হইতে মুহুউকালের মধ্যে নিল্যিয়া যায়।

বিশু জগতেৰ এই ঐকাডঃ বৰীজনীখেৰ কৰি দূৰে নিজট ধৰা দিয়াছে এবং ডাগৰ কাৰো ড গাধনাৰ এই ঐকালালাই আগপ্ৰকাশ কৰিতেছে। প্ৰতিদিন ভাঁহাৰ দৃষ্টি উদাৰ পেকে উদাৰতৰ হোক এবং ভাঁহাৰ বালী নিখিলেৰ সৰ্বান পৰিবাজন্তাক, এই কামনা কৰি।

### त्रवीन्द्र-मार्टिए उपमा

ডঃ অকুণকমার ম্থোপাধায়ে



উপম। ব্যবহারে রবীক্রনাথের দক্ষতা ও কৌশলের প্রতি এখানে পাঠকের মনোযোগ আক্ষণ করি।

থৈতে নাহি দিব' কবিতাটিতে বস্তম্বার ছবি ববীন্দ্রনাথ একটি উপনার মাধানে ব্যক্ত করেছেন। সে ছবিতে ব্যাপকতা ও বিশালতর চিত্রকল্পনা আছে। একটি উপনাকে এই ছবিতে ব্যাক্তিবিত্ত করা হয়েছে। ভাবের নব নবায়মান ক্রপায়ণে ব্যাক্তিচিত্তের অনুভৃতি বিশুগত আবেদনে সমৃদ্ধ হয়েছে।

থৈতে নাহি দিব কবিতায় কোপাও বস্তুরূপকে ব্যাহত করা হয়নি। অপচ তারি মধ্যে স্তকৌশলে ভারচিত্রকে বস্তু থেকে সত্যতর রূপে উপদ্বাপিত করা হয়েছে। মূল বক্তব্যে উপনীত হবার পূর্বে কী নিপুণ আয়োজন ও বিস্থার! প্রবাসী পিতার চারবছরের কন্যাটি পিতাকে ছুটি-অন্তে তার কর্মস্থলে ফিরে য়েতে দেবে না—'য়েতে নাহি দিব'—কন্যার এই সকরুপ মিনতি অপ্রাহ্য কর্মপাশবদ্ধ পিতাকে চলে য়েতেই হয়। প্রবাসী পিতৃ-হৃদয়ের এই বেদনাকে কবি বিশুগত করে তুলেছেন এই বলে'—

দীপ্ত রৌদ্রে এনাবৃত যুগ যুগান্তর কান্ত দিগন্তবিস্তৃত ধ্বণীর পানে চেয়ে ফেলিন্ নিশাস।

পরবতী চরণেই---

কী গভীর দুরের মগ্র সমস্ত আকাশ, সমস্ত পৃথিবী।

মৃত্যুকে বাধা দিতে সমস্ত সংসার ও পৃথিবী ব্যাপী যে করুণ অসহায় আয়োজন, তার প্রতি এবার কবি আমাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করছেন--প্রবাসী পিতৃহদ্যের ব্যাকুলতা এবার বিশ্ববেদনায় বেজে উঠেছে--

চারিদিক হতে আজি অবিশ্রাম কর্ণে মোর উঠিতেছে বাজি সেই বিশ্বমর্মভেদী করুণ ক্রন্দন মোর কুনাকণ্ঠস্বরে, শিশুর মত্রম বিশ্বের অবোধবাদী।



এই সর্বজনীন বেদনা এইবার মূল বক্তব্যে উপনীত হয়েছে--এত প্রস্থৃতি ও অপেক্ষার পর মূল ছবি উদ্ধাটিত হলো---

> বৈজ্ঞার। বিসিয়া আছেন এলোচুলে
> দূরব্যাপী শুসাক্ষেত্রে ছাহ্নবীর কূলে
> একখানি রৌদ্রপীত হিরণ্য-এঞ্জ বক্ষে টানি দিয়া; স্থিব নয়ন যুগল
> দূর নীলাম্বরে মগু; মুপে নাহি বাণী।
> দেখিলাম তাঁর সেই মান মুখধানি
> সেই ধারপ্রান্তে লীন স্তর্ধ ম্যাহত
> মোর চারি বৎস্বের কন্যাটির মতে।

একটি স্তদীর্ঘ স্তবকে একটি উপমাচিত্র উপস্থাপনের শিল্পকৌশল এখানে জয়যক্ত হয়েছে।

কেবল কন্যাবিরহ ও সাময়িক বিচ্ছেদ্বেদন। নয়, প্রিয়াবিরহ ও চিরন্তন বিচ্ছেদ্বেদনাও রবীন্দ্রনাথের হাতে অপরূপ শিল্পমূতি লাভ করেছে। সাদৃশ্যমানতাই এখানে শেষ কথা নয়, কল্পনার উদ্বাবনীশক্তি এখানে প্রধান। ভাবসাদৃশ্যের সামাকে লজ্পন করে কবি কল্পনামৌলিকতার সাহায্য পাঠককে যেরাজ্যে উপস্থিত করেন, সেধানে পাঠকচিত্ত বিহ্ফারিত হয়। এই 'চিত্তবিহ্ফার' কবিপ্রতিভার পরিচায়ক। পুরানো ভাব এখানে নোতুন চমৎকৃতি লাভ করে। আমরা তাই আবিষ্ট হয়ে উচ্চারণ করি ও মানসপটে এই অপরূপ আলেপ্য দেখি—

আজ তুমি আর নাই, দূর হতে গেছ তুমি দূরে, বিধুর হয়েছে সন্ধ্যা মুছে-যাওয়া তোমার সিন্দুরে, সঞ্জীহীন এ জীবন শূন্য ঘরে হয়েছে এছিনি, সব মানি-স্বচেয়ে, মানি, তুমি ছিলে এক দিন।

বিরহী চিত্তের শূণাতা, কৃতজ্ঞতা, প্রান্তি বেদনা ও স্থপমৃতি— সব এই মুহূর্তে আমাদের মনে ভীর করে আসে। স্থল অভাবের চেতনা থেকে আমর। সূক্ষা বিরহচেতনার উন্মীত হই। অপচ এই উপমাচিত্রে কবি কোনো বিশেষ চিত্রকল্প ও বিশেষ উপাদান বাবহার করেন নি। বিশ্বর সন্ধ্যা ও শূণা প্রীহীন ঘরের উপাদান ক্রিপ্রতিসর অলৌকিক ম্পর্শে অসামান্যতা অর্জন করেছে।

রবীক্রকাব্য পাঠান্তে আমাদের বলতে ইচ্চা হয়, 'উপমা রবীক্রনাথস্য'। তার কয়েকটি উদাহরণ দিই।

- (ক) দীপশিখাসম কাঁপে ভীত ভালোবাস।। (মানসী)
- (খ) চঞ্চল আলে। আশার মতন কাঁপিছে জলে।

(গোনার তরী)

# Cagure Birth Centenary

1861 - 1961

THE

CALCUTTA

MUNICIPAL GAZETTE

SUPPLEMENT ISSUE

स्टिंग अनुकूष्ण। कुलकं संस्तु क्षंक्रास्त्यः स्ट्रा संक्रायकः स्ट्रायकं दूरम्भा मैं यकं हर्ज्याः स्ट्रायकं दूरम्भा मैं यकं हर्ज्याः स्ट्रायकं स्ट्रायकं स्ट्रायकं भुष्टं -स्ट्रायकं स्ट्रायकं

VOL. LXXV No. 21

उत्रीत्रप्रश्चाराक्षे

Advisory Board

# The Mayor Shri Rajendra Nath Majumdar

Members :

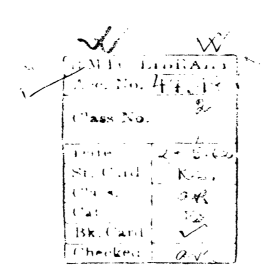
Shri Mihirlal Ganguli

Shri Mukur Chandra Sarbadhikari

Shri Dhirendra Nath Dhar

Shri Tara Prosad Mitra

Councillors, Corporation of Calcutta.





### Homage

It has been decided to publish a Special Volume of "The Calcutta Municipal Gazette' devoted to the sacred memory of Poet Rabindranath Tagore. This is the most opportune moment as the year closes the centenary celebrations of the birthday of the Poet, the world over.

Men of almost all nations of the world have paid glowing tributes to the Poet and we in Calcutta, his birth place, are particularly proud of this memorable occasion.

The Poet has been likened to a mighty river rising from its source in the mystic Himalayas and journeying down into the immensity of the ocean—deep calling unto the deep. He was the sentinel to carry the thoughts of ancient India—thoughts saturated with the true philosophy of the East. "Like the Indian civilisation itself he has been content to discover the Soul and surrender itself to its spontaneity." His poetic genius revealed to his readers the calm stillness of the unmanifest future. Great minds admired the completeness of his life, others found all the aspirations of mankind in his hymns. He is known as the saint who has not refused to live but has spoken out of Life itself.

More forceful and exhaustive tributes have been paid by those who are authorities in the domain of arts and letters but I rejoice in paying my homage to this mighty son of Bengal by recalling his message of peace, of friendship with all peoples, national independence and humanism.

R. majundar

## The Calcutta Municipal Gazette

OFFICIAL ORGAN OF THE CORPORATION OF CALCUTTA

Palindranath Type

#### BIRTH CENTENARY VOLUME :: 1861-1961

#### CONTENTS

| Page No  | o.                                                                       | Page N | o.                                                                               |
|----------|--------------------------------------------------------------------------|--------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 4        | Rabindranath & The Western World Dr. S. Radhakrishnan                    | 85     | Tagore's Reflexions on Economics Ashoke Chatterjee                               |
| 6        | Rabindranath Satyaranjan Bakshi                                          | 90     | Honouring & Dishonouring Fagore Prof. Tarak Nath Sen                             |
| 8        | জ্যোতিবঁতা। প্রেমেন্দ্র মিন্দ্র                                          | 92     | Rabindranath and Art  Arun Sen                                                   |
| 9        | Rabindra Literature Sudhi Ranjan Das Vice-Chancellor—Viswa Bharati       | 93     | Rabindranath Prof. Kshitish Prosad Chattopadhya                                  |
| 16       | The Appeal of Rabindranath Dr. Srikumar Banerjee                         | 96     | Indian Music and Rabindranath Swami Prajnananda—Calcutta                         |
| 19       | Rabindranath's India Annada Sankar Ray                                   | 99     | The Poet as President of all India Civil Liberties Union                         |
| 23       | Rabindranath and World Literature Rev. Father Pierre Fallon S. J.        | 102    | Shri Binoy Jiban Ghosh<br>Rabindranath in Translation                            |
| 28       | Crisis of Clarity  Norman Cousins  Editor, Saturday Review               | 107    | Prof. Nirendra Nath Ray Tagore's Educational Eaith                               |
| 34       | Rabindranath Dr. Subodh Chandra Sengupta                                 | 113    | Prof. Sunil Chandra Sarkar<br>Religion of a Poet                                 |
| 38       | Jabbulpur University Fagore : His Philosophy of Life Dr. Soroj Kumar Das | 115    | Dr. Siddheswar Bhattacharyya<br>Rabindranath's Shehdah<br>Sachindranath Adhikari |
| 45       | Pictorial Art of Tagore  Prof. O. C. Gangoly                             | 119    | The Image of Rabindranath Abroad  Debesh Das, I.C.S.                             |
| 48       | Rabindranath the Mystic Dilip Kumar Roy, Poona                           | 122    | Tagore was no Obscurantist Humayun Kabtr                                         |
| 51       | Poet of the Dawn Anil Baran Roy Pondichary                               | 126    | Minister, indian Union The Quintessence of our culture B. N. Ray Chowdhury       |
| 53       | Rabindranath Tagore—Poet & Teacher Dr. Nikolaus Klein — West Germany     | 127    | The Poet's Republic: A Typical Tagore Letter                                     |
| 55       | Gurudeva Tagore Prof. Tan Yun-Shan Director, China Bhavan, Santiniketon  | 128    | Rabindranath Dr. Suniti Kumar Chatterji                                          |
| 56       | At the Feet of the Master  B. Gopala Reddi  Minister, Indian Union       | 131    | Rabindranath Tagore  Prof. Helmut G. Callis University of Utah                   |
| 60       | Rabindranath Tagore  Dr. S. Sampurnananda                                | 136    | The Poet Who Defied Death  Narendra Dev                                          |
| 62       | India's Organ-Voice Prof. Hirendra Nath Mukherjee                        | 139    | The Glory of Nature Keshab Chandra Gupta                                         |
| 65       | Rabind anath Sudhansu Mohan Banerjee                                     | 142    | Rabindranath on Women Dr. Roma Chowdhury                                         |
| 71<br>74 | Tagore in Soviet Union  Y. Chelyshev Raoindrath                          | 145    | Principal, Lady Brabourne College East & West in Tagore                          |
|          | Kedar Nath Chatterji<br>Editor, 'Modern Review' & 'Prabasi               | 148    | Dr. Kalidas Nag Ancestry of a Great Life Hemendra Prasad Ghose                   |
| 80       | Tagore's Anti-State Attitude Dr. Sachin Sen                              | 154    | CHRONOLOGY OF EVENTS: A GREAT                                                    |

LIFE

Editor, 'The Indian Nation'

### স্থভা

| ৯                                       | মৃত্যুঞ্জ রবীজ্ঞনাথ                                 | ૧ૂર         | শান্তিনিকেতনের গোসাইজী                            |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------------|
|                                         | চারুচন্দ্র ভট্টাচার্য্য                             |             | 🗃 হংগকান্ত রায়চৌধুরী                             |
| 32                                      | কবির গানের অস্ত <b>্রপ্রকৃ</b> তি                   | 90          | রবীন্দ্রসাহিত্যে অতীত ভারত                        |
|                                         | <b>অ</b> সিভ কুমার হালদার                           | •••         | श्रीदर्शक (मन                                     |
| ১৬                                      | সঙ্গীতে রবীজ্রনাথ                                   | <b>৮</b> ১  | প্রতিভার মুক্তি                                   |
|                                         | শৌমোলুনাথ ঠাকুর                                     | 0.          | •                                                 |
| दर                                      | রবীন্দ্রনাথ ও শাস্থিনিকেতন                          | ૯ન          | হীরেশ্রনাথ দও                                     |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | শ্ৰীশান্তা দেবী                                     | <b>6</b> -2 | রবীজুনাথের সমাজচিন্তার তাৎপ্য                     |
| ২২                                      | ্রণাতা দেব।<br>রবীন্দ্রনাথ, গান্ধীজী ও শান্তিনিকেভন | • •         | সৌমিত্রশঙ্কর দাশগুপ                               |
|                                         |                                                     | ৮৬          | রবী <del>জু</del> নাথের ভারতচিয়া                 |
|                                         | প্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায়                            |             | ডঃ অরবিন্দ পোদার                                  |
| ২৬                                      | বাঙালী রবীক্রনাথ                                    | 0ھ          | রবীক্রনাথের দৃষ্টিতে অর্থনীতিক বিবর্ত্তন          |
|                                         | গৈয়দ মুক্তবা আলী                                   |             | প্রিয়তোষ মৈত্রেষ                                 |
| さか                                      | পুরানো কথা                                          | 58          | বাঙ্লার রেনেসাস ও রবীক্রনাথ                       |
|                                         | ' অবনীমোহন বন্দ্যোপাধ্যায                           | •••         | ডঃ জীবেক্স সিংহ রাম                               |
| ৩২                                      | রবীন্দ্রনাথ ও আন্তর্জাতিকভা                         | ৯৯          | রবীক্রনাথের কর্মসাধনা                             |
|                                         | মোহিত মৈত্র                                         | ผผ          | प्रभावनात्यः य प्रभावना<br>प्रभीतन हरिष्ठेशिक्षाः |
| <b>૭</b> ૯                              | রবীন্দ্রনাথ ও স্বদেশী আন্দোলন                       | 100         | প্রবান্ত্রনাথের স্থাক্তি কিবিতা                   |
|                                         | শ্রীযোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত                              | 50 <b>2</b> | ·                                                 |
| 8২                                      | রবীন্দ্রনাথের ব্যঙ্গ-নাট্য                          |             | 'শ্লোকরকান দাশগুপু                                |
| O                                       | ডঃ আশুতোৰ ভট্টাচাৰ্য্য                              | <b>50</b> % | দেশে দেশে রবীকুনাগ                                |
| 8 <b>&amp;</b>                          | র্থীন্দ্রনাথের ভাষার <b>প্রসা</b> র                 |             | ভৰানী মুখোপাধ্যায়                                |
| Ou                                      |                                                     | 550         | রবীন্দ্র-সাহিত্যে উপুমা                           |
| 01.                                     | গোপাল হালদার<br>মৃত্যু ও র <b>বী-জুনাথ</b>          |             | <b>ড: অরুণ কুমার মুখোপাধ্যা</b> য                 |
| 8F                                      |                                                     | 552         | রবীক্সনাথের প্রকৃতি-চেতনা ও তার                   |
|                                         | ড: বিজনবিহারী ভট্টাচার্য্য                          | 334         |                                                   |
| ৫১                                      | ইংরেজিতে রবীব্রনাথ ও এজরা পাউণ্ড                    |             | নেপ্থ্য ভ্ৰবন                                     |
|                                         | ्विरू (ज                                            |             | ভূদস্থ বহু                                        |
| <b>C</b> C                              | রৰীশ্রনাথ ও বিশ্ববোধ                                | >>&         | রবীশ্রচিন্তায় ত্রাশ্বণ ও ব্রহ্মবাদ               |
|                                         | মনেজ বহু                                            |             | অমিধর তন মুঝোপাধ্যার                              |
| <b>e</b> ৮                              | রবীন্দ্র চিত্রের-মর্ম্মলোক                          | \$20        | রবিন্দ্রঠাকুরের ছবি                               |
|                                         | নম্প্রোপাল সেনগুপ্ত                                 |             | জোগেফ সাউথ্ডল                                     |
| ৬১                                      | রবীন্দ্রনাথ: বাল্য ও কৈশোর                          | 525         | রবীন্দ্র-প্রতিভার বৈশিষ্ট্য                       |
| _                                       | কাজী আবত্তল ওত্ত                                    |             | মুপক রাজ আন্দ                                     |
| ৬৭                                      | শিলাইদহ থেকে শ্রীনিকেতন                             | ১২৬         | রবী <u>ঞ্</u> কাব্যের বারমাস্তা                   |
|                                         | কিভীশ রায়                                          | 740         |                                                   |
| 90                                      | াশতাশ রায়<br>ভাপনাকে তার হারিয়ে প্রকাশ            |             | के चिता (सवीर ) भूता नी                           |
| W                                       |                                                     |             |                                                   |
|                                         | <b>ড: হরপ্রস</b> াস মিত্র                           |             |                                                   |

#### ART PLATES & PICTURES

Mrinalini Debi Poet in Teheran — 1932 Frontispiece (Art Plate) Homage to Gurudeb — Shri Jawaharlal Nehru Rabindranath — Sketch, Nandalal Basu রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর—গানের পা গুলিপি (7 pages) A Study - Ram Kinkar At Bangiya Sahitva Parishad, 1913 (Art Plate) ( A Study 1917 — Mukul Dey (Art Plate) The Poet in 1886, 1884, 1885, 1889, 1881, The Poet in 1940 (Art Plate) 1887. & 1890 Poet & others (20 pictures) Tagore at 60 and Tagore at 64 (2 pictures) Tagore in 1938 (Art Plate) (Tagore in Germany 1930 & 1926 (2 pictures) (In Germany Jorasankho Tagore House and pictures (In Japan & With his tenants at Shelidah of the Poet's family members (13 pictures) A Study — H. Majumder (Art Plate) (Gurudeb and Gandhiji Jamini Ray (As Editor of 'Sadhana' (The Poet in America—drawn by Georges Schreiber (Art Plate) Tagore in 1925 In Germany Gandhiji and Kasturba Welcomed by the Poet-1940 In Germany 1926 Gandhiji helping the Poet to rise from । চিঠির পাওলিপি his seat-1940 A family re-union With Dr. Radhakrishnan & Sir Maurice Poet in 1939 Gwyer--- 1940 Poet in Japan-1929 (Art Plate) The Poet flies back from Persia 1932 On Foundation Day of Mahajati Sadan On Houseboat at Chandannagore—1935 with Netaji **Fagore at Seventeen** Satyendranath and Jyotirindranath with their wives Tagore at the age of 30 Tagore in American—1916 A Reception at Santiniketan On the eve of departure to Japan 1924 Poet in America 1930 (Art Plate) Tagore in Russia—1930 Sahitaya Sammelan, Chandannagore—1937 To China, The Poet engaged in drawing, In Yokohama, in Germany - Poet in different In America with the members of the Cosmo-| politan Club of the Illinois University - 1912 ages (4 Pictures and 7 drawings by Poet) At Viswa-Bharati with Jawaharlal Nehru and (Poet with his disciples 1913 Prof. Tan Yun-Shan Addressing a meeting in 1940 with Professor (Poet in England 1912 Charu Ch. Bhattacharyya A Self Portrait — Tagore In America Portrait study of Tagore in America l In-Russia A Plaque -- Asit Haldar (Art Plate) Kuthibari at Shelidah and pictures of Santi-Last Journey from Santiniketan—1941 (Art Plate) niketan & Chandannagore (21 pictures) In Germany Shri Nehru and Prof. Tan Yun Shan with Poet In Persia, The Poet at Shadi's Tomb পাণ্ডলিপি (4 pages)

### Editor's Acknowledgments

gratitude is due to the Contributors to this Special Volume, and to those who have supplied me with other materials.

Is shall be failing in my duty if I do not acknowledge my indebtedness to SHRI KESHAB CHANDRA BASU, Ex-Mayor, who sponsored this publication.

The authorities, The Corporation, The Standing Taxation & FINANCE COMMITTEE, SHRI P. C. MAJUMDAR, Commissioner, SHRI LOKE NATH BAL, Deputy Commissioner, SHRI B. GHOSH, Secretary, SHRI P. K. MITTER, Superintendent of Printing, Corporation Press and the members of his staff—I offer my sincere thanks.

3 sorrowfully place on record my gratitude to Prof. Charu Chandra Bhattacharyya and Hemendra Prasad Ghose, who are no more, for their special articles and precious advice.

Jacknowledge my sincere gratitude to SHRI KEDARNATH CHATTERJI, Editor, "Modern Review" and "Prabasi" and to SHRI SATYARANJAN BAKSHI, formerly Editor "Forward" "Nation" etc. for their valued advice.

particularly thank SHRI BHABANEE MUKHOPADHYAY for his collaboration and active participation, in Editorial production and publication of this special Volume.

thanks are due to SHRI BISHU GANGULY for designing the cover of this Volume and to PROF. O. C. GANGOLY for acclaiming the same. Of the Photographers who helped me in securing rare portraits of the Poet, I should mention the names of SHRI BULA MAHALANOBIS, SHRI ANJAN GUPTA, SHRI S. BOSE & SHRIMATI SHILA SARKAR, SHRIMATI SUNITA BIMAL SARKAR. MOOKERJEE and others have also provided me with several photographs. Many other valuable photographs and sketches have been lent to us by SHRI KEDARNATH CHATTERJI, SHRI BHABANEE MUKHOPADHYAY, SHRI AMULYA SENGUPTA. DR. KALIDAS NAG, SHRI SACHIN ADHIKARY and SHRI HARIHAR SETT of Chandernagore. To the Public Relations Officer, South Eastern Railway, the U.S.I.S., the Consul-General of the Federal Republic of Germany, the Information Officer of the U.S.S.R. Embassy, the Viswa-Bharati and Messrs. M. C. Sarkar & Sons.—I am thankful for their kind co-operation. Some of the photographs published in the "Calcutta Municipal Gazette"-Tagore Volume 1941, have also been reproduced in this Volume. SHRI H. SEN and SHRI B. SAHA deserve thanks for their art designs. To the Blockmakers - "THE STATESMAN", (Process Department), THE PHOTOGRAPHIC STORES & AGENCY CO. PRIVATE LTD., 154, Dharmatalla Street, THE BENGAL AUTOTYPE CO., 213, Cornwallis Street,-I am thankful for prompt execution. To the Printers-THE IMPERIAL ART COTTAGE, 1-A, Tagore Castle Street, Calcutta. THE BENGAL AUTOTYPE CO. and THE PHOTOGRAPHIC STORES & AGENCY CO. PRIVATE LTD.—I offer my sincere thanks.

Lastly, I am grateful to the members of the Gazette Section as well as to my friends in the Corporation for giving me all possible assistance and co-operation.



THE FOLE IN TEHFRAN 1932

ভেগেরাণে কবি - ১৯৩২

### 5 28 m

#### কলিকাতা মিউনিসিশ্যাল গেজেট

CALCUTTA MUNICIPAL GAZETTE TAGORE CENTENARY COMMEMORATION VOLUME 1861-1961

The world today is wild with the deliver of hatre. the conflicts are cruel and uncoming, crooked are its paths, tangled its meshes of greed. All creatures are crying in anguish for a numberation of theme Oh thou of boun less life, save Keny raise the cternal some of hope bel bois like with its inexhaustille treasure of honey Open its pelals in they light.

O Screene . O Free, in these immeasurable mercy and goodness sipe away all lark steins from the heart of the earth. Thou giver of immodel gift, give us the pover of desication clair from us own grew,

and pride of self.

In the splendour of a new sun rue firisdom let he blind gain their right, let lifecome to ke valo that are dead O Swere, O Free, in him numeasurable nercy and goodness wife away all dark stains from the Learl of this earth

Translates from his Bugai ing by the author

Rebudia with Tagow.

Speak to me, my friend, of him, and say that he has who specied to thee in the central huch of the storas and in the heart of the peace where life posts on its armour. Say that they utmost need is of him and that he ever seeketh they straying heart through langle of paths.

abinoranch Lagre

### ळाघ्रि

"अर्रार्श ७१८ला (सर्राक् २५ ऊन्निस्म, अर्राश त्रम्म करत्रक् इन्हरूक—अर्राश कर्राश्चर करत्रिक् श्रिक्टिक, १४ धृष्टि पत्रश्चपूत्रस्य काएक अर्थानिस्मान—अर्राश सिद्यान करत्रिक् अर्जूरस्य भछ। अर्थाश्चरस्य अरथा थिनि 'अन्य ऊन्यन्यर भगराः अविनिष्ठः'।

थाधि थाराजा अહाश्व श्रेकारिक भारिका भारतात प्रश्वीत्क अिक्स करत व्रक्ता (भर्व ध्रश्रानस्य हेएफरण थाद्यात कर्सत थर्धा, थाद्यात ठाराजा देनस्या थार्यत्व करत्रिक्-ठारठ रावेरत्रत्व (थरक धारि राक्षा (पर्ध थारिक अवस्त्रत्व (थरक (पर्धाक् प्रभाष ।

अर्राध श्रष्ट १५ ४ त्रभीत धराजीत्थ — १४८० भर्त ८५४ भर्त छार्रित ३ ४४ कार्रास १७२४८भन्न धरारकत्त्व अर्राक्ष्म वर्त्वापत्रका, ॐरत्नर्थ स्थिशूरल विदृत्व स्टब्स अर्थात्र अर्थकात्र, अर्थात्र एडम्युफि न्थालव कन्नतात्र पृथ्यासा एएश्राध अरक्तः अत्रक्त अर्थि।

अ।अ।इ था-िक कु अकिश्विष्टक इ छ।एक अछिक इ करद्व शिष अ१४१५ छ।दिश्व अश्वरेख अकृष्ठि ह भ१४वा (जशाध अकाम (पर्ध शास्क, अ१वम भिर्ध शास्क, छस्स छ।उ पश्चित्र (अ१।६) स्रीछि काधवा कादि, अ१२ कि कु वर्ध ।

२ क्था (राज एस्त थार्थ, अकृतिस सोशार्थ (प्रास्त्रिक एप्ट्रेस कै। एप्ट्राय काएक धारा अपस्य अस्त ऋषि भएड्रेंड एस्ट्रिल प्रस्त स्त्री की व्यासि की एएस्रिक, की (प्रास्त्रिक, की पिर्ध्यार्थ, अप्र्यास अपूर्ण सीस्ट्रास अप्रधास भासनाग्ल की के।क्रेंड आएक्।

Alymorop



# Rabindranath and The Western World

DR. SARVEPALLI RADHAKRISHNAN.

BEING a poet, Rabindranath uses the visible world as a means of shadowing forth the invisible. He touches the temporal with the light of the eternal. The material world becomes transparent as his spirit moves in it.

The world is not a snare nor its good a delusion. They are opportunities for self-development, pathways for realization. This is the great tradition which has come down from the seers of the Upanishads and the author of the They delight in life. For since God has taken upon Himself the bonds of creation, why should we not take upon ourselves the bonds of this world? We need not complain, if closed in this warm garment of flesh. Human relationships are the mainspring of spiritual life. God is not a Sultan in the sky but is in all, through all and over all. We worship Him in all the true objects of our worship, love Him whenever our love is true. In the woman who is good, we feel Him; in the man who is know Him. Tagore's Hibbert Lectures on The Religion of Man (1931) ask us to realize the supreme in the heart of us all.

The great of the world work in it sensitive to its woes. When Buddha preaches maitri and the Gita teaches sneha for all, they mean that we can understand others only through love. To look upon life as an evil and treat the world as a delusion is sheer ingratitude. In his play Sannyasi or the Ascetic, Rabindranath points out how outraged nature had her revenge on the asceta who tried to gain a victory over her by cutting away the bonds of human desires and affections. He attempted to arrive at a true knowledge of the world by cutting himself off from it. A little girl brought him back from this region of abstraction into the play of life No 'sceticism is ever equal to the task of suppressing living beauty. The ascetic's inmost defences down before the rapture of beauty, and clamant life compelled him to fling open the doors. The Sannyasi discovered that "the great is to be found in the small, the infinite within bounds of form and the eternal freedom of the soul in love". We must bring heaven down to earth, put eternity into an hour and realize God in this world. Ascetics are like cut flowers in metal vases. They are beautiful to contemplate for a while but they soon wither, being without nourishment from the soil. To be firm and rooted, man must consent to be nourished of life. Ascetism, however necessary it may be for the growth of the person, cannot be confused with a mere refusal of the nourishment by which the growth is helped. The saints do not refuse to sit at the rich man's table, nor do they object to the scent of precious ointment.

It is foolish to fancy that God enjoys our sorrows and sufferings, our pains and fasts, and loves those who tax themselves to the uttermost. Life is a great gift and those who do not love it are unworthy of it. Those who lay waste their souls and call it peace cannot obtain the support of Tagore for their action.

One need not enter a convent or become an ascetic to reject life. Many of us reject life by surrounding ourselves with taboos and prohibitions. Interpreting the main intention of Hindu thought, Tagore insists on a loyal acceptance of life. We must face life as an adventure and give full play to its possibilities.

Religion speaks to us in many dialects. It has diverse complexions. And yet it has one true voice, the voice of human pity and compassion, of mercy, of patient love, and to that voice we must do all we can to listen. Naturally, a sensitive soul is bound to be outraged by the social order which is at the end of one age and the beginning of another. We say that there is revolution in Russa or Spain; but there is one in our country too. We also have our guillotines and our victims, though many of those who suffer still go about with their heads on their shoulders. We have become mere walking and

talking phantoms. With our languid paleness and lack of depth, which we try to cover by paint and pose, our lives remind us of the mannequins displayed in the shop windows of Chowringhee.

Our deepest passions are debased by the conditions imposed by society. Add to this the appalling poverty and ignorance in which many people live. If they are somewhat sensitive in temper, they are compelled to spend perturbed nights of anguish and long monotonous days of struggle measuring time by the throbs of pain and the memories of bitterness. When dim thoughts of suicide rush through their overcrowded heads, they stare at the ceiling and smoke a cigarette. Rabindranath has not much sympathy with the prevalent view that social service consists simply in joining leagues to stop cigarette smoking or to advance the practice of birth control. It consists in enabling people to live with intensity of being.

As a poet he despises organisation and believes in each man living his own life in his own way. He is the champion of the individual in his age-long struggle against the mass tyranny which crushes him. The fate of one who sets himself against the established order is abuse and criticism, persecution and fierce solitariness. Tagore is the poet of sorrow and suffering. The pathos of men's striving, the bitterness of life submerged in the shadows, the waste and loneliness of women's lives have found few more profoundly moved spectators. To this audience it is scarcely necessary to refer to the innumerable instances where the poet reveals the anguish that is implicit in common situations.

The most sacred of all human relationships is love; and whatever our scriptures may say, our practice is immoral because it demands the beauties of self-control and self-abnegation from only one sex. So long as our women are treated as mere servants and toys of the undisciplined male, the social order will continue to

be corrupt. The convention that a woman's virtues are chastity and submissiveness to man is altogether too flimsy an excuse for masculine tyranny. What is virtue in a man is virtue in a woman. It is unfortunate that there are many among us who are cold-blooded libertines who unscrupulously use women as instruments of their lust. They are the human animals, the slaves of sense.

The body is the temple of the spirit, the apparatus for spiritual growth. To regard the body or say part of it as indecent or vile is the sin of impiety. To treat it as cheap and vulgar is equally impious. Physical union without love is the essence of prostitution. This is true within as without marriage. A woman who gives herself to a man for whom she has no love, as a mere act of duty just because she is his wife, is as cruelly abusing herself as the husband who insists on his rights. Love is spiritual and aesthetic, a matter of conscience and good taste and not one of law or codes. Married life without love is like slave labour. Obedience to ecclesiastical pundits or social rules is a form of self-indulgence, even as action in obedience to one's deepest being is the imperative command of life. As beauty is higher than harmony, as truth is higher than consistency, so is love higher than law. Like fire it purifies everything.

In all Rabindranath's work three features are striking. (1) The ultimateness of spiritual values to be obtained by inward honesty and cultivation of inner life;

(2) The futility of mere negation or renunciation and the need for a holy or a whole development of life;

and (3) the positive attitude of sympathy for all, even the lowly and the lost. It is a matter for satisfaction to find an Indian leader insisting on these real values of life at a time when so many old things are crumbling away and a thousand new ones are springing up.

"TAGORE HAS BEEN A WAYFARER TOWARDS THE SAME GOAL AS OURS IN HIS OWN WAY. TAGORE'S EXACT POSITION AS A POET OR PROPHET WILL BE ASSIGNED BY POSTERITY."



#### Rabindranath

SATYARANJAN BAKSHI

MATTHEW ARNOLD, poet and critic, found the key-word for Wordsworth, the healing power of Wordsworth's poetry. It was W. B. Yeats, poet and critic, who built the rainbow bridge on to the wonderland of Rabindranath: the enchanted Bengali scene, the song of the rain, and a heart that is pining who knows why, and the breath of its river and sunshine, and its woods and its plains. To understand the expression of all that is lovely in nature, of all that is poignant and sensitive in man, that alone is the key to this wonderland. A flower in a moonlit wayside, the shadow of trees on the turf, flowers in bloom, scent of hay, the pathos of life and death, "the moment that glides for ever away, with its freight of music and light, into the shadow and hush of the haunted past, all that we have, all that eludes us, a bird on the wing, a perfume escaped on the gale"—these, these are the instants made eternity. The Bengali scene, Bengali life, its language, its history, and its faith wove these 'glory-garlands' round the poet's soul. And he found the balance between the localism which is the profoundest character of the country and of the epoch and the general background which fundamental thought provides. His being was sublimated. In the course of his remarkable preface to Gitanjali, W. B. Yeats writes of this Bengal atmosphere which like a caress wraps Rabindranath and permeates and interfuses his peotry.

"A tradition where poetry and religion are the same thing, has passed through the centuries, gathering from learned and unlearned metaphor and emotion, and carried back again to the multitude the thought of the scholar and the noble. If the civilisation of Bengal remains unbroken, if that common mind which—as one divines—runs through all, is not, as with us, broken into a dozen minds that know nothing of each other, something even of what is most subtle in those

verses will have come, in a few generations, to the beggar of the roads.

"A whole people, a whole civilisation, unmeasurably strange to us, seems to have been taken up into this imagination: and yet we are not moved because of its strangeness but because we have met our own image or heard, perhaps for the first time in literature, our voice as in a dream."

The poetry is the instant made eternity, the local touching upon and mingling into the universal. Not the wear and the whirl of life, not its smoke, not its roar, the poetry points upward to the sky and the stars, the poetry looks inward for the central peace subsisting in the heart of endless agitation. What endures is the living air, and the blue sky, and the mind of man.

Johan Bojer therefore says that the poetry of Rabindranath presents to the world a new divine symbol, not the Cross, but the Lotus; there shimmers in it something in-born. His poetry is read and understood, as people would read and understand the Book of Songs or the Book of Psalms, for the murmur of a world, "unreal as the shell-heard sea." Nature is a haunted house, someone has said, but Art, a house that tries to be haunted. In this house, both of Nature and Art, Rabindranath without a stratagem spreads his wings. And what we are permitted to see is a total human being commenting with his total understanding on experience that is an evocation of man's unfolding through the ages, and of the far light from which he has travelled. He presents to us colour and form and speaks to our capacity for delight and wonder, to our sense of beauty that shades off into the Enduring, a fragment of the drama of Shiva's immortal dance. He wants us to be inheritors of this life of life; the light whose smile kindles the universe. Every line that he wrote is one long ecstasy of denying that the world is a dull place. In every line there is a breath of exaltation, a thrilled mating of sense and sound, the lyric rapture, the charm of rhyme, phrases of clairvoyant tenderness. Through the gates of colour, through the portals of thought, he looks upon life, and life's earth, in search of a marvellous unknown, and sees mysterious openings into the unfathomable depth of things.

Critics say that in Rabindranath we miss the shark at prey, and the hawk at pounce, evil the terrible and mysterious, fate that smites man flat and seems to crack all nature's moulds. They say he is abundantly mellifluous and floats on in a stream of beauty. Where in or around him is that all too familiar slough of Despond that has many doors, "but all dark, all leading to dark passages"? Rabindranath asks—Is Life only "dim lamps of life that burn useless....as lamps in sepulchure and rebound n a hundred scattered fragments with no one but ourselves to pick up the pieces?

"This scene of man; A mighty maze! but not without plan."

Rabindranath takes life the Upanishadic way; "like the morning radiance around me thy sheen." He is not dazed or duped by this dome of many colours. He does not pick up life and truth, quantitatively, broken into prismatic hues. There is no slapdash either in his art or in his mind, no sense of frustration or emptiness, no feeling of being poised on a razor edge. He is sure of himself. It is true for many of us the light dims and flickers, and we lapse into a shell of slogans and formulas, and stray into increasing uneasiness and forced beliefs. We have upheavals. We have ferments everywhere, and deep-seated discontents. But amidst glimmerings and decays, so says Rabindranath, soft like a charm of bells in the darkness, soft as the twinkling of the stars, rings the voice of hope, not of passivity but of peace, peace as the fulfilment of

freedom, Shanti as Shakti evoked. He is illuminated by the Spirit's smiling certainties—

"How bright, how glorious The world I see!"

His poetry gathers together their diverse strains into a single current and flows to a sea of silence in one salutation to divinity in god, nature and man. "I curse not Nature, no, nor death". All belong to the gay romance of song; it is Life of life, the light whose smile kindles the Universe. It is one Whole, not broken into prismatic hues. It is Benediction. The song is ever a steel flame burning upward from the deeper stillness within. It bursts upon us in the majestic instancy of a soul—vibration that has the assured glow of the voice of some supreme consciousness that rolls from the everlasting to the everlasting. It is a sort of cosmic rapture.

Meredith once said, a poet is needed to sing The dawn in India was not yet. Rabindranath often appeared in the strife of the throng. More often he sought, apparently, to detach us from the prison of the actual. But he discarded nothing. In him the universe of sense and thought acquired a new potency of response and appeal to man, a new capacity of ministering to and mingling with his richest and intensest He appealed to the instinct for that which endures and subsists. He helped rekindle the soul of the past. He revealed a soul where no eye had yet discerned it. He gave anticipations, symbols, tokens and types of India's glory a splendour. He gave the solace of faith to the lips that falter and to all of us the joy of our creeds. His voice is in the winds singing, singing of hope and giving us glimpses of a dawn that is only behind the mist. Beyond the mists of to-day, he impelled us to the Mystery of Power and Beauty, to the wonder, the sweetness, and the starshine of life, free and radiant.

Though Tagore wrote mostly in Bengali, his works have had a deep and wide impact on contemporary Indian literature in general.

The best one can do on the occasion of centenary celebrations of a thinker and writer like Tagore is to advise the people to read his works and appreciate them. To familiarise ourselves with his thought and writings and thus try to imbibe at least a part of his lofty idealism expressed in an equally lofty and excellent style, is the highest tribute we can pay to Tagore's memory.

## (ष्णा ि वं ना।

প্রেমেন্দ্র নিত্র

মানুষের ইতিহাস লোভ হিংসা প্রানিতে কেনিল ক্ষুব্ধ সোতে বয় দিশাহার। যুগ হতে বার্থ গুগান্তরে। কখনো আবর্তে বন্দী কখনো বা ক্ষণিক প্রপাতে বাাপ দিয়ে শুণাতায় সপ্যাত-ই বরে।

তারই মাঝে মহালগো কোনো অক্সমাৎ আকাশ ভাষর জ্যোতির্বিদ্যা ধরণী ভাষায়।

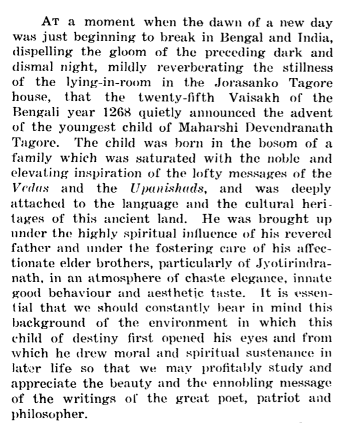
প্রাণের আকৃল উনি শুদ্ধ মুক্ত সে থালোক-স্নানে প্রেতে পারে সিদ্ধু-সতা খ্জিছে যা অন্ধ হতাশার।

সেই জ্যোতির্বন্য তুমি হে রবীক্র মহাকাশ-দূত! এনেছ্ খমৃত-বার্তা যার লাগি চিত্র পিপাসিত মৃত্যু লগু মানির বুধুদ।

পৃথিবী পবিত্র হবে ? ইতিহাস শ্জ পাবে পথ ? সাড়া দেবে শখনাদে বাছায় যা ভবিষ্যের মৃতিমৃক্তি প্রাণ-ভগীরখ!

#### Rabindra Literature

SUDHI RANJAN DAS



I must confess that I have not bestowed any sustained application of my mind on the works of Rabindranath which is absolutely necessary for a profitable study of Rabindra-literature and, therefore, I dare not launch upon a critical discussion of the merit of his writings—poetry or prose. I shall only make a few general observations as to some of the broader aspects of his literary genius, which have struck me. I think it can be asserted, without any fear of contradiction, that there is no branch of the Bengali literature which has not been enriched by his vigorous contributions.

Take first his poetical works. His poetical urge came when he was but a child. Just as a tiny



hill-stream gushes out of a hidden crevice in the ice-bound mountain and joyfully springs from boulder to boulder forming beautiful waterfalls, gathering volume and strength from other rivulets that join it on its way and travels a long distance skirting the edges of many villages and cities, fertilising the lands on both sides of its banks and eventually loses itself into the mighty ocean, Rabindranath's poetry also gushed out of the rich exuberance of his emotional mind and his aesthetic impulse found perennial inspiration from the cultural heritage of this ancient land, became enriched by the self-expressions of the poets of many foreign lands and eventually mingled itself with the fathomless depth of the supreme soul.

It is impossible for me to make a complete assessment of the priceless contributions that Rabindranath has made to the Bengali literature towards the fulfilment of the hopes and aspirations of the millions of men and women inhabiting distant countries in the world. For the sweetness of his language, the measured cadence of his diction, the richness of the imageries conceived by him and the wealth of the noble thoughts pervading his poetical works, Rabindranath stands apart as a class by himeself. Who has not been overwhelmed by the enchanting brilliance of the language and theme of his famous poems, too numerous to enumerate? Who has not been struck dumb by the lofty flight of imagination and the poetic conception of the celestial beauty manifesting itself in rhythm and vibrating throughout the universe? Just to quote a stanza from "Urvasi":

When thou dancest in the assembled hall of the gods exuberant with joy,

O swaying, billowy Urvasi!

To measured music dance the lined waves of the sea,

Shivering to the ears of corn trembles the skirt of the earth;

TAGORE CENTENARY VOLUME
CALCUTTA MUNICIPAL GAZETTE

From the chainlet on thy breast the star that falls on the floor of the sky;

Suddenly in the breast of man the mind loses itself,

The stream of blood dances in his veins.

On the distant horizon of a sudden snaps thy girdle,

O thou without restraint!

I do not remember to have come across anywhere such a robust, grand, noble and enthralling conception of Beauty, eternal and all pervading, which has found expression in the above few lines. In his "Sarat" (Ode to Autumn):

How sweet thou lookest on this autumn morn, Bengal, O Mother, mine!
In stainless beauty shines before mine eyes Thy dusky form divine.
Thy rivers scarce can bear their liquid load, Nor fields contain their corn,
The koel and the doels dulcet call Resounds throughout thy sylvan audiance hall.
And in the midst thou standest, Mother mine

The Mother's garland of sweet Shefali
Scents all the earth and air,
Her garments' hem is trimmed with
rainspent clouds.
So creamy white and fair.
She wears a lovely diadem golden-rayed,
In green and golden glory she's arrayed,
with flower-woven anklets on her feet
My Mother standeth like a picture sweet
with dew and flowers and corn and
laughing light.
The earth's a gladsome sight.<sup>2</sup>

On this fair autumn morn.

What a brilliant image of Mother Bengal arises in front of our minds' eye resplendent with the glory of a glittering autumn morning when we read through the enchanting stanzas of this poetic phantasy! Do I not remember how in our childhood days we used to pore over the stories in poems collected in Katha O Kahini until we could see the characters coming out of the stories and playing upon the stage of our imaginative minds? Can anything surpass the pathos

of "Dui Bigha Jami," "Debatar Gras" or "Puratan Bhritya," to mention only a few? The two to three thousand songs that he wrote and set tomusic which are collected in Naivedya, Gitanjali, Gitimalya, and other books of songs would alone have made him immortal, even if he had written nothing else. Each of these songs is an unblemished pearl with the effulgence of its pure thoughts and musical diction. The rousing and soul-stirring Swadesi songs that he wrote during the anti-partition movement in Bengal in the beginning of this century, e.g., "Amar sonar Bangla." "Yadi tor dak suney keu na asey." Banglar mati," "Mayer dewa mota kapar," can still be heard in all parts of Bengal. His composition "Jana-Gana-Mana-Adhinayaka" has been adopted as our National Anthem and its rich but simple tune is world-famous today.

If the reader bestows a little close attention he will easily discern that several characteristic lines of thought have found expression in Rabindranath's poems and songs. Just as a string passing through the hearts of the flowers sustains a pretty garland, so do these thought-rays passing through the core of many of his poems and songs make up a beautiful wreath. A competent critic may write a volume on each of these thought-rays but as I am neither a litterateur nor a literary critic it will be an act of supererogation on my part to attempt to do so. I shall, therefore, content myself with referring to one or two of those aspects of Rabindra-literature.

The first idea that finds an exquisite expression in Tagore's lyric poems and songs is that of an unceasing stream of life that has been continuously flowing along since the birth of the earth. Humanity is floating along that endless stream through different ages and stretching its arms in search of perfection. Nobody can tell when began this eternal quest of the human soul for the attainment of self-realisation. There is no rest in the course of this journey and nobody can tell when it will end.

Said the Poet:-

I know not when I set forth with your song in my lips.

That is not to-day
that was long, long ago.

I remember no more
how long have I yearned after you.
That is not to-day
that was long, long ago.
As the stream rushes forth
unmindful of its goal,
even so have I coursed through
the stream of life.
That is not to-day
that was long, long ago.<sup>3</sup>

The same theme finds expression also in the following lines:

Since that immemorial time
when you set me afloat
in the stream of life
you have left for me
many a thrill of sudden joy
in many a home and many a path
I know this in my heart, my beloved, I know.

No one knows how through the ages many a joy and many a sorrow, many a love and many a song, have filled this heart of mine with the nectar of life everlasting I know this in my heart, my beloved, I know.

The same idea of the ceaseless journey through eternity of man infused with new and ever-lasting life by the tender care of the Supreme Being will also be found in the following exquisite stanza:

Thou hast made me endless, such is thy pleasure.

This frail vessel thou emptiest again and again and fillest it ever with fresh life.

This little flute of a reed thou hast carried over hills and dales, and hast breathed, through it melodies eternally new.<sup>5</sup>

It is not necessary to multiply instances. It is not my purpose to say that this idea of the gradual evolution of man from birth to birth through the ages and in course of his endless journey towards the attainment of his goal was discovered by Rabindranath for the first time, but I do desire to emphasize that Rabindranath did give a new orientation to this sublime idea expressed in inimitable language and that, I hold, is undoubtedly a special contribution of Rabindranath which has enriched our Bengali literature.

Side by side with this idea of the eternal quest of man towards perfection, we find a a parallel line of thought which brings to us the reassuring comfort that it is not man alone who is out on eternal quest for meeting the Lord but that the Lord Himself is constantly coming down from His high heaven all through the ages to reveal Himself to mankind and to surrender Himself to His own creation. He who has faith in his heart, can read the signs and knows how to listen, can hear the measured footsteps of the Lord. Mira Bai had that devoted intuition when she sang:

I hear the sound of my Lord's footsteps.

So had Rabindranath, and he asked:

Have you not heard his silent steps?
He comes, comes, ever comes.
Every moment and every age, every day and every night he comes, comes, ever comes.
In the fragrant days of sunny April through the forest path he comes, comes, ever comes.
In the rainy gloom of July nights on the thundering chariot of clouds he comes, comes, ever comes.

Thus comes the Lord through eternity. He has been coming nearer and nearer to me ever since this earth was born. He has not waited for my call but has been coming to meet me out of the abundance and fulness of His own love and affection for me. He has been secretly sending His messages to me through millions of His silent emissaries and nothing can cover up or conceal His manifestation. So declared the Poet:

I know not from what distant time thou art ever coming nearer to meet me. Thy Sun and stars can never keep thee hidden from me for aye. In many a morning and eve thy footsteps have been heard and thy messenger has come within my heart and called me in secret.<sup>7</sup>

Although He is the King of kings yet descending from his high altar. He has come and stood right in front of my lonely dwelling house:

You came down from your throne and stood at my cottage door.8

But why is this solicitude of the Lord for the mere man? The Poet answers:

Thus it is thy joy in me is so full. Thus it is that thou hast come down to me. O thou Lord of all heavens, where would be thy love if I were not? And for this, thou who art the King of kings hast decked thyself in beauty to captivate my heart. And for this thy love loses itself in the love of thy lover, and there art thou seen in the perfect union of two.

It is to celebrate this grand communion of the human soul with the eternal soul that the sky has been flooded with celestial light and it is to witness this union that night keeps vigil with the world in her lap. So sang the Poet:

Because you and I shall meet
The Heavens are full of light;
Because you and I shall meet
The world is full of greenery.
Because you and I shall meet
The night is awake with the world in her arms;
And the dawn opens the door of the east
with a burst of song.<sup>10</sup>

And when the union does take place and man feels His embrace, then there remains no obstacle separating him from the Beloved:

When you and I mingle all becomes manifest The sea of the universe Swings in swelling waves."11

It is in the ecstacy of such union that man speaks from the depth of his heart:

My beloved is ever in my heart That is why I see him everywhere, He is in the pupils of my eyes That is why I see him everywhere.<sup>12</sup> It is thus that the realisation comes:

I go seeking him who is all the while in my heart. Because he is there stars burst forth all over the sky and flowers bloom in my woodlands of a morning. Because he is there in the light of my eyes, there is such play of form such complex of colours in the infinite of black and white. Because he is there with me all the while the southern breeze sends thrills of joy all over my body.<sup>13</sup>

The Poet has described the joy of such communion in two simple lines:

And now I have gained communion with you, O Beautiful One-

Blessed is my body and blessed is my soul.<sup>14</sup>

Then man wants to dedicate himself to the Beloved and tries to wake Him up by gently singing to Him in the *Behag* tune:

The night is dark and your slumber is deep in the hush of my being.

Wake, O Pain of Love, for I know not how to open the door, and I stand outside.<sup>15</sup>

When the well-beloved wakes up, man asks the inevitable question:

Soul of my Soul; has all your yearnings ceased now that you indwell my soul?<sup>16</sup>

I do not claim that this eternal quest of man for his Lord, this constant coming of the Lord to meet His creature, this dedication of man to his God are ideals propagated by Rabindranath for the first time. These are part and parcel of our cultural heritage. But there can be no gainsaying the fact that these eternal ideas have found a beautiful expression in the poems and songs of Rabindranath. I have no doubt that those who revel in poetic imagination, whose curiosity is tresh and pulsating, with life will find much pleasure in picking out and analysing many such thought-rays in Rabindra literature. I leave it there and pass on.

The literary genius of Rabindranath was not confined only to the writing of lyric poems and songs. His Valmiki Pratibha and Mayar Khela were perhaps the earliest modern examples of musical operas in any Indian language. As typical examples of drama may be cited, Malini in rhymed verse and Visarjan in blank verse. Both of them are exquisite in their contents and composition. Amongst his other plays you may regale yourself for hours with Raja O Rani, Prayaschitta, Sarodotsava, Achalayatan, Raja, Dakghar, and several other plays. I make bold to say that you will not find an equal to any of his several dance dramas, Natir Puja, Chitrangada and Syama—each of which is an unrivalled piece of poetry, music and art rolled into one. He did not leave untouched humorous comedies. His Vaikunther Khata, Chirkumar Sabha, Hasya Kantuk, Byanga Kantuk and Gorai Galad will ever remain green and sources of hearty enjoyment overflowing with the chaste humour of the choicest and most delightful dialogues.

Rabindranath was the King of short story writers in Bengali and the pioneer in that line of literature in the whole of India. Every one of the short stories collected in the three volumes of Galpa Guchha is a gem of the purest ray serene. Each one depicts, in minute details, the picture of the joys and women remote dwelling in the cities and in the villages in the interior of Bengal. "Kabuliwalla" and "Kshudhita Pashan" will remain things of joy for ever. One has to read his short stories to realise how through their medium Rabindranath tried to eradicate the social inequalities and vices by holding them up to ridicule and rebuke. Amongst his novels mention must be made of

Nauka Dubi, Chokher Bali, Gora, Gharey Bairey, Sesher Kavita and Char Adhyaya. Each of them is an excellent example of incisive analysis of the minds and the changing moods of the characters of the stories. Each is rich with the wealth of description of the beautiful rivers and the colourful meadows and paddy fields of the countryside of Bengal and with the chaste dialogues. The stories never drag but pulsate with life and emotion as they proceed from chapter to chapter. I remember how eagerly we and, for the matter of that, our elders used to look forward to the arrival of the current month's issue of the Prabasi containing a fresh chapter or two of Gora that was being published serially in that magazine. It will not be an over-statement to describe each of these novels as a piece of real diamond.

My account will remain incomplete if I do not refer to Rabindranath's prose writings which had a wide sweep in the variety of topics covered by them. This takes us back to his early age and particularly to the time when he was discharging his duties as Editor of two eclebrated monthly magazines. Banga Darsan which had been started by Bankimchandra Chattopadhyaya, author of the immortal Bande Mataram song, was in a moribund state, if not completely dead, Rabindranath resuscitated that magazine and personally took up the responsibilities of the Editor. There was also *Bharati*, the well-known monthly magazine started by his talented eldest sister Swarnakumari Devi, which also Rabindranath had to edit at a later stage. As Editor he had to collect articles from well-known litterateurs and thinkers which was not by any means an easy task. Mostly he had to write articles himeself. One cannot but admire the originalty of his thoughts and the fascinating language in which he expressed them. His literary criticisms and in particular his warm appreciations of the writings of Kalidas and other old masters are models of sober reviews for the depth of the knowledge and insight into human psychology disclosed therein and the pointed language in which they are written. He was a great protagonist of popularising our folklores and folk-songs. His essays on education will give us a clear idea of the lines on which, he felt, education should be imparted to young students. Those essays will moral decay arising out a sense of sheer frustration. He felt for the ignorant and poor villagers in our own country as well as for all downtrodden people in other parts of the earth in fact for all the poorest, lowliest and the lost. He discussed and suggested remedies for many social, educational and economic evils which he found sapping the vitality of the nation. He was not only a Poet and a visionary but was a sound practical man with a genuinely broad outlook. Our offerings of gratitude and affection on this auspicious day marking the Centenary of the Birth of that Universal Man will be true and sincere and will please his departed soul only if we purify our hearts, practise what he preached and reflect the radiant glory, the moral purity of the lofty ideals in our respective lives. Let us bend our energies and bring about the fulfilment of his earnest endeavour to uplift the

masses and to make this ancient land a fit place for self-respecting men and women to live in. Let us, therefore, earnestly join him in his sublime prayer and supplicate to the Almighty in his own words:

Where the mind is without fear and the head is held hgh;

Where knowledge is free;

Where the world has not been broken up into fragments by narrow domestic walls; Where words come out from the depth of truth; Where tireless striving stretches its arms towards perfection;

Where the clear stream of reason has not lost its way into the dreary desert sand of dead habit; Where the mind is led forward by thee into everwidening thought and action—

Into that heaven of freedom, my Father, let my country awake. 17

English rendering of poems and songs quoted :--

By Gurudeva: 5, 6, 7, 8, 9, 12, 15, 17.
By Indira Devi Chaudhurani: 2.
By Nagendranath Gupta: 1, 10, 11.
By Kshitis Roy: 3, 4, 13, 14, 16.

Sorrows dark night, again and again, Has come to my door. It's only weapon, I saw Was pain's twished brow, fear's hideous gestures. Preluding its deception in darkness.

ছু:পেব আঁধার রাজি বাবে বাবে এসেছে আমার ছারে। একমান স্থল শ্ব দেখেছিছু কর্ত্তেব বিকৃত ভাল, আমেব বিকট ভঙ্গী যা অক্ষকারে ছলনার ভাষকা ভাষার।

"Sesh Lekha" -- 29th July, 1941 Translated by Dr. Amiya Chakravarty.

শোষ লেখা - ২নলৈ জ্লাই ১৯৬১





### The Appeal of Rabindranath

DR. SRIKUMAR BANERJEE

A poet, to be great, must, in the last analysis, teach us the art of living. We generally lead a life, narrow, fragmentary and one-sided under the pressure of our immediate material needs and of inherited customs and conventions. The poet initiates us into fuller, richer and more harmonious life by cultivating our thoughts and feelings, expanding the horizons of our perception and stimulating our sense of beauty, our harmonious relations with our surroundings.

Rabindranath has done all this for us with pre-eminent success. He has released us from tyranny of customary ways of thought and a routine-bound life. He has awakened us to the beauty of nature and made us feel our kinship with everything round about us. He has bridged the gulf between the living and the apparently non-living by making us perceive a common bond of sympathy among all objects. He has made us feel the beauty of the revolving seasons and shown that they have a message for us. Day and night, sunrise and sunset, midnight, morn and noon each stirs in him an appropriate mood and emotion. The rainy season in particular stirs him to the depth of his being. Reading his poetry, we learn to look upon nature with new eyes and discover beauties hitherto-unnoticed in her.

Rabindranath likewise trains our emotions and thoughts on even the most trivial occasions of life. The silent processes of the human drama charge his mind with deep feelings appropriate to the case. A beggar girl standing desolate in the midst of the pomp of a religions festivity inspires him with the pathos of life. A four year's girl of his vainly trying to prevent his journey away from his home reminds him of Mother Earth in all her immense horizons sadly ineffective in keeping her sons and daughters in her bosom for ever. The stories in his Katha-O-Kahini fill us with a great admiration for heroic ideals of conduct and teach us how

to assess the nobility of life. The most trivial happenings raise his thoughts to the skies and teach us about the meaning and majesty of life.

Rabindranath has revitalised the teachings of the ancient Upanishads, which every Hindu carries in the unconscious depths of his heart. He intuitively feels the all-pervasiveness of God in every object of life and in all human relations and makes us feel the truth of it by his imaginative vividness. This God of the Upanishads becomes to him a playmate, an intimate friend and lover, taking him into confidence in the sports of his divine lila and offering glimpses of Himself through the veil of natural objects. He even becomes the presiding spirit of his poetry, urging him to write and even putting words into his mouth. This dry-as-dust world of ours is transfigured for him into a haunt of divine communion; every speck of dust, every drop of dew, every beam of sunlight becomes for him transfused with the tender radiance of Divinity. The dogma of Upanishadic philosophy becomes for him a living symbol of the presence of God. The Vaishnava doctrine of divine love and friendship mingles with the Vedantic Brahma and gives to him a new spiritual insight and intuition.

Of death and the relation of life with it he said things more tender and true and profound than any other poet whether in the East or the West. For him death has no terror; it opens the gateway to a more perfect life which stretches forward in an infinite succession of new existences till it finally merges into the ultimate reality. This is an old philosophical truth rediscovered and felt anew by him. The poems written during the last years of his illness reveal a freedom from illusions, a tranquil perception of the eternal truth about life, a gradual disentanglement from the associations of the material body, a pure resplendence of the soul never put into human language since the days of



By Nanda'al Ba ~ अक्टूट्री



 $A \in \Pi \cap \Pi \cap Y$ 

by Rame of ar विश्वविश्वव



A STUDY - 1917 by Mulail Dev Red R

the Upanishads. If we accept Rabindranath, we must accept the whole of his philosophy of life.

Rabindranath appeals to a richer diversity of human moods than perhaps any other poet. Joy and sorrow, solitary meditation and social mirth, humour and pathos, abstruse philosophy and concrete relish of beauty all find equally perfect expression in his poems. He satisfies all taste and rouses an answering echo in every kind of temperament. Nursery hymns, old Baul Songs, light lyrics and profound Odes, lyrical dramas and dance dramas—everything flows from his pen with the same inevitable spontaneity. He has provided richer and more diverse entertainment for the men and women of the present age than any other single poet that we could think of. In range of versatility he stands unsurpassed. Poet, prose-writer, dramatist, writer of novels and short stories, a literary critic and a philosophical interpreter of life—he exhausts the whole gamut of expression and reveals equal mastery in all forms and techniques. Single-handed he has raised Bengali language and literature to the status of the most progressive languages of the world.

What is the true relation between a poet and his appreciative countrymen of the same age? The poet no doubt expresses the inarticulate yearnings that float nameless in the atmosphere and startle the heart of his contemporaries with their sudden vision. What all feel in a vague and dim way finds utterance on the lips of the poet. The unconscious soul of Bengal must have been dreaming about the very things that Rabindranath has embodied in his writings. The new vision of Nature, the new thought about life, the yearning for love and beauty and romance, the spiritual hunger that craved for nutrition, the assimilation of Western ideas in such a manner as to make them our own, the perfect synthesis between our inherited and acquired wealth-all these latent desires of the cultured Bengali mind found their supreme fulfilment in Rabindranath. We have found our own purest aspirations mirrored in his writings. So he is of us, an emanation from our own soul clothing itself in a radiant vesture we could never have thought of.

But there is the other side of the picture. How can we attune our soul to take in his divine

music? How would we show our kinship to him? Generally our approach to the great poet is superficial. We prize him for the least valuable elements in his greatness. A few stray songs chosen for their melody not for their inner substance, recitations of his poems, enacting his dances and representing his dramas on the stage, appreciation of his light and gay moods to the exclusion of his deeper intuitions—it is these that constitute for most of us the essence of Rabindranath's appeal. We pluck from the golden bird a few of his bright plumes and think that is all that he has to offer us. But that is not the way in which a great poet, whom we look upon as a national poet and the moulder of our lives and thoughts, is to be taken to heart. We must cleanse and purify our hearts to make them fitting temples for the reception of his influence. We must accept him in his entirety, in all his modes and at all levels of his inspiration. With him spiritual intuitions were a reality and the world was permeated by the spirit of God. He engaged himself in a living and arduous quest to find God and exhorted all of us to lead pure, disciplined and elevated lives. He taught us to rise above all narrow, sectarian thoughts and to realise the essential one-ness of humanity. He crossed national frontiers and habitually breathed the purer air of internationalism. We must live up to his ideals if we are to claim him as a national poet.

Above all he had a special message for a machine age and an industrialised society. His Raktakarabi should have a special appeal to those who have to live in factories and handle mechanical instruments. He has warned us against the de-humanising influence of a life absorbed in the accumulation of wealth and an exclusive cultivation of the cult of power. He pleaded for the retention of the human feelings, of love and tenderness, the hopefulness of youth and response to the spell of beauty if men were not to be reduced to mere automatous. He called us back to the green fields, the open sky, the joyous song of the sowing and the harvest and a happy communion with the fresh, unspoiled beauties of Nature. He wanted us to cure our unbridled lust for power, our frenzied efforts to wrest more and more secrets from the womb of nature to add to our material comforts by a faith in those higher moral values of life which are of perennial importance. The craze for acquisition must be counter-acted by a readiness for renunciation when the call comes. We may accumulate wealth and power only for the collective good of humanity, to share them with all. Above all, we must

not forget the grand, eternal truth of the Upanishads, the message of our Seers and Prophets that life has been given to man only for the seeking and finding of the ultimate truth, for the realisation of God whom no secondary light can obscure.

When I go from here let this be my parting word, that what I have seen is unsurpassable.

I have tasted of the hidden honey of this totus that expands on the ocean of light, and thus am I blessed—let this be my parting words.

In this playhouse of infinite forms I have had my play and here have I caught sight of him that is formless,

My whole body and my limbs have thrilled with his touch who is beyond touch, and if the end comes here, let it come—let this be my parling word.

-GITANJALI

### Rabindranath's India

#### ANNADA SANKAR RAY

My father's friend, the late Prafulla Kumar Sarkar, once remarked to me, "Eighteen wounds results from a tiger's touch, you know. Anyone related to a Pirali becomes a Pirali with all his family and all his friends. They remain Piralis forever and ever, not only for one generation."

Wounds made by a tiger do not take long to heal but a Pirali is branded permanently. Century after century has passed but the descendants of Kamdev and Jaydev are still regarded as degraded. Rabindranath was heard to deplore the fact in his old age. The poet had not forgotten nor would society have permitted him to forget if he had been able to do so. His father, Devendranath, said laughingly to Maharshi Aghorenath Chattopadhyay. "You call me Chief Acharya. We have been Chief Acharyas for a long time. The word 'pir' means acharya or guru and the word 'ali' means chief or best. As Piralis, we have been Chief Acharyas long enough." Aghorenath was later put in charge of the ashram.

In his biography of Rabindranath, Sri Prabhat Kumar Mukhopadhyay writes, "For various unknown reasons the caste authorities favoured some families contaminated by contact with Muslims and honoured them with high social status while other similar families were branded as 'fallen' and deprived of status. The Pirali Brahmins were among those so stigmatised."

The legend which the biographer records is an insult to the human intelligence. It is difficult to believe that either intelligence or humanity existed in the country at that time. Had these existed two Brahmins who were forced against their will to eat forbidden meat would have not been degraded, together with their relatives and descendants, for all time to come. They could easily have escaped from their unpleasant situation by accepting the Muslim faith. That they did not do so shows a strength of mind which deserves commendation. Century after century



the Piralis have waited patiently, within the pale of Hindu Society, for better sense to prevail and their fallen status to be rescinded.

It is certainly a misfortune to be degraded in social estimation. But misfortune can, by an effort of the will, be converted into good fortune. The Piralis, through their association with the Muslims, acquired a broadness of mind that made it easy for them to become friendly with the British. Their way of thought was liberalised still further through their association with the British. How .can .those once branded as fallen recover their social status, rising once more in social estimation? The Piralis found the answer to this question in doing business with the British, companies jointly with them and founding banks. Landed estates afforded another opportunity to rise. Panchanon through his devotion to Lakshmi, the goddess of prosperity. became Panchanan Thakur or 'Tagore'. It was the fashion at that time for families 'contaminated' by association with the British to anglicise their surnames. Laha became 'Law', Saha became 'Shaw', Datta became 'Dutt'. So it was that Thakur became 'Tagore'. The caste authorities no longer had the courage to brand them as fallen. The Tagores became more respectable than the Thakurs just as Chatterjis became more respectable than Chatujjes, Banerjis more than Banujjes. The British have departed but Bengali periodicals still write 'Mukherji'.

The Tagores were 'contaminated' by contact with Muslims in the first place and by contact with the British in the second. There was not enough water in the Ganges to cleanse Dwarkanath Tagore. Twice he crossed the sea. Nowhere is it recorded that he ate cowdung on his return by way of penance. One who lives on the water is not afraid of a little dew. A family who, for a most minor offence, had been

Piralis for generations, had no cause to be alarmed. How much further down could they be pushed? Dwarkanath had as much strength of mind as Rammohun Roy. And he added to it the strength that comes with wealth. In an exotic city like Calcutta the amount of money people have is more important than their caste. Money is more honoured. A new yardstick of social prestige was introduced into India during the period of British rule. The divisions known as the middle class, the upper class and the lower class were imported in the nineteenth century. Leaving the question as to whether the Tagores were good Brahmins or not to the Brahmins to decide, Calcutta society accepted them as wealthy and aristocratic. They derived even greater distinction from their friendship with the rulers. The story goes that, in the Queen's own country, Dwarkanath was called a 'Prince'.

When Dwarkanath's son, Devendranath, was a young man a loose page of the Isa Upanishad was blown into his hands by a breeze. He thus received the guiding principle of his life by chance. Later he adopted the Brahmo creed. At that time this creed was called vedantapratipadya dharma. The name Brahmo was given to it four years later. The Vedas had been regarded as infallible from time immemorial. That superstitious attitude was abandoned. Devendranath had carefully eliminated all traces of image worship from the shradh ceremony of his father. Little by little he discontinued all rites associated with the worship of images even though he lived as a member of a very large and very conservative family. A day came when even the services held for the family deity, Lakshmi Janardan, were stopped. After this he his seat in the pulpit of the Brahmo Samaj and began to act as acharya in his own right. His daughter, Sukumari, was married according to rites purged of all idol worship.

To us today these things seem very simple. But a hundred years ago every step that Devendranath took was revolutionary. Yet he did not sever his connection with Hinda Society. He did not think that should be done. It might be against the popular practice to believe in a single godhead, Brahma, and to disbelieve in a

pantheon of gods and goddesses, but it was not counter to Hinduism. The Brahmo Samaj is a part of Hindu religion. The creed of the Brahmo was the essential core of Hinduism. Devendranath was as sincere a Hindu as he was a Brahmo. At that time Hinduism was being attacked by Christian missionaries. Many were becoming converts to Christianity. Devendranath, by providing an alternative, saved Hinduism as Nanak and Chaitanya had saved it before him.

But he had a mental reservation in respect of one thing. He was a Brahmin no less than he was a Brahmo. Keshab Chandra Sen and others, although they were Brahmos, were not Brahmins. Like him they were Bengalis yet he could not establish ties of kinship with any one but Brahmins. He welcomed kinship with Brahmins even when they were not Bengalis. Girls of his family were married to Brahmins were not Bengalis but in his lifetime no girl of his family was permitted to marry a Bengali who was not a Brahmin even though the Bengali was a member of the Brahmo Samaj. Then what did the word 'samaj' mean? In what sense was the Brahmo Samaj a Society? In what sense was Hindu 'Samaj' a Society? Was there another society anywhere in the world in which 'samaj' or society was interpreted in the same way?

Personal cordiality between Devendranath and Keshab Chandra was overshadowed by the conflict between their ideas. Keshab Chandra broke away, taking many other members with him, and formed the Bharatvarshiya Brahmo Samaj. Devendranath's Brahmo Samaj became known from that time on as the Adi Brahmo Samaj. He had already been given the honorific title 'Maharshi'. No one doubted that he was one who knew Brahma and was filled with His spirit. In religious experience he was the foremost of the Brahmos. But it was difficult for him to approve of the social changes for which most members of the Samaj were impatient. They were eager to assert the independence of women, the right of non-Brahmins to act as ministers, inter caste marriage, equality between the sexes, renunciation of the sacred thread. He was inflexible. The Maharshi did not even approve of the great step forward which

Vidyasagar, working from within Hindu Society and Hindu religion, was able to take. He found his personal solution in travelling in the Himalayas while he was able and spending his later years in remote and immoble eminence in Calcutta.

A cow which has been in a burning barn takes fright thereafter at the sight of a rosy cloud. People who had been penalised once for a trivial reason and branded as 'fallen' would naturally be reluctant to risk degradation or outcasting a second time. But times had changed. Christianity was not the only thing that came from Europe. There were other trends of thought also. The Renaissance, Humanism, the Liberty, Equality and Fraternity of the French Revolution, Liberalism, Democracy. Were all these only for Westerners? Were they not also for Indians? For Hindus? For all men? Keshab Chandra Sen and other Brahmo leaders did not wish to foreswear Hinduism. All they wanted was to understand their human heritage and keep in step with the times. In the process some excesses may have taken place. But what good would it have done to avoid mistakes by remaining inactive?

Another split occurred in the Brahmo fold. Sivanath Sastri and other Brahmo leaders broke away from Keshab Chandra Sen just as Keshab Chandra Sen had broken away from the Maharshi. The dissidents formed their own group, the Sadharan Brahmo Samaj. Keshab Chandra's group then changed their name to the Navavidhan Brahmo Samaj. The occasion for this separation was the Cooch Bihar wedding. So eager was Keshab Chandra Sen to have his daughter married to the Raja of Cooch Bihar that he could not wait until she attained the minimum age of fourteen. He broke his own rule, explaining his lapse away as a mandate from God. The subsequent split in his following broke his heart. He died not long afterwards.

The Brahmo Samaj then had to come to grips with the revivalist Hindus. Nearly all of them had an English education. Many had crossed the seas and eaten cow dung on their return yet they were more fanatical than ordinary Hindus. According to them India meant Hinduism and Hinduism meant India. All Indians were Hindus and all Hindus Indians. There was no place

in their scheme of things for either Christians or Muslims. Their nationalism was Hindu nationalism, based upon caste and reverence for the past. They believed proudly in idolatry and the doctrine of avatars. They looked upon gurus as incarnate deities or their avatars and worshipped them as such. With pseudo-scientific explanations they justified all evil practices. Attack is the best defence. They sought to defend the Aryan civilisation of India by attacking Western civilisation. There was nothing to be learned from the West except science.

Rabindranath joined the Hindu Revivalists. Unbelievable, but true. Later, in the course of writing Gora, he examined his mental state and faithfully depicted it, seetting himself free in the process. His complaint was that the Brahmos of the Navavidhan Samaj and the Sadharan Samaj were not as much a part of Hindu society as the Adi Samajists had been. They hesitated to describe themselves as Hindus. When Rabindranath began the writing of Gora he was as aggressive Hindu as well as a Brahmo. He had his place in Hindu society just as his ancestors had theirs, the only difference being that he objected to idol worship etc. He refused to leave his place. He set himself to rebut the criticism of foreigners and preachers of other religions and sought to challenge them in their turn. He was not in a mood to spare the Brahmos unless they described themselves as Hindus or if they frequented the opposite camp.

Intimately interwoven with this attitude was his sense of Indian nationhood. By Indian was understood Hindu, by Hindu an Indian. Muslims and Christians were not only beyond the pale of Hinduism, they were beyond the pale of Indianism. But there was a snag. What then was Sister Nivedita? She was not a Hindu nor an Indian by birth yet she could not be called either a non-Hindu or a non-Indian. If she were accepted then neither Hinduism nor Indianness depended upon birth. Any one could become a Hindu, any one could become an Indian. But was that easy? Would the doors of Hindu temples be thrown open to such a person? Or would any one accord him all the rights of Indianness? Where was Nivedita's place? Was her place where Rabindranath's was? No, Nivedita's place was not as undisputed as Rabindranath's.

As Rabindranath thought and wrote he came to perceive the truth. In the end he found he could not give Gora the right of Hindu shradha The doors of all Hindu temples were closed to him. Then he found a kind of stability in the refuge of those without a place to go—the Brahmo Samaj -not the Adi Brahmo Samaj. He married a Brahmo girl. Although the poet is not explicit it can be safely assumed that the marriage was performed according to Brahmo rites, under the Civil Marriage Act sponsored by Keshab Chandra Sen. Muslims and Christians had the right of entrance into the two later branches of the Brahmo Samaj. They also could Brahmos. It was not necessary for them to become Hindus. Were they any the less Indians for that? Gora was not expelled from India's lap because he did not have a place in an orthodox Hindu home. He remained an Indian. This new definition of India found room for all, accepting everyone, Hindu and non-Hindu alike. No one is rejected. Rabindranath broke away from the Revivalist Hindus.

Gora said, "Mother, you are my mother! The mother in search of whom I have wandered so far was sitting at home all the time. You have no caste, you make no distinctions, you despise none. You are the image of goodness. You are my India."

"Mother, call your Lachmiya. Tell her to pour me a drink of water."

So it was that Rabindranath discovered the India that was his, the India which has no caste, in which no invidious distinctions are made and none are despised. The India which is the image of pure goodness. In the poetry he wrote subsequently this realisation became clearer and clearer. He called all to "the sea shore of India's great humanity."

"Come, O Aryans, Come, Non-Aryans, Hindus, Muslims, Come, today, come Englishman, Come, Christian, come—" Those who had come before he called them became and remained Indian in the sense that he was.

"Aryans are there, non-Aryans, Dravidians, Chinese, Sakas, Huns, Pathans, Moguls—all merged into one.....All exist within me, not one of them is remote.....In my blood sings their varied music.....

This vision of India is similar to Arjuna's vision of the world as described in the Gita. It was fitting for one who had beheld this vision to sing:

"Thou callest day after day. Responding to Thy noble summons Come Hindus, Buddhists, Sikhs, Parsees, Muslims, Christians, the East and the West. A garland of love is woven beside Thy throne....."

The poet's conception of India did not stop with this vision. The West as spoken of in his song was given equal status with the East. The West must come and it must come on equal terms with the East. The West must be accepted, taken to our hearts and made our own. No Westerner is under any obligation to shave his head first or don the saffron robe. He need not become a Hindu or be taught as a Hindu from childhood in a Hindu home. The Westerner shall come as he is. The Englishman shall remain an Englishman, the Christian a Christian. His status will be equal just the same. It does not matter at all if he neither becomes an Indian nor a Hindu nor a Brahmo. He may come. The garland of love shall be threaded together. Visva-Bharati is the name the poet chose for a unity of this kind.

(Translated from the Bengali by Lila Ray).

### Rabindranath and World Literature

REV. FATHER PIERRE FALLON S. J.



RABINDRANATH'S work in the field of education is important; important also was his role as a national leader and as India's ambassador to the world; a religious and social thinker, a great musician and painter, the writer of many novels short stories and dramas, a marvellous essayist, Rabindranath was, first and foremost, a poet. Leaving to others the task of studying the many facets of his genius, I wish to study him only as a poet. But it would be presumptuous for a foreigner to compete with the very many and excellent Bengali critics who have discussed the various aspects of Rabindranath's poetical work. This poetry is so intimately expressive of the dreams and longings and joys of Bengali life that a non-Bengali must always realize that much escapes him, much remains beyond his reach. I will, therefore, study this poetry only in its relation to other literatures, especially the literatures of the West, and I will attempt to answer one question which has often been asked from me: what is the position of Rabindranath with respect to world literature? Is he only the greatest poet of a particular nation or is he truly one of the great world poets?

The majority of Rabindranath's those for whom he primarily wrote, may be astonished, perhaps offended, by such a question. Few poets have received anywhere in the world the nation-wide homage of enthusiastic admiration Tagore has received in Bengal. For Bengal, poetry means Rabindranath's poetry. Bengali children learn the magic of rhythm and the first enchantments of imagination while memorizing his poems; Bengali youths discover the world through his eyes and their minds are shaped by his lyrics; people of all ages read and sing and pray Rabindranath's poems. I have seen many a time the trance-like rapture in the eyes of Bengali school-boys and college students or of simple peasants and sophisticated intellectuals suddenly transported by the magic power of Tagore's poems or songs into a world of dream, harmony and beauty. Who among them would ever question the claim of their poet to be one of the greatest poets of the world?

Foreign readers of Tagore, unable to appreciate his writings in their Bengali original, pore over pale translations and, charmed though they often are by the mystic wistfulness of *Gitanjali* or *The Post-Office*, generally fail to realize the extraordinary greatness and manifoldness of his lyricism. They think of Tagore as of a Sage, a Mystic perhaps, and his poetry is but of secondary interest to them; his message is for them more important than his art.

Some readers, both Bengali and foreign, more familiar with the trends of modern poetry in the Western world, find Rabindranath's romanticism little attuned to the doubts, anxieties and tormented moods of the men of to-day; they prefer, at times they judge objectively greater, poets who, desperate and interiorly torn between their longing for Beauty and their realization of universal ugliness, have rejected romanticism and searched, with the Symbolists or the Surrealists, for new poetic techniques and for an art more expressive of their own tragic spiritual experiences.

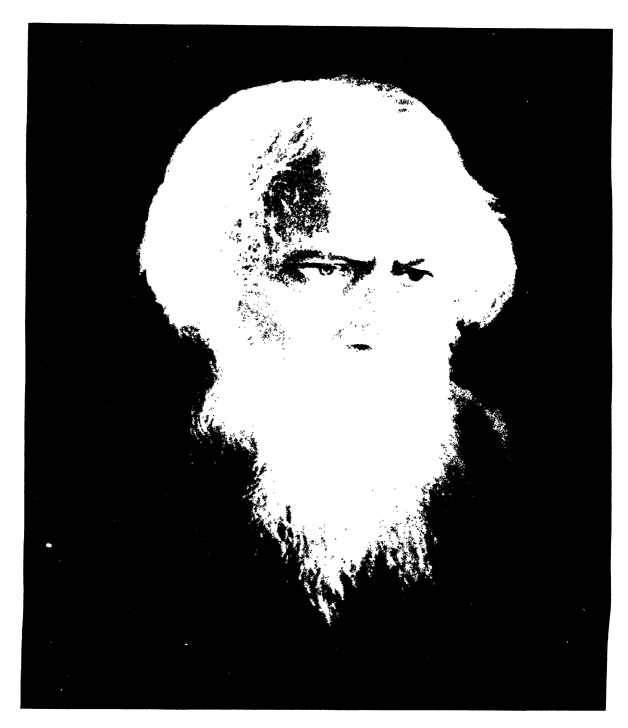
To form an objective estimate of Rabindranath's greatness as a world poet, one must therefore keep in mind the fact that actual transmissions of his poetic works are generally poor and do not give an adequate idea of what a Bengali critic justly called "his quantity, his immense range, his fabulous variety". One must also adopt a sufficiently vast perspective and abstract from too subjective points of view or narrowly historical circumstances. 'Modernity' does not necessarily constitute greatness; besides, 'modernity' is a very subjective and relative

notion. The world of Homer and Vyasa is not the same as the world we live in; Virgil, Dante, Shakespeare, Racine or Goethe, to be rightly appreciated, must be read in a different perspective from that of our contemporary circumstances. We may find ourselves subjectively more responsive to the poetry of writers closer to us in time. we do not for that reason judge them to be objectively greater. Rabindranath's world, the world of Galpa- guccha or the world of Gora and Ghare Baire, is already for us a distant world, very different from the present-day world of contemporary Bengal; his poems, most of them at least, were written in an age now definitely bygone. Many critics yet go farther and contend that Rabindranath's poetry is lacking in the tragic depth, the spiritual intensity and the profound humanity which modern readers expect from a truly great poet, ancient or contemporary; they question the poetical validity of his too serene idealism and of his very vision of man and the universe. Rabindranath, according to them does not possess the 'modernity' which is essential to a truly great world poet, not because he belonged to another historical age but because he ignored the doubts and the despairs of man, because he was too religious or mystical, too olympian, too positively secure in his peaceful contemplation of Beauty. This identification of 'modernity' and poetic greatness with the "experience of the void", with anguish, or the obsession with man's tragic condition amidst a demonic universe, results from a considerably simplified and onesided understanding of modern literature. As Maritain pointed out in his lectures on 'Creative Intuition in Art & Poetry', "the spiritual experience of modern poetry is double-facced and selfdivided; while determining itself, and this is its grandeur, with respect to the Prime Being, it has here the countenance of the ardour in refusal, there the countenance of the ardour in acceptance". Many great modern poets have 'opted' for the reality of the Absolute: the religious vision of the mature Eliot, the positive acceptance of the world and the cosmic joy of Claudel, the Faith which inspires many of the present-day poets in the West, are not in any way less 'modern' than the desperate dreams of Nerval, the anguished blasphemies of Baudelaire of the rejection of all transcendence by

Mallarms of valery. If Rabindranath therefore fails to be a great world poet such as modern men can fully appreciate, it is not because of his 'acceptance of the world' and of his spiritual 'option' but because of some other artistic limitation or deficiency. But does Rabindranath really fail to achieve 'greatness', if his work is examined against the background of great world poetry? I do not think so.

Rabindranath's range is immense: very few poets have given form and beauty to so many moods and feelings. Tagore's poetry is a vast world indeed: from the first astonishments of the child to the carefree and sensuous dreams of adolescence, the deeper passions of manhood, the thirst for the divine, the quiet intoxication caused by Nature's manifold beauty, the otherworldly pensiveness of the sage, the vibrant love of country, the homely enchantments and sufferings of everyday life and the peaceful waiting on death, there are so many and so infinitely varied aspects of Tagore's poetry that every man or child of whatever age finds himself at home in this poetical universe.

Besides this range, Rabindranath's poetry possesses another quality that gives it extraordinary greatness. Tagore's poetry is wonderfully musical. Mallarme dreamed of a poetry that would be pure music but most modern poets have lost the secret of those ancient poets who were at once musicians and poets. For Tagore, poetry and music were never separated. modern bard who sang his own compositions, a Bengali troubadour for whom the lute was as important as the pen, Rabindranath was a musician even before he was a poet. I had read many times his 'Gitanjali' before I could listen to the music of its songs; listening, I understood so much more than I had been able to grasp when I was merely reading. This may apply to all great poetry but it applies in a very special manner to the poetry of Tagore. Many poems or lyric dramas of Rabindranath only live when heard in their musical context. This harmony is the soul of Tagore's poetry: the whole universe, Nature, man's life and its diverse moods, Tagore approached as a musician searching for and perceiving harmonies infinitely varied and subtle. He has created an extra-ordinary



THE POFT IN 1940

বৰ:শুনাণ

outcome of some personal impulse or emotion but he was also a 'reflective' poet with a deep philosophical bent. His works appeal to all; children and grown-up's understand and him: he is the national poet of his country. His poetry is the refined product of a vast culture but it is not written for a cultured *elite* only; he is a great humanist and a writer who, without accepting the orthodox religion of his own people, is animated by a profound religiosity. He was in love with the earth, "ein sehr irdisdher Mensch" full of that 'Dingfreudigkeit' which was deep joy in the spectacle of the world, serene and tranquillity in communion recollected with Nature. Am I wrong if I say that all these words apply excellently to Rabindranath?

Having attempted to show that Rabindranath's romanticism makes him one of the great lyric poets of the world, I feel guilty of considerable over-simplification. Labels and neat divisions into pre-existing categories do little justice to a genius so manifold and so spontaneous as that of Rabindranath. Goethe was greatest German Romantic but he outgrew his own romanticism. And so also did Rabindranath go beyond the limits of romanticism. He renewed himself again and again, he experimented with new techniques; his later poetry is very different indeed from the earlier poetry of his more romantic period. Some of his dramas are distinctly closer to those of Maeterlinck or the Irish Symbolists than to the romantic plays of his youth. Some of his hymns and songs attain a classical fulness worthy of the greatest classic poets.

There remains one question for me to treat, that of Rabindranath's actual relation to Western poets. How much did his poetry owe to influences from the world outside and how much has he himself influenced writers of other countries?

Some Bengali critics have affirmed that Rabindranath was primarily a Western poet writing in Bengali; some others, without going to such ridiculous lengths, have yet emphasised somewhat one-sidedly the European elements in Tagore's poetry. In fact, Rabindranath is the finest representative of that Bengali Renaissance which was occasioned, partly caused,

by the cultural and literary contact established between Bengal and the West in the nineteenth century. He lived in a family was intimately acquainted with the best and thought of Europe, belonged to a religious group which had been deeply influenced by Western ideals, from childhood, he knew English and loved English poetry; he passed in England some of the formative time of his adolescence. vet Rabindranath borrowed little from foreign models and does not, directly at least, owe much to European masters. Shelley and Keats, he loved; he liked Wordsworth, he was at one time influenced by Robert and, nearly as much, by Elizabeth Browning; he read widely English poetry and many books by Western authors. But it is difficult to point out any one particular author to whom he would have been indebted to any considerable extent. As Hugo is French and Goethe German, so Tagore is Bengali. In the West, at the time of the Renaissance, French and English writers studied the ancient classics and the Italian poets; Ronsard is not Italian because of his study of Petrarch or Chaucer-unEnglish because William of Lorris and Boccaccio. But even this kind of outside influence is limited, so it seems, in the case of Rabindranath. He assimilated much, he grew artistically and spiritually because of his contact with the world and its writers, he perhaps freed himself from many fettering conservatisms through his openness and receptivity, but he was the disciple or the follower of no other poet I know of. His romanticism was certainly deepened by his youthful reflections on Dante, Petrarch and Goethe; Shelley and Keats fired his young mind and heart, and I have already spoken of Browning's influence at one particular period of his poetic work; much later, he came to know and appreciate the Irish Symbolists; he had met, and he certainly esteemed, Yeats and Ezra Pound, Robert Bridges and other English poets; he followed with great interest the developments of the new Bengali poetry and was brought into contact with the more recent postry of Europe. But Rabindranath's work was little affected, I believe, by these side influences or contacts. After he was fifty, he travelled extensively throughout the world and passed several years on those Journeys meeting many of the best

artists and writers of the world. But the principal purpose of those peregrinations was not the study of the literary and artistic currents in the world but the gathering of sympathies and support for the foundation of Visva-Bharati. At the most, those Journeys were the occasions of new experience and a broadening of Tagore's world outlook. Rabindranath, though in no way isolated from the world's greatest literature, owed little to its influence.

What has been his influence on the literature of the world? His influence on all aspects of Bengali literature is of course immense; I have been told that it was important also on several non-Bengali Indian literatures. Outside India, I know only of one great poet whose work has been deeply influenced by Rabindranath: Gabriela Mistral, the South-American poetess; I might add Jimenez, the Spanish poet, though I do not know how far Tagore actually influenced his poetic work. Besides these two major poets of the West, I do not think that Rabindranath has so far inspired or influenced any other important writer of the West. Many reasons could be found to explain this regrettable 'absence' of

Tagore from the world's literary scene, his absence at least as a life-giving force in the realms of world poetry. The West knows Rabindranath primarily as a Sage; he travelled in the West chiefly as a teacher and philosopher ; his great romantic poetry is little known and what is known attracts is little known and what is known attracts little because Romanticism has long been in the West a thing of the past. I think that the West and the whole literary world would gain much from a better knowledge of his poetic work and I hope that, at the occasion of this Centenary, new efforts shall be made to convince readers world literature that the Tagorean world worth exploring, that there is a manifold richness of harmony and beauty, a wealth of image and rhythms, treasures of unalloyed joy, and a great and lofty vision such as our present-day world stands in sore need of.

On the occasion of this Centenary, I pay my sincerest homage of admiration to the world-poet of Bengal and I thank Almighty God Who has given us, to Bengal and to the world, such a magnificent Witness to the Beauty of His Creation.

Our voyage is begun, Captain, we bow to thee!

The storm howls and the waves are wicked and wild, but we sait on.

The menace of danger waits in the way to yield to thee its offerings of pain,
and a voice in the heart of the tempest cries: "Come to conquer fear!"

Let us not linger to look back for the laggards, or benumb the quickening hours with dread and doubt.

For Thy time is our time and Thy burden is our own
and life and death are but Thy breath playing upon the eternal sea of life.

Let us not wear our hearts away picking small help and taking slow count of friends.

Let us know more than all else that Thou art with us and we are Thine for ever.

Rebindranath as re



## Crisis of Clarity

NORMAN COUSINS

Editor—Saturday Review

HERE I see many of the world's commonwealths, men and women who in some cases have been drawn to India from halfway across the earth—drawn by the gravitational pull still exercised by the personality of Rabindranath Tagore! What is the nature of Tagore's spell? Why is it that, decades after his physical death, Tagore continues to excite and inform the imaginations not only of his own countrymen but of men from nations and cultures lying at a considerable distance from the Indian sub-continent?

The answer is not obscure: whoever you are, whatever you are interested in, Tagore has something important to say to you. For Tagore was one of the truly universal men who have walked this earth. In the West he would be regarded as a Renaissance man, for he combined in one person the abundant gifts of poet, dramatist, painter, philosopher, composer and educator.

Which of these gifts has experienced the greatest appeal?

In this decade, I would guess that Tagore's philosophy, if not in greatest demand, at least speaks to the greatest need. For we live in an age moving at jet speed, seemingly to its own demolition.

If it is true that difficult situations call for heroic actions, it is also true that heroic thoughts must precede action. Tagore's philosophy, his attitude, his style, belong to such an heroic world. For no matter how black and bitter the situation, Tagore possessed the gift of seeing things calmly and at their centre—he had that gift of the intellect and the emotions which the American William James once called "crisis clarity."

I would submit that such clarity as in short supply during our present crisis. Indeed, one at the most insidious aspects of that crisis is that—caught within its gravitational field—we have the dangerous illusion that we are thinking with

perfect clarity. It is only when we measure our thinking against that of a universal mind such as Tagore's that we realize with a start of horror how warped and subjective our conclusions may be.

Let me be more concrete. Throughout Tagore's lifetime the British committed outrages in India-outrages which ranged from overt oppression to more subtle forms of exquisite social and psychological torture. Tagore's reaction to these continuing outrages and provocations was most revealing, most meaningful—in ways that far transcend the specific British-Indian confrontation—which it seems to me make Tagore basic reading for today. I will touch on his reactions in just a moment, but the point I want to make now is that Tagore has survived his era intact. True; his social context has fallen to dust, but his principles of social thought and action were so true to the mark, so universal, that I find them indispensable for developing sound attitudes towards the universal crisis of today.

Of course, every era has its crisis, and unfortunately our era has produced a richer and more variegated crop of crisis than perhaps any other in history. So before I make a perhaps presumptuous attempt to apply Tagore's principles to the crisis of our time, I had better outline briefly just which crisis I am talking about.

I am talking about the overarching crisis brought into being by the nuclear bomb and by the existence of hostile, volatile national entitles. I am talking of life in a world that can be scorched to a crisp in a matter of seconds, as if a blowtorch were to be applied to a bird's nest.

I hope you will not think it is my intention to harrow you, or to indulge in cold-war politicking, or to insult your intelligence by recounting facts already well-known to you. But I do think it meaningful, indeed essential to the context in which we meet to remember this city and this countryside, can in a twinkling be melted into nothingness if a man half a world away decides that there is good reason to push a single button.

If a Roman centurion could be materialized with shield and short sword, he would seem a formidable apparition, a veritable death-dealing machine. Yet as I stand here I represent a minimum of 300,000 pounds of the explosive called TNT—that is my share of the explosive power now stored within the nuclear arsenals of my country. There are citizens of other socalled nuclear-club nations who in their persons probably represent an equal quotient of explosive power. Incidentally, those among us who do not belong to the nuclear-club powers need not feel left out of this grisly sharing-out process. An official estimate states that the amount of destructive nuclear power stockpiled American arsenal alone is more than enough to account for 20,000 pounds of TNT for every human being now alive! Meanwhile, as I talk to you, the physicists of these nuclear-club nations are busy developing bombs which will raise my destructive quotient and yours even higher. Already the standard large bomb-inbeing is of the 20-megaton variety: it contains 1,000 times the destructive power of the bomb that incinerated Hiroshima. This 20-megaton bomb contains more destructive power than a caravan of one million trucks, each carrying 20,000 pounds of TNT. I will spare you and myself any detailed listing of the horrors attendant on the use of such a bomb: the melting down of people, animals and things, and the lingering poisonous effects on the immediate area and on those distant areas in which radioactive fallout comes to earth.

If it is to be found at all, it will be found—I submit —by men and women who are conversant with the living past as well as with the inescapable present, men and women who have profited by their reading of the great minds—among whom I rank Tagore high. I rank him especially high because he served not just India, but bequeathed to us ideas which should prove

most helpful in the search for a form for the human community. Indeed, it is my conviction that Tagore can give us an affirmative answer to the question of whether the human community shall be a battlefield or a neighbourhood.

I came to Tagore first in 1937 through reading a book by Romain Rolland. Among other things, the book contrasted the ideas of Gandhi with those of Tagore, dramatizing the importance of this dualism in awakening India. In some respects this dualism reminded me of the Hamilton-Jefferson controversy in my own country's history, with important elements of the philosophy of each man coming together to create a vital blend. Gandhi approached mankind through India; Tagore approached India through mankind.

In reading Rolland, it was clear to me that Gandhi's teachings and his non-co-operation movement were enriched and invigorated as the result of Tagore's ceaseless prodding on behalf of universalism.

Tagore recognized the danger to the world of yet another purely nationalist movement. He feared that the Gandhi movement might get beyond Gandhi—that the heat generated by non-co-operation could become the fever of a national authoritarianism.

India's problem, as Tagore saw it, was inseparable from the world problem. "No nation can find its own salvation by breaking away from the others. The awakening of India is bound up in the awakening of the world." I can recall now the thrill I felt in reading Tagore's poetic definition of universalism:

"Where the mind is without fear and the head is held high:

Where knowledge is free;

Where the world has not been broken up into fragments by narrow domestic walls;

Where words come out of the depth of truth;

Where tireless striving stretches its arms

towards perfection;

Where the clear stream of reason has not lost its way into the dreary desert sand of dead habit; Where the mind is led forward by Thee into everwidening thought and action—

Into that heaven of freedom, my Father, let my country awake."

What was happening in India made me feel foolish for having been mired so long in the futi-

lity that was the fashion of my generation. Compared to India's, our problems were as wisps of smoke alongside a thunderhead. And yet, India was moving toward freedom precisely because a philosophy compounded of affirmation, action, compassion, and universalism was giving inspiration and direction to countless millions who were learning to think about the idea of freedom for the first time. 44,51%

It was natural that the momentum generated by Gandhi and Tagore should carry me back to an appraisal of the American philosophers. It was even more natural, perhaps, that I should begin with Emerson, with whom the Indian thinkers seemed to have such a rich affinity. What formerly had seemed to me in Emerson to be a collection of bland philosophical truisms—somewhat in the lavender tradition—Now came alive with force and distinction.

As in Gandhi and Tagore, there was the vigorous assertion of individual integrity and purpose as a foundation for service to the general welfare. There was the Gandhian disdain in Emerson for conformity and convention: "Every true man is a cause, a country, and an age; requires infinite spaces and numbers and time fully to accomplish his design; and posterity seems to follow his steps as a train of clients." Then, in a one-line distillation of the Gandhi and Tagore philosophy, Emerson wrote, "Nothing can give you peace but the triumph of principles." Dozens of others had said it before Emerson: he brought it into rich focus.

Thus, Tagore was that most valuable of thinkers, the one who is not only a reward and a delight in himself, but who also brings the eager mind into phase with other great thinkers. The impetus I had gained in part from Tagore now led me to re-read, re-evaluate, and re-esteem other great American universalist thinkers—Jefferson, Franklin, James, Holmes, and Wilson—who saw their country as a universal, not a national phenomenon.

I wrote of Tagore's style—of his attitude in the face of provocation and outrage. The quality of that attitude is not easy to define. Certainly Tagore was not a mystic in the sense of a man who rises above the struggle by averting his eyes and pretending it does not exist. On the contrary, Tagore was intensely *engage*, deeply aware of the inequities and bitter deprivations which plagued his times.

He once wrote :-

"It must be admitted on all hands, that the world today belongs to the Europeans. It is their milch cow, and it fills their pail to overflowing. We in the East do nothing but gaze and gape in astonishment while our share of the world's food and wealth rapidly vanishes."

And in a blazing passage, he says:—

"Beyond the bounds of Europe the torch of its civilization was not meant to give light but to start fires. So it happened that that pellets of opium supported by cannon balls were directed at the heart of China, an atrocity the like of which history had not known before, except perhaps in the newly discovered America where European powers in their greed for gold used deceit and violence to destroy the wonderful Malaya people....And everyone is aware of the horrors of European rule in the African province of Congo. . . . .

"Then came the Great War, and a curtain went up, all at once, on the stage of Western history. It was as though a drunken maniac was revealed in all his starkness.... This modern eruption was something volcanic, the suppressed criminality freed of the lid of pressure belching forth lava-like, reddening the sky with its glare and consuming the green richness of the earth.... Western civilization no longer admits any call to a sense of horror.... The very Eurpoe which had once reviled Turkey now openly flaunts fascism...."

Yet Tagore never indulged himself in the obvious temptation to write Europe off, to condemn it as soulless, materialistic, and barbarous. He urged his countrymen always to look beneath appearances, to condemn what was bad in Europe, but to recognize the good. He warned:—

"To say that Europe does not express the human spirit, merely accumulates material things, is as good as saying that a tree does not express its life through the dead leaves which it sheds. It is the force of lift in the tree that makes it shed its leaves, the doud leaves are no sign of its own death. Only life can die at every moment—true death comes when death ceases."

He speaks of the remarkable Europeans who have found their way to India and dedicated their lives to the Country.

"These examples," says Tagore, "are of people whose self-effacement took place under conditions far apart from the familiar wasy of their experience....They even had to carve out their own path of sacrifice, since all known paths were forbidden to them. . . . Can anyone derive such amazing strength from a tradition of materialism?

A cynic alone may say that Europe rules all the world today by its material power. The true source of its strength is undoubtedly spiritual. In no other way can that strength be accounted for."

Time and again, Tagore urged his countrymen to assimilate the best ideals of Europe, not to confuse rejection of its aggressions with rejection of its good points. I would remind you that this was no easy piece of advice. As an Indian who wished to rally his countrymen to the struggle for independence, Tagore might easily have gained recruits by picturing Europeans—and more especially the British—as being, all of them, the brutes and blackguards that large numbers of them certainly were. He did not call for an anti-British vendetta and Tagore was too wide and too generous for this.

We see here Tagore's chief characteristic: he says, know the enemy, resist the enemy, but in so doing see through to his natural goodness with an eye toward reconciliation after the conflict ends. For Tagore, British rule in India was a phase: he saw the task of India as surviving that phase and moving into nationhood with a minimum of lasting hatreds. The present good relations between Britain and India attest the wisdom of this approach. If Tagore, appalled by the excesses of European mastery over Asia, could nonetheless see through his resentments shead to the day when the dethroned Europeans would be India's friends in the international community, would it not be possible for us standing as we do on Tagore's shoulders-to discern through the fogs of international suspicion those elements on the world scene which give promise of a peaceful future? Such discernment is not easily arrived at, for as Tagore put it, "The ability to penetrate the guise of the unfamiliar and discover any good behind it is rare."

One of the "positive elements" that Tagore discerned operating behind the facade of British and European hegemony was the power of science. I might say, incidentally, that I am always amused when I talk to people whose ideas about Tagore are derived mainly from a few Sunday-supplement stories about him and from pictures showing a tall prophet with flowing eyes and a flowing beard. Such people tend to think of Tagore rather patronizingly, labelling him as a serene Eastern mystic

who was ignorant of such ugly facts of life as social upheavals and technological advances.

Of course you and I know that this was not at all the case. Tagore was as modern as tomorrow. His universalism embraced the spiritual and the material aspects of life in an integral way.

Reflections of Tagore upon my country were made some decades ago, but I find them penetrating and suggestive; whether any of the elements of his analysis still apply in any of the countries represented here is something I leave to you!

I have been quoting Tagore at length for several reasons: one is that I always enjoy following the play of ideas produced by this exciting and universal mind. Another more pressing reason has been my wish to set the stage for an admittedly risky experiment: with your permission, I'd like to explore the question of how far Tagore's "crisis clarity" is applicable to the crisis of our time. There is, of course, the danger that I will force Tagore's writings into the Procrustean bed of my own preconceptions and make him seem to say the opposite of what he intended. But I trust you will not decide that I have made such an error.

The nuclear bomb and the fact of competing national entities added up to an unprecedented crisis in human affairs. Of course Tagore did not live to see the bomb, but he saw clearly the way science was taking us. He wrote:

"Today science has opened up so many travel routes that geographical barriers have ceased to exist. So many men, and what is more, so many nations are getting together, that the problem of human unity is now more important than ever before. What will unite those whom science is bringing together?.......The outer forces that can unite lag far behind.......It is all too obvious that nations are coming together uniting—and the agony of it afflicts the world today."

This strikes me as a most valuable insight! Decades ago Tagore noted a tendency which has today become the actuality—that is, the countries of the world agglomerating together, clustering in unions that are more mechanical than chemical, and falling apart easily in order to form threatening new regroupings. As Tagore said, "How to be free from arrogant nationalism is to day the chief lession to be learnt. To-morrow's history will begin with a chapter on internationalism,

and we shall make ourselves unfit for tomorrow if we detain any manners, customs and habits of thought that are unfavourable to internationalism.

Since Tagore wrote these words, the coming together of nations has been speeded by the advent of the United Nations and perhaps by the very threat posed by the nuclear bomb. Perhaps, as he said, the individual Western nations find it difficult to unite because they are not united from within. He says, "Western civilization tries to keep itself free from danger by getting rid of all foreign elements, as we see even today in America, Australia, New Zealand, and South Africa. The reason is that in Western society there is often a grievous want to harmony between the different classes, and those who should be integral parts of the social fabric are often regarded as undesirable burdens. society where one's own people are held suspect as potential trouble-makers, there can be no place of refuge for foreigners. . . . There are only two ways open to a country so far as treatment of outsiders is concerned. It can either kill them or turn them out, freeing itself from potential danger, or it can fit them into its own structure and give them a place in its economy. . . . It needs genius to make friends out of adversaries. It is the way of genius to reach deep into minds, to hold minds in the spell of love. . . ."

How are we to create such a spell of love? Not unexpectedly. Tagore the educator recommends elaborate, intensive educational exchanges on a scale not yet seen in the world. Already such exchanges are well underway. In tion, the interchange between scientists, engineers, and other professional men is at an alltime high. Then too, the United Nations has succeeded the relatively important League of Nations. But perhaps most important is Tagore's general exhortation that the governments and the individual citizens of the various countries think through the question of intra-national and international unity. As one who has tried conscientiously to do so, I can only tell you my own conclusions, conclusions which I think were clearly adumbrated in Tagore's writings. I think that what is needed is a Constitutional or Organizational Convention—whatever the name—which will attract the best minds the world can offer, to examine the weaknesses of the existing world structure and to do something about laying a foundation and reinforcing the main beams in order that the structure will not fall of its own weight as now threatens. It is a far bigger problem than the one that faced the Constitution makers of America more than one hundred and fifty years ago, but the stakes and the potential benefits are correspondingly large.

Paradoxically, the biggest obstacle to the sort of world unity sought by Tagore is not the actual formation of a suitable organization for the United Nations is already an organization-in-being—but the formation of a state of mind among peoples everywhere which will at least permit the attempt to be made. In my country—as in others—there is a reluctance to admit the fundamental and trite reality that time does not stand still and that changes have accompanied the passing of time, which, whether the idea appeals to us or not, have demanded for our own self-preservation that we make the best of them rather than the worst. If the world has become an association--even admitting that it is a disunited, dispersed association—it will do us no good to claim we do not belong, unless, of course, we are prepared to say that we do not belong to the world either.

It seems to me that my own country has a vested interest in the holding of such a world convention. For America has been a prime laboratory for the new world order. And a convention of the best minds to be found on the earth can borrow from the history and experiences America just as the Founding Fathers America borrowed from the laboratory of the Greek world. And if it was true that America one hundred years ago could not exist half-slave and half-free, it is equally true of the world Such a convention could not impose today. democracy on the world—democracy is no exterior garment to be made to order; it cannot be imposed from without. But the convention could at least present to the world's people the case for democracy's three E's: Education, Enlightenment, and Evolution.

This is my extrapolation from Tagore's writings. The appalling threat of nuclear war, the

population explosion, the irresistible tendency of science to make the world either a neighbourhood or a battlefield—I think that all these phenomena would lead Tagore, if he were alive today, to call for a convention of our finest minds, a convention at which a new and higher sort of world order would be discussed, with the world's population as rapt auditors. Perhaps I would have supported the idea of such a convention if I had never read Tagore, but I can assure you that the encouragement implicitly afforded me by

the "crisis clarity" of that universal mind has warmed my heart and firmed my resolve. Indeed, I suppose I can do no better than to end these remarks by quoting a passage from Tagore which has always buoyed me up when people protested to me that the world nations are so disparate that they will never agree on general principles. Tagore's words on this subject were: "I cannot at all admit that there can be anything in man's higher life which is only good in a particular geographical latitude."

#### THE LAST POEM

Thou have covered the fath of your creation in a mesh of varied wifes. Thou Guileful One. Detly have you set a snare of false beliefs in ailless lives.

With your deceit

you have left your mark on Greatness
taking away from him the secrecy of night
The fath your star lights for him
is the translucent fath of his heart
ever illumined by a simple faith.
Thou tortous outside it is straight within
that is his fride.

Though men call him futile,

in the depth of his heart he finds truth

washed clean by the inner light.

Nothing can cheat him;

he carries to his treasure-house

his last reward

He who carefully could bear your wife,

receives from your hands

the right to creatsting feace.

Calculta, July, 30, 1941 9-30 a.m. abindranath Typre



#### Rabindranath

A CENTENARY ESTIMATE

DR. SUBODH CHANDRA SENGUPTA

When celebrating the centenary of the Poet's birth, our minds naturally go back a hundred years and make a survey of the environment in which he first saw the light of day in May 1861. It was more than a hundred years after Plassey; English domination had been firmly established in India, and Western cultural and social ideas were steadily permeating all strata of Indian society. In the early years of the nineteenth century, Ram Mohon Roy started an agitation against the foundation of a Government Sanskrit College on the ground that such a movement would be retrogade for it would only re-vitalize old superstitions and outworn modes of thought. The Hindu College was started in 1817 with the avowed object of spreading the knowledge of Western Science and Philosophy. The three Universities of Calcutta, Bombay and Madras were established in 1857, and Anglicism seemed to be in full swing. But there had been murmurs of discontent, and the rumblings of an open revolt were heard in 1857, the year of the foundation of the Universities. It was partly a Mutiny of the rank and file. Sepoys, as these common soldiers, were popularly called. It was partly a War of Independence, not only against English rule but also against Western encroachment on Indian social, cultural and religious life. And it is not without significance that the Sepoys rose in rebellion not against military or political domination but to protest against an innovation that gave offence to their religious susceptibilities.

The Mutiny was quelled, but the cultural war continued and its chief exponent in Bengal, and possibly in the whole of India was the first graduate of the Universities of Calcutta—Bankim Chandra Chatterjee. His message was—Bande Mataram: Bow to the Mother and also come back to her. This was largely the message of Vivekananda too, and this was the beacon that guided Shri Aurobindo, at least in the Swadeshi days. It is also interesting that when Iswar

Chandra Vidyasagar, an austere Pandit of the orthodox type, strove for the dissemination of Western culture, for female education and widow re-marriage Bankim Chandra drew vivid pictures of the evils of a widow's love and sex hunger and held forth the human appeal of Lord Krishna's activities.

It was in the midst of the conflict of two cultures that Rabindranath was born, and it is part of the enduring appeal of his work in poetry and prose that—here the East and the West have found their aesthetic and philosophical synthesis. No poet has sung more fully of the fullness of life, its infinite variety and its inexhaustible sweetness. The English Gitanjali contains only one hundred and three lyrics and yet Western readers found in it something which they would find nowhere else. The painter Rothenstein and the poet Yeats went into ecstasies, and A.C. Bradly, possibly the greatest critic of the Century, expressed himself briefly, but pointedly, 'It looks as though we had a major poet once again'. Here they saw a mystic who is keenly alive to the beauties of nature, a lover who looks upon the human as divine and the divine as human, a *Rishi* who seeks deliverance not through renunciation but in the midst of the very fetters that bind him to the earth.

This sense of the fullness of life is seen in the concept of Archetypal Beauty presented by him in *Urvashi*. It is so similar to and yet so different from the Vision of Beauty presented by English romantic poets. The *Urvashi* of the poet's imagination cannot be viewed under any well-known category. Not a mother, not a daughter, not a wife; yet she is the Life of Life that enkindles whatever is beautiful on earth. She is not a formless essence or an abstract principle but sensuous and vital, she is Ceres and Venus in one. In the ancient legend which serves as the frame-work of this great poem, she is a

celestial dancer and a celestial sweet heart. But in Rabindranath's poem she is the cosmic Spirit of Beauty and the earth awakens to life and loveliness to keep rhythm with her divine dance. There is not only infinite majesty but also infinite pity, for the Earth weeps with the beauty she awakens; she herself has gone away, never again to emerge from the sea, fresh and yet full-formed. No poet has written more rapturously of the beauties of the various seasons—from the stark and bare majesty of Indian Summer to the varied richness of Spring who leaves the imprint of his songs on the very dust of the earth. Yet these beauties are not isolated fragments, not even mere beauties but the rhythmic movements of the Divine Dancer, Nataraja, who is the god of creation as well as of destruction. A mystic with his eye turned upwards, he has sung of bliss which is transcendental. But man's body is a divine drink which God relishes more than nectar, and the hero of the poem Farewell to Heaven pines for the earth, because Heaven is devoid of earth's richness, its eternal passion and eternal pain, an empty place, possibly suitable only for Shavian Ancients. The reference to show may be illuminating. Rabindranath is not a mere poet of ideas, but a poet who sings of the variety and fullness of life which has more things than ever philosophy dreamt of. In his poetry ideas and emotions and sensuous perceptions are fused into a concrete unity. His hand is in the heavens but his feet are firmly planted on the earth.

There were two literary traditions by which he was deeply influenced and which he transformed in his own characteristic manner. He himself acknowledged his debt to Bengali Vaishnava poetry and his affiliations to English romantic poetry have often been stressed. Vaishnava poetry is remarkable for its richness, intensity and poignancy, but it looks upon the divine as immanent whereas for Rabindranath God is at the same immanent and transcendent, at once far off and near. This gives a largeness and depth to his poetry beyond the range of Vaishnava lyricism. On the other hand, although a dreamer of dreams, he has a perception of the concrete realities of the earth of which we have only rare glimpses in English romantic literature. That is why he is both a novelist and a poet, and his short stories which are redolent of the earth are

as characteristic of his genius as his ineffable lyrics. The epithet "Sensuous mystic'; often wrongly applied to Keats, correctly describes Tagore. He is of the earth, earthy; but he always looks beyond earthly beauties to *Urvashi* and *Nataraja*, to God who beyond the network of joy and sorrow woven by him.

Our admiration and love for the great poet and thinker should not, however make us blind to his limitations. He had to pay the price for the largeness of his Vision and the spontaneousness of his inspiration. He looks upon life as a blending of various colours rather than as a reconciliation of opposites. That is why his poetry lacks tension and gives an impefect picture of evil. Or, in other words, his genius is lyrical rather than dramatic. The nearest he comes to a portraiture of evil is in Sandip in At Home and the World, but the evil in Sandip is more theatrical posturing than elemental malignity such as we have in Iago or Goneril. It may also be due to his imperfect realization of the difference between the normal and the abnormal that his humour never reached the height of Cervantes and Shakespeare and his wit has not the sparkle of Shaw's.

But no author had a more comprehensive genius than Tagore and no writer touched life at so many points as he did. He was at the van of the Swadeshi agitation, but for him nationalism meant self-realization and the opening of the mind So when Swadeshi was to ewer horizons. tagged on to boycott, he parted company. That is again the reason that he could never accept the cult of non-co-operation and the *Charka*, because it meant rejection, negation, a process of cramping the soul. He admired Western science and had a good word for the achievements of the Russian Revolution, but no body more pointedly exposed the dangerous potentialities of scientific culture when it is a moral, and he showed also how the steam-roller of materialism call it dialectical or mechanical, is crushing the spirit. This cosmopolitanism or universality is reflected in his educational experiments, too. It is not merely that men of all races would gather at one seat of learning, which will become a nest for singing birds of all places, but the mind should develop like a multipoliate rose, through books certainly,

but also through dance and drama, through music and painting, above all, through contact with Nature.

No poet had a more larger vision of humanity or a richer realization of the soul's longing for the Infinite and the Eternal. The Tajmahal is a wonderful work of art, but more wonderful is the artist, the Emperor-Poet who has left his work on the earth and wandering in regions where art has no access: Great as your glory is, you are greater than your glory, O Emperor-Poet; one compares some of the most beautiful lyrics in Smaran (Remembrance; Eulogise on his dead wife) with Brownings prospice, a great poem commemorating Elizabeth Barrett Browning, one sees the difference. Rabindranath has no sense of a fight or a struggle, but he hopes that somewhere on empyrean heights his sweet heart must be storing and also scattering. That sweetness which was her when she was alive on the earth. The lost songs of the earth—should the poet search for them in the gloden clouds of the sunset? If we look for his most characteristic creation in his novels, it is not certainly Sandip or Amit or even Gora, but Satish in Four Chapters (or, Satish in Chaturanga), who made experiments with a atheistic Positivism or Benthomite Utilitarianism and also with Vaishnavite religion of Lila and found both atheism and theistic Lila equally unsatisfying and went out on a mysterious quest of the Infinite.

But Satish represents the journey of the soul in its penultimate stage. He does not see although Damini pointedly reminds him—that the infinite is to be found in the finite, that rasa or lila is empty of content if it abjures human contact. That is why he fails to understand both Nanibala and Damini; he does not realize that the mystery of human life is its essential humanity-nor a cult or a philosophy or even a quest. That is the message of Rabindranath's poetry and his short stories, the true characteristic products of his genius which expressed itself in so many in life and in art. The realization of the Infinite comes to the poor, frustrated schoolmaster one night when, in the face of a terrible flood, he stands side by side with Surabalu, who might have been his wife, if he only wished it once upon a time, but now belongs to somebody and is, like Lamb's Alice W-n, lost to him for ever.

The Moslem Princes, who fell in love with Kesharal, has not even a moment's glimpse of such bliss, but that does not take away from the intensity of her emotion and the loftiness of her longing. In some of the greatest of Tagore's stories there is a wonderful combination of commonness and uncommonness. The Kabuliwallah arouses a feeling of alienness not unmixed with disgust, but it is revealed that he is capable of the loftiest human sentiment. The way in which Rabindranath tells the story not only transforms a dirty and half ferocious Kabuliwallah but also transfigures the common emotion of parental love. Nothing can be more drab than the life of a village Postmaster, particularly in the waterlogged areas of East Bengal. But Rabindranath has revealed in this unpoetical environment the possibilities of the richest human relationship, not love which is narrow because it is too personal, but sympathy, the yearning of one human sould for nearness to another. At the other extreme, we have such stories as *Hungry Stones*, where the surroundings are magnificently uncommon. But there the commonest human emotion has penetrated to the very marble of which a royal palace was made. The inhabitants have gone into oblivion, even their memory has become dim, but brick and marble palpitates with unseen life. Such a story reveals the persistence of common human beings in uncommon environments just as the Kabuliwallah and the Postmaster unfold the uncommonness of what seems to be common place.

Rabindranath's concept of art and poetry is as distinctive as the work he produced. Man in his daily life is engaged in his economic and poli tical and social activities. He struggles to pre serve himself, to compete with others and to ge on. But these activities do not exhaust his ener gies and they only touch the surface of his self He has surplus energies which emanate from the deepest layer of his being and it is there that he is a creator and an artist. It is there that like the Divine Creator he is full of Lila. And it is this Lila that bridges the gulf separating one individual from another and makes us realize the essential oneness of humanity. That is the Religion of Man. Sahitya, the synonym for literature, originally meant the togetherness of works

and meanings. But Rabindranath says that really it means the togetherness or unity of man and man, across the gulfs of time and space. And if, in a strife-torn world, we can realize the essen-

tial oneness of man, the richness and variety of life, the primacy of spirit over matter, we shall pay the right tribute to the greatest poet of this Century—and of many centuries before and after.

#### A PRAYER

This is my prayer

My prayer to Thee;

That ere I go I may learn
Why the green Earth
Lifting her eyes to the sky,
called me to her;
Why the silence of the Night
Told me of the stars
Why the day's glory
Raised waves in my Soul

This is my prayer to Thee.

When Earth's revolutions
For me are ended,
In the finishing of my song
Let me pause a moment,
That I may feel my basket
With the flowers and truits of
the Sta seasons;

That in the light of this life
I may see Thee in going,
That I may garland Thee in going
With the Garland Form my own throat—
When Earth's revolutions for me are ended.

This is my prayer to Thee

Rebindranak Tagore



# Tagore: His Philosophy of Life

DR. SAROJ KUMAR DAS

IT is perhaps too late in the day to learn that Philosophy is but Life brought to the focus of selfconsciousness. Better still to learn in the company of Sorem Kierlegard, the Danish philosopher of the Existentialist School: "we live forwards but understand backwards". Needless to say that the derivative meaning of the term "reflection" points in the direction. As a case in point reference may be made to the fact of contemporary history that we have lived—rather we have been rushed through the first half of the twentieth century which has to its credit or discredit, two world wars within the short span of twenty-five years only. Emerging as we do, from the second worldwar and preparing in all probability for the third we step into the new world—order inaugurated by the Atomic Bomb and the inevitable shiftings of the radio-active dust that follow in its train. With our vision blurred, we lose heart and grope from blunder to blunder. But us not forget that it is we who first raise the dust and then complain that we cannot We should, however, brace ourselves up with the assurance that all the greatest epics of the world, from the Heroic to this Atomic age of ours, have followed in the wake of titanic wars, and the cultural life of man, in its varied aspects, has always been re-enthroned thereafter in its epic grandeur.

It is in the fitness of things that we should hail, in this context of the world situation and its time perspective. Rabindranath Tagore's Philosophy of Life which has ever been from first to last, the typical product of a sustained effort, to see life stadily and see it whole. If philosophers are, as Plato believed "the spectators of all time and all existence", commissioned to see in the time "the morning image of eter-

nity", Tagore is, assuredly, the classical model of such philosopher-seers. Attuned hereto is the testimony of the poet-seer Sri Aurobindo Ghosh who characterised Tagore's work as one that has served "to create a new and deeper manner of seeing life, to build bridges of vissioned light and rhythm between the infinite and eternal and the mind and soul and life of man". Such a sense of life must, and does in fact "reveal itself to the greatening mind of humanity now that mind is growing in world-knowledge and towards self-knowledge."!

This apprisement of Tagore's philosophy of life appears to have been confirmed by a veiled reference to that "heaven of freedom" (in the sacramental lyric No. 35 of Gitanjali:

Where words come out from the depth of truth,

Where tireless striving stretches its arms towards perfection

Where the clear stream of reason has not lost its way into the dreary desert sand of dead habit.

Admittedly, his words that come out of the depth of truth' are soaked in emotions and saturated with feelings of worth and, as such, they score a universality of appeal. So did Carlyle too testify, "all deep things are songs"?

In strict loyalty to the Religion of an Artist that he is par excellence, Tagore confides the secret of his art in his inimitable language: "I am not, I hope, boasting when I confess to my gift of poesy, an instrument of expression delicately responsive to the breath that comes from depth of feeling". For, Art is nothing but "the response of man's creative soul to the call of the Real. Accordingly, he says "My religion is essentially a poet's religion.

<sup>1.</sup> Golden Book of Tagore, p. 92.

The Religion of an Artist (Reprint from "Contemporary Indian Philosophy 1936).

<sup>3.</sup> The Religion of Man, p. 139.

Its touch comes to me through the same unseen and trackless channels as does the inspiration of my music. My religious life has followed the same mysterious line of growth as has my poetic life. Somehow they wedded to each other, and though their betrothal had a long period of ceremony, it was kept a secret from me". This is undoubtedly a full and frank statement about the origin and growth of his poetic life, but the question that still stores him in the face is as to the value and validity of his poetic gift. To this pertinent question the pointed answer has been given in a cryptic but none the less categorical statement by the poet himself "Consciously or unconsciously I may have done many things that were untrue, but I have never uttered anything false in my poetry—that is the sanctuary where the depth truths of my life emerge". (Letters from Tagore", Modern Review, July, 1917).

All these conversing lines of exposition and criticism meet at a focal point, and that is the ministration of his music of thought in 'Song' or 'Singing'. To that end runs the revealing testimony of his song:

"I know thou takest pleasure in my

singing.

I know that only as a singer I come

before thy

I touch by the edge of the far-

spreading wing

Of my song thy feet which I could never aspire to reach.

The scriptural authority to be quoted in justification of the ministration of song is the oft-quoted Upanishadic text:

"From Brahman words, along with the mind come back bafflled but he who is acquainted with the joy of Brahman has nothing to be afraid of".

From an unexpected quarter comes the much prized philosophic justification in sober prose:

"A song is when your inside is too big for your outside and it makes a bubble"5.

Nothing could be more graphic and accurate in its representation of the mannerism of Tagore's

poetic art which is ipso-facto the path-way of his "Sadhana" or realisation of the Life Divine. As Whitehead in his own inimitable manner puts it, "Expression is the one fundamental sacrament. It is the outward and visible sign of an inward and spiritual grace". Even so is Tagore's song the expression, gathered up into internality of that impression, that spiritual grace, which bespeaks the pressure of the Infinite and Eternal upon the finite and temporal. Equipped with the resources of a capitalised credit of this kind, Tagore, the singer might reasonably claim with Browning's Abt Vogler this:

"....God has a few of us

whom he whispers in the ear, The rest may reason and welcome".

'tis we musicians know".

Here, if anywhere, is to be sought for the explanation of the intellectual efficiency and excellence of the contribution of Tagore as a thinker and teacher. To be great is to be misunderstood and Tagore has not escaped the traditional penalty of greatness. But it is a strange dispensation of Providence that great men are more honoured by divergence than by obedience. It is a happy augury that there has been of late a turse in the tide of age-long misunderstanding and misinterpretation, times wilful, more often foolish and fitful. Anyway to the ends of a correct assessment of his greatness as a thinker, if not a teacher as well, what is of fundamental importance is the proper appreciation of the spiritual background and mental climate of his parental home and his his ancient homeland. This mental climate was further precipitated the currents of three revolutionary movements: the religions introduced by Raja Rammohan Roy, the second, literary in character, inaugurated by Shri Bankimchandra Chatterji and the third, started con-National<sup>7</sup>. By and called, temporeaneously virtue of the inherited genius for what Dr. Sarvapalli Radhakrishnan has happily called "the Constructive conservatism of Indian thought", Tagore turned to best accounts the influence of the three-fold revolutionary movements without

<sup>4.</sup> The Religion of an Artist, p. 10.

<sup>5.</sup> Erdmann, History of Philosophy, Vol. I.

<sup>6.</sup> A. N. Whitehead, Religion in the Making, Ba III.

<sup>7.</sup> The Religion of an Artist, pp. 1-2.

cutting himself a drift from traditional moorings of thought and culture,—of Upanishadic thought in particular. It is known far and wide from the testimony of the poet himself that the earliest inspiration of his spiritual life—in all its aspects ethical, aesthetic and religious or devotional—was derived from the texts of the Up mishads in the context and with the commentary, of individual lives, of which the saintly life of his father, the Maharshi, was the prototype. The seminal influence thus implanted in the seedplot of a poetic genius did fully fructify in the way in which it was destined to do, serving both as the law and impulse of its prolific creations.

From a slightly different angle but in essential agreement herewith, Ernest Rhys, to whom the poet had dedicated his Sadhana recorded his enlightened testimony that "in Tagore you feel the humanity that was in the son of Man, comforting the children of light in their awe of the Eternal. In him the spirits of the Upanishads reach the same threshold. It was natural that out of a living belief in the beauty of the earth in Sun and stars and in the waters below there should grow a living faith such as Rabindranath Tagore has expounded in the Sadhana. The test of its truth for him is that, living by it, and dowered by Nature to enjoy life to the full, he has found the medicine to heal the troubles of his own day". Herein the felicitous expression of "the test of truth" in "living by it" makes its ready to the Eastern mind; but, strictly speaking, in the Republic of Letters, there is no point in the distinction between the Eastern and the Western; for, Truth has, after all, no geography of its own. As a case in point reference may be made to another kindred soul of West, the late Dr. L. P. Facks (of the Hibbert Journal & Principal, New Manchester College, Oxford) who had to his credit a price. less gift of philosophic discernment in the dictum that the end of all wisdom envisaged by philosophy is not to know, nor to think nor even to mean Reality but to live our way into Reality."

When all is said and done, the fact remains that it is unflinching loyalty to the working of the power of Idea—once phrased by Edward Caird and quoted approvingly, by Tagore—which has invested Tagore's pronouncements with an authority and dignity all their own. It has made his knowledge exalted into vision, his thought matured to inspiration. On such heights alone do Poetry and Philosophy come together to celebrate 'the wedding of the intellect to this goodly universe in love and holy passion', with the highest of Imagination, officiating as 'Reason in its most exalted mood' in tune with the liturgy of poetry as the breath and finer spirit of all knowledge'.

Along this line of approach we are persuaded to believe with Yeats (the sponsor of the Gitanjali to the Western world), the Irish poet of Nobel Laureateship fame, that "whatever of philosophy has been made permanent is alone poetry". As a matter of fact, a philosophic doctrine, worth, the name, must be the outcome of a vision or a synotic view of the world as a whole. It is that vision, therefore, that counts (as William James, the American pragmatist philosopher once remarked) with every philosopher, be he a monist or a pluralist an idealist or a realist.

However paradoxical it may sound in the force of Plato's banishment of the poets from his ideal Republic, it is none the less true that Plato was primarily and temperamentally a "poet" (in the wider sense of the term of course) and a philosopher by profession and practice. When, therefore, he was ordaining the exile of the poets from the ideal republic, he did not realise—such was the irony of the situation—that he was signing the warrant of his own extradition from the Ideal State. Truly, it is Plato the poet that conceived or had the vision of a world of Ideas or archatypes: it is Plato, the philosopher, that sought to justify the vision with reference to the things of sensible experience. That is exactly the reason why the Platonic vision of a world of Ideas has come to be reckoned as a classical inheritance



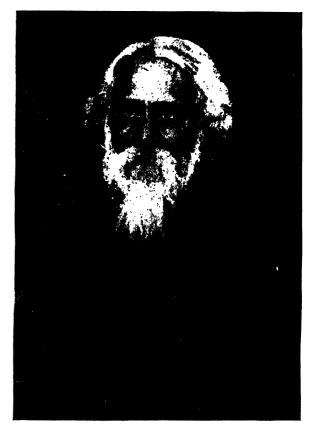
ষাট বছর TAGORE AT SIXTY



চৌষটি বছর TAGORE AT SIXTY-FOUR



ভার্মাণীতে (১৯৩•) TAGORE IN GERMANY (1930)



জার্মাণীতে (১৯২৬) TAGORE IN GERMANY (1926)

for the whole of mankind, while his teachings about fixed stars or future retribution have become matters of antiquarian research. Suffice it to round off the discussion with Dr. Radhakrishnan's concluding reflection in relation to the "Philosophy of Rabindranath Tagore" that a poet is nothing if he is not a philosopher. A true poet will be a philosopher and a true philosopher a poet". All the same it is true that "if Rabindranath has touched Indian hearts it is because he is first and foremost a poet and not a philosopher".

In strict keeping with this line of thought appeared the obituary notice from the pen of the Editor of Modern Review (who was pro tempore the Editor of the Golden Book of Tagore) in words that would bear quotation in extenseo: "In philosophy he is not a system-builder. He has been acclaimed as a Vedantist. He is of the line of our ancient religio-philosophical teachers whose religion and philosophy are fused components of one whole. His position as a philosophical thinker was recognised by his selection to preside and deliver the presidential address at the First Indian Philosophical Congress in 1925 and aiso when he was asked to deliver the Hibbert Lectures which appeared subsequently as the "Religion of Man".

Having had a first-hand experience of what transpired behind the screen in the matter of this 'selection' of the poet for the Presidentship in question, I should like to reproduce a brief account here. 10. For this purpose I had the privilege of conducting Prof. S. Radhakrishnan, (then) George V Professor of Philosophy in Calcutta University and the Chairman ex-officio of the Working Committee for the inaugural session of the Indian Philosophical Congress. On the procurement of his assent to this offer of Presidentship, Prof. Radhakrishnan utilised the occasion for a heart-to-heart talk on the course of Indian Philosophical thought. Being in the venerable position of the listening third of that exalted company I could follow up in detail the track of the

dialogue which then proceeded on a high level. A brief transcript of the dialogue may prove serviceable in appraising the poet's outlook on "Philosophy of our People":

- "S.R.-It it not rather strange Dr. Tagore, that the creative urge of Indian thought suddenly lost its vital flow and survived only in the shape of commentaries in the history of Indian thought and culture?
- "R.T.—It is really as you say, Professor, a phenomenon and calls for an explanation. My own feeling in the matter is that the philosophical genius of our race, though ceasing at times to express itself in cut-and-dried systems of thought, never lapsed from its vital function.
- "S.R.—What you mean to say is that the vital current of philosophic thought was switched off into new channels of self-expression.
- "R.T.—"Exactly. Forsaking the high-roads of expression and advance, the creative thought of India filtered down the mass-mind, fertilising it and fulfilling its own mission, in an unexpected manner. I wonder if you have ever gone through the philosophical fragments and devotional lyrics of Kabir, Dada, Rajjab as also of the Bauls of medieval Bengal, collected and published from time to time by my friend, Pandit Kashitimohan Sen Sastri. These may not be quite in accord with the cannons of philosophical orthodox, but they reveal nevertheless the historic continuity of the philosophico-religious culture of India."

This trend of the dialogue came in for further explanation and confirmation in the historic address by Dr. Tagore on the "Philosophy of our

<sup>9.</sup> The Philosophy of Rabindranath Tagore, Chap. III sec. 8.

Adapted from the present writer's article "Rabindranath and the Philosophy of our People" in Modern Review, January, 1942.

People" of which the relevant protion runs to this effect:

"Plato as a philosopher decreed the banishment of poets from his Ideal Republic. But in India philosophy ever sought alliance with poetry. because its mission was to occupy the people's life and not merely the learned seclusion of scholarship, and, on intimate contact with people at large we do realise how philosophy has permeated the life of the people in India....how it has sunk deep into the sub-conscious mind of the country". The line of argument employed here recalls its parallel, drawn upon by Max Muller in his characterisation of Vedanta as "the native philosophy of India", backed by the statement "that with the Hindus, the fundamental ideas of the Vedanta have pervaded the whole of their literature, have leavened the whole of their language and form to the present day the common property of the people at large."11. As a matter of fact the literature of a people is just the medium for the democratization of the aristocratic acheivements of its representative men. And in the selection of the word 'people' in this context, Tagore may have been drawn by an elective affinity towards Browning's exalted usage of the term—

"A people is but the attempt of many To rise to the completer life of one"

("Luria").

Whatever the construction we now put upon it, there is no denying the fact that the pledge of the title stood fully redeemed—with a fulness of meaning and wealth of soulful utterances and songs that could have emanated only from a poet-seer of Tagore's eminence. Although the address is superb in conception and superb in diction, it is to apt to fall flat on academic philosophy mongers who always go sniffing for systems', home-grown or imported in a performance of this kind. If, as Wh'tehead has put it, all systems must be regarded as transitory, true intritions serving as a treasure for ever Tagore's address

on the 'Philosophy of our people' has unquestionably acgeuved the high-water mark in the artistry of truth.

The address naturally gravitates towards the "idea of mukti, based upon metaphysics" which "has affected our life in India, touched the springs of our emotions, and supplications for soar heavenward on the wings of poesy". It behaves us to know "that there is no external means of taking freedom by the throat. It is the inward process of losing ourselves that leads us to it. Bondage in all its forms has its stronged in the inner self and not in the outside world; it is in the dimming of our consciousness, in the narrowing of our perspective, in the wrong valuation of things". As in the material world, even so in the social or political field, the back of freedom is based upon the spirit of alienation on the imperfect realisation of advaitam. There our bondage is in the "tortured link of union". Nevertheless, we should know that, though it may sound paradoxical, it is true that in the human world only a perfect arrangement of interdependence gives rise to freedom", and in this wise "the history of the growth of freedom is the history of the perfection of human relationship." The poet-philosopher proceeds, then, to close finally "with a Baul song, over a century old, in which the poet sings of the eternal bond of union between the infinite and the finite soul, from which there can be no mukti, because it is an inter-relation which makes truth complete, because love is ultimate, because absolute independence is the blankness of utter sterility. The song runs thus:

"It goes on blossoming for ages, the soullotus, in which I am bound, as well as thou, without escape. There is no end to the opening of its petals, and the honey in it has so much sweetness that thou, like an enchanted bee, can never desert it, and therefore thou art bound, and I am, and *mukti* is nowhere"<sup>12</sup>.

In the context of his idea of *Mukti* or Spiritual freedom is best understood his idea of

<sup>11.</sup> The Six Systems of Indian Philosophy, p. 151.

<sup>12.</sup> Reproduced, with elisions, from the original publication of the address in Calcutta Review (Special Number) 1926, pp. 18, 21, 23, 26, 27. Also reproduced in part from the chapter on "Spiritual Freedom" in the "Religion of Man".

Creation (which, in ultimate analysis means "the World of Personality") along with his idea of Humanism, in studied avoidance of the errors and aberrations of "Nationalism." "What I mean by personality" says Tagore "is a self-conscious principle of transcendental unity within man which comprehends all the details of facts that are individual his in knowledge and feeling wish and will and work. In its negative aspect it is limited to the individual separateness, while in its positive aspect it ever extends itself in the infinite through the increase of its knowledge love and activities"13. Thus is it that "we can make truth ours by actively modulating its inter-relations. This is the work of art; for reality is not based in the substance of things but in the principal of relationship"14. Nevertheless, the relational world of ours is not arbitrary. It is individual, yet it is universal. My world is mine, its element is my mind, yet it is not wholly unlike your world. There it is not in my own individual personality that this reality is contained, but in an infinite personality<sup>15</sup>". What is needed here is the redemptive grace of the poet's vision to see right across-

"Man, proud man, drest in a little brief authority

Most ignorant of what he's most assured, His glassy essence"—

"the Supreme Person" the idea of the humanity of our God or the divinity of Man the Eternal." whom to know has been the one cry of the personal man.

As a matter of fact this is the very theme of his concept of Jeevan-Devata, re-appearing, in all, the glory and consecration of the poet-seer's life-long devotion, in the Religion of Man. In his Broken Ties, he dwells upon the theme with his characteristic sweet reasonableness thus "If I keep going in the same direction along which He comes to me, then I shall be going further and further away from Him. If I proceed in the opposite direction, then only can we meet. He loves form, so He is continually descending towards form. We cannot live by form alone, so

we must ascend towards His formlessness. He is free so his play is within bonds. We are bound, so we find our joy in freedom. All our sorrow is because we cannot understand this. He who sings, proceeds from his joy to the tune; he who hears, from the tune to joy. One comes from freedom into bondage, the other goes from bondage into freedom; only thus can they have their communion".

It is against this background that we have to understand if at all, the virtue and extravagance of the "Nation" with its emergent evolute of "Nationalism". As early as period (1895-98) Tagore raised his voice of warning against the impending "crisis of civilization" with its faith pinned to 'the Nation'. "The Nation" is, to quote his very words, "the organized self-interest of a people where it is least human and least spiritual. The spirit of conflict and conquest is at the origin and in the centre of Western nationalism; its basis is not in social co-operation. It has evolved a perfect organization of power, but not of spiritual idealism". As a rule, the Westerns bow down before this false God that dominant intellectual abstraction which you call a 'nation' 17. Thus is it that all systems produce evil when the psychology which is at the root of them goes wrong. Says Tagore "therefore I do not put my faith in any new institution, but in the individuals all over the world who think clearly, feel nobly and act rightly thus becoming the channels of moral truth." About 1925-26 on a lecturing over abroad Tagore proclaimed thus his faith in no uncertain terms. With recurrent emphasis he has preached his credo in unqualified terms: "I believe in life only when it is progressive, and in progress, only when it is in harmony with life. I preach the freedom of man from the servitude of the fetish of hugeness, the non-human. I refuse to be styled an enemy of enlightenment, because I do stand on the side of Jack the human, who defies the big. the gross and wins victory at the end". Following consistently the lead of his own logic of inspiration he preaches in his "Interpretation of Indian History",

<sup>13.</sup> The Religion of Man p. 119.

<sup>14.</sup> Op. cit p. 134.

<sup>15.</sup> Personality, p. 58.

<sup>16.</sup> Op. cit, p. 69.

<sup>16.</sup> Nationalism, pp. 83-4.

<sup>17.</sup> Modern Review, Sept. 1917, pp. 231. "The Shalt Obey (Kartar ichatav Karma.

the redemptive gospel thus: "We shall realise that only through the development of racial individuality can we truly attain to universality, and only in the light of the spirit of universality can we perfect individuality".

At the furthest reach of this line of thought was vouchasfed the swan song, the words of which will go on reverberating down the corridor of time that makes history.

"The wakeful ageless God of India calls today on our soul—the soul that is measureless, the soul that is undefeated, the soul that is destined to immortality and yet the soul which lies today in the dust, humbled by external authority, in the fetters of blind observance. With blow upon blow, pang upon pang, does He call upon it "atmanam viddhi". Know thyself—All the world over the spirit of freedom is awake. But where is India? Can she alone remain unshaken by passion which is so universal in its power over men? Rise India, Break up the spell of old tradition cut off the meshes of despotism and return to the ancient though despised ideals of spirit and liberty....

"The day is come
But where is India?
Strike thy blow at her self-suspicion and
despair
Save her from the dread of her pursuing
Shadow, O Lord, ever awake"
18.

It will be appropriate to close on the highpitched key on which Dr. Radhakrishnan had
struck the chord of "the Philosophy of Rabindranath Tagore" more than four decades ago: "In
interpreting the Indian ideal of philosophy, religion, and art, of which his work is the outcome
and expression. We do not know whether it is
Rabindranath's own heart or the heart of India
that is beating here. In his work India finds the
lost word she was seeking. <sup>19</sup>. Just about this
time the poet wrote in sympathetic response,
as it were the line that still vibrates in a pathos
—laden strain, evoking thereby "Thoughts that
do often lie too deep for tears".

"I shall be born in India again and again; with all her poverty misery and wretchedness I love India best".

18. Preface to the Philosophy of Rubindranath Tagore.

19. Modern Review, February, 1917.

In front lies the ocean of feace
Launch the Boat, Helmsman.
You will be the comrade ever,
Take O take him in your laf,
In the fath of the infinite
Will shine the 'Dhruca-Tara',

Giver of Freedom, your forgiveness, your mercy Will be wealth inexhaustible in the elernal journey, May the mortal bonds perish,
May the vast Universe take him in its arms and may be know in his fearless heart

The Great Unknown.

3rd December, 1939

Palindranath Type

(Tr : Dr. Amiya Chahravarty)

# Pictorial Art of Tagore

PROF. O. C. GANGULY



DURING the last few years, the works of Rabindranath Tagore in various forms of literature,—poems, drama, essays, songs, short stories, and other works in fiction have evoked enthusiastic appreciation and admiration among an evergrowing circle of cultured connoisseurs particularly among the young generations in Bengal, and among that group of lovers of literature who have overgrown the forms, conventions and ideals of older types of expression, and, who with a modern outlook have been thirsting for a newer form of expression to answer to the needs of newer forms of thought. But even to the wildest admirers and blind worshippers of the poet's works in the field of literature, their favourite excursion into the field of Pictorial Art, has proved very embarrassing and has severely taxed their devotion to the Poet. They have been unable to understand and appreciate the Poet's point of view in his astounding graphic versification, or to extend any warm applause to the Poet's fantastic creations in line and colour. And I have been flooded with enquiries and appeals for help to an understanding of me Poet's Pictures. They have been exhibited in France, Germany, England and America and have extorted appreciation from European and American connoisseurs of art. The Poet-Artist of, or (shall we say,) the Artist-Poet had been very reluctant to place his creations in pictorial art before the devotees of his creations in literature. Happily, he was pursuaded to exhibit his pictures at the Town-Hall in Calcutta in connection with the celebrations of his 70th birth-day, many years before his death. And later on, his pictures had been exhibted in other parts of India.

Being too much addicted to the study of literature, we have neglected to cultivate other forms of aesthetic expression and had forgotten the alphabets and the languages the Plastic Art. On the other hand, we have developed a cultivated ignorance of the Principles of Art, as distinguished from Literature—an ignorance which a remarkable opportunity for contact with the living Art of Modern Bengal under the leadership of the late Dr. Abanindranath Tagore, for over a decade, has failed to dispel. We are now in a very embarrassing predictment, for, while we have neglected with impunity, the claims of the Tagore School of Painting, (which incidentally, has own laurels in Paris, Berlin, and New York, and has spread its influences on all parts of India), -- we can ill afford to treat the pictorial creations of our great national poet, (a World-Poet), with any manner of indifference, or neglect. We are now compelled to make an attempt to learn the rudiments of the Visual Arts, and the fundamental principles that govern them. It is scarcely, to be expected that we could develop our aesthetic "Third eye," immediately, or could master the language of the Visual Arts, at one stroke, so as to be in a position to critically appraise and appreciate the quality of the Poet's Pictures, which appear to our untrained eyes, so 'absurd', 'so queer,' so 'fantastic' and so 'grotesque.'

It requires years of training before our lovers of literature can master the alphabets, the vocabulary, and the grammar of a particular language before one is qualified to enter into the atmosphere of that language and to establish contacts with its master-pieces,—be it Chinese Painting, Greek Drama, or Sanskrit Poetry. The first step towards an understanding of a new language is to shed our old pre-conceptions and prejudices, and to place ourselves in the attitude of a passive learner, an attitude of reverence and humanity. To appreciate a work of art unfamiliar to us, it

is necessary to approach in a spirit of worship, not in a gesture of militant repudiation;—not to ask questions, but to accept its message and to try to understand it,—to let the pictures talk to us, instead of talking to the pictures, ourselves.

The most obvious meaning that the Drawings of the Poet (excepting some landscape pieces) conveys us that they are not conscious reproductions of the existing forms of nature. They do not set out to imitate, illustrate, or reproduce any recognizable forms, or types, That they may have chance resemblances to forms of flowers, animals, or human bodies, is more a matter of accident than of design. Infact they have no deliberate aim or intention to produce any definite, recognizable kind of forms, They are the accidental bye-products of care-free and careless indulgences—in a quaint manner of pen-manship,—which allows the pen to wander about on the paper, apparently, without any aims —but really in response to a sub-conscious urge for a pilgrimage in search for Rhythmic Forms,— "in an automatic submission to a rhythmic impulse." The character and quality of these chance calligraphs have to be judged not by their so-called resemblance to any known forms, but by the abstract rhythmic qualities of their bends and curves,—the harmonious orchestration of their component lines, and the uniqueness of the designs of their forms. The lines and forms have, therefore, to be judged in their individual quality, for their own sake, for their intrinsic merit, and for their capacity to weave out a rhythmic design. The individual merit of a peculiar line, or an idiosyncratic curve,—not answering to any familiar forms,—lies in its capacity to evoke a physiological pleasure to the eye, as it caressingly follows its rhythmic career through an intricate pattern of organic relations, without any 'meaning' or concrete, descriptive, or philosophical significance. Such designs donot stand for, symbolize, or interpret any idea, but stand by themselves as abstract and imaginary orchestrations of lines, having plastic qualities, akin to music. If we wished to indicate their quality by parallels in musical or literary compositions, we might say, they have analogies firstly, in non-sense verses, improvised by our grannies and old nurses as "lullabies" to put children to sleep, and, secondly, in the telena (tarana) songs in Indian music, composed in

meaningless syllables stitched together in rhythmic versifications.

On the first analogy, these drawings have a child-like simplicity and a spontaniety of vision and imagination. This may appear contradictory to the highly intellectual and sophisticated culture of a talented poet. But they are really the products of a mood of un-sophisticated indulgence—in spells of "visane" hours, when the conscious inlellectual powers go to sleep, and when the latest sub-conscious impulses of artistic creation put fourth their army of fairies and imps, who, in course of their childish pranks, playfully weave out original and aesthetic coldwebs of fantstic dreams.

The chief difficulty to a responsive approach to these drawings lies in the fact that they are not wholly and unconditionally non-representatives, like the geometric arabesques of Islamic Art. They are somewhat tantalizing in their distant suggestions for and analogies with human and animal forms. Generally, the designs are abstract in their embryonic stage, but gradually, by the added gifts of superposed limbs, they sometime shadow forth the ghosts of some natural forms,—hovering between the actual and the imaginary, and in the final shape, the memory of a known form is submerged and buried in the unreality of a weird dream. The wayward twisting of the outline of a bird, blossoms out into a fantastic flower, and vice versa. Some chance combinations of line start to shape into the form of an orchid, or a shell, but, some how, they 'change their minds' and discarding all laws of Biology, evolve, ultimately into a shape resembing a human form. From the depths of an intricate pattern of chance scribblings, the shape of a flower slowly springs fourth, but somehow avoids that destiny and is born in the form of a quaint un-earthly creature-not having any exact prototype in the human or the animal kingdom. In this manner these fanciful creations hover between the destiny of known and unknown forms—Sometimes culminating in the perfect pattern of a plausible shape, rich in ornamental elements, but very often consigned to the purgatory of mis-shapen things, to which the plastic logic of the poet-artist had denied a better destiny.

To those who are trained to understand the rhythmical quality of linear compositions, those who are qualified to respond to the music of curves and the vibrating pulsation of abstract patterns, the imaginary qualities of the Poet's drawings have a refreshing charm and creativeness in their power of devising new shapes and designs. For, it is now an accepted canon of all modern artistic creeds in Europe, as in Asia; that the artist has an inherent right not only to deviate from the well-trodden paths of familiar formscurrent in the World of Nature—but to complete with Nature and to devise new shapes and forms, to create a new world of imagination clothed in the atmosphere of aesthetic dreams. Visva-Karmma as the descendant of Bramha has an inherent right to create original forms to be judged and appraised by no other standard than that of Rhythm and Beauty.

The infinite variety of original creations of Asiatic Art in its diverse phases of Assyrian, Sassarian, Indian, Chinese, and Polynesian Art, —have been neglected and repudiated by a generation of people of untrained judgement, and spoilt by a salvish adherence to a narrow doctrine of realistic and representational ideals in Plastic Art.

The original creations of the poet in a new world of Expression will help us to realise the fundamental values of Forms for their own sake, and, incidentally, to chide away the prejudices and misconceptions which had misled us to regard Art as the imitative representation of natural appearances.

The neglected artists of the Modern Revival in Bengal, the starving outcasts of modern Bengali culture, are rejoicing in the fact that the conversion of a great literary genius to the true doctrines of plastic creeds was a veritable triumph for them; for if they had failed to conquer Phillistine India, impervious to artistic stimulations, they succeeded in capturing her greatest Poet.

To the dumb, languishing and the shiftened must we give voice;
These hearts, willed, withered and broken must be galvanised with new hope;

Beckening them we must exhort.

Lift up your heads this erry instant
and stand united,

They before whom you quake in tear, quake more
than you in their guilt,

They will take to their heels the moment you are roused.

Rebindra næth Tagores

### Rabindranath The Mystic

DILIP KUMAR ROY

YEARS ago, the Poet, while reminiscing about himself once said to me—as I have recorded in my 'Among the Great': "I believe we are free, within limits. . . . and yet there is an unseen hand, a guiding angel that does, somehow, like a submerged propeller, drive us on." As I asked him to be a little more explicit, he gave a simile:

"Let us suppose there is a flutist who has fashioned some flutes. Naturally each of these has a different timber. But you find that a few flutes surpass the others. Somehow or other, these emit deeper notes of the perfect pitch. The flutist no doubt plays on all his flutes, but he likes best to play on these exceptional ones. The same with regard to men. The Supreme Moulder of personalities has cast them in different moulds building them each with a different stuff of experiences, sensibilities and capa-Yet some will always excell the rest. These, if you study them closely, are not unlikely to give you some glimpses of a special design of the Designer."

He was somewhat apologetic about thus seeming to claim to be superior to his fellows. But none who has ever met him could possibly misunderstand, still less blame, a Parnassian like him for being conscious of his genius. For—to exploit his own simile—the Supreme Flutist who had chiselled him into the exquisite flute he was, must have done so because he could play through him some of his melodies to better advantage than through the others.

In a beautiful poem entitled "Jivana Devate" —written more than sixty years ago—he had asked the "Lord of his life."

'Thou thyself chosest me I know not for what end!

Didst thou, from thy lone heights
Smile on my days and nights,
My plays and strivings, O my life's one Lord
and Friend?'

(My translation).



That he was missioned to sing of what he had seen, has been a constant theme of his self-exploration on which he improvised to the end of his days; and, thrilling again and again to the marvellous discoveries that he came upon at every turn he went on singing of what he had glimpsed in Nature, Man, Love, Faith, the world as it is, and lastly, the world as it might have been had we, each of us, lent ourselves to be a willing flute in the hands of the Supreme Flutist. For then, he sang, each of us would spentaneously acquire the blessed status of a creator in different fields because that is what He expects from us: to share His creative joy:

"Thou hast but fashioned this our earth of clay,
A melange of night and day....
Laying thy yoke on me
To new-create the Heaven that is to be."

As I was translating this from his famous poem in 'Balaka' it was borne home to me anew how he had loved to dream and dream of this last "Heaven to be" on different levels. But this must not be taken to mean that he was merely a Utopist who dwelt in rainbow-hues and golden clouds. For he was born with an exacting intellect which would hold no truck with mere sentimentality or an aerial idealism which could not bear the rude impact of the real. So while he was eager to share his vision—his dream-world of beauty and bliss, freedom and favour-he never refrained from criticising the flaws of our world as it is in the light of the world that we could, if we but would, bring into being by the creative tapas -fire- of our souls' aspirations.

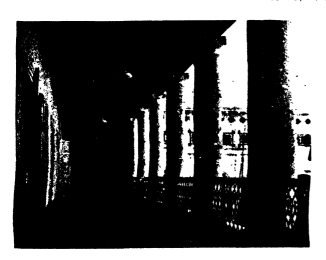
On his Seventieth Birthday he gave us a revelation about himself, namely, that although he had appeared on earth with many possibilities he had come to realise that he had been missioned to evolve into a poet, **Kavi**, first and last.



JORASANKO
TAGORE HOUSE

ঠাকুর বাড়ি

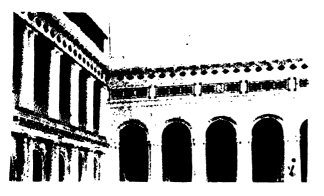
ভাতে যেথা সত্য হেম, মাতে যেথা বীর গুন জ্যোতি হরে যেথা মনের তিমির, নব শোভা ধরে যেথা সোম খার রবি পেই দেব নিকেতন আলো করে রবি। —দ্বিজেক্সনাথ





দারকানাথ ঠাকুর Prince Dwarkanath (1794-1846)

THE CALOUTTA MUNICIPAL GAZETTE কলিকাড়া মিউনিসিপাল গেঙ্গেট



ভিতরের বারান্দা

Inner Veranda of Jorasanko



ঠাকুর বাড়ী (বাহির)

Outer View

### मर्शि (मरवज्जनाथ (১৮১৭-১৯-৫)



Maharshi Devendranath (1817-1905)

#### জननी भारतमा (मरी



Mother Sarada Devi

#### THE OALOUTTA MUNIOIPAL GANETTE কলিকান্তা মিউনিসিপ্যাল গেড়েট



বঞ্জ সাহিত্য সম্মেলনের সভাপতি (১৩১৪)

As President Banga Sahitya Sanmilan 1314-B.S.



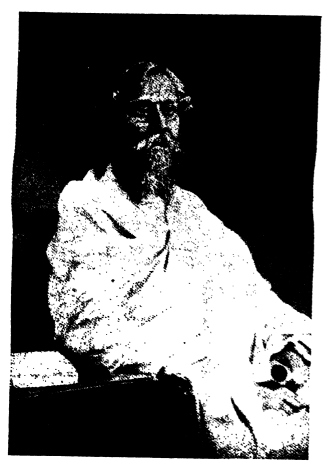
বড়নাগা – বিজেল্রনাথ ঠাকুর Dwijendranath Tagore (1840-1926)

चरम्भ काल्यामध्य काला ( ১৯٠६ ) During 1905 Swadesi Days



পত্নী মূণালিনী দেবী Mrinalini Devi Wife





1913



প্রার্থনা মন্দির—জোড়াসাঁকো

He was right, but when he claimed that he was a kavi he meant it in the Vedic sense which gives the authentic kavi the status of the sage. Sri Aurobindo has fully endorsed this view in his Future Poetry. He says that the authentic kavi transcribes what he has actually heard, and that is why the Vedas are called Shruti, it is this receptivity to revelation that entitles the kavi to the title of a sage or seer.

This must not be taken, however, to imply that the function of the poet is on all fours with that of the sage or seer. For the poet's métier is to see and sing whereas the sage's is to think and philosophise. I only want to stress that on their highest fights the sage and the poet become kin, fellow-pilgrims, bound for the same goal.

Needless to say that we are talking now of the truly great poet and sage, not of the average poet of little thrills, still less of the ordinary intellectual who utterly fails to go beyond the mind. If Tagore had been such a poet or sage it would not be worth our while to study his philosophy or outlook on life. It is just because he could think as well as feel with his heart, that intimacy with him is so rewarding.

Rewarding, I repeat, because Tagore had the rare gift to be able to feel the pulse of the world with his own heart-beat—which is the reason why profound soul-intuitions would come to him like angels' visits shedding the light of the eternal at every turn. (And was this not the reason why Yeats, speaking of Tagore's poetry, characterized it as "the work of a supreme culture" born of a "tradition where poetry and religion are the same thing."?)

Yes, all through his life he aspired for the supreme "heaven of freedom" for his country as well as for his soul, because freedom—mukti—has always been the dream of the noblest dreamers and the bravest pilgrims of the spirit. In one of his most beautiful songs he voiced this aspiration:

"Know once for all: win freedom you must, my soul,

And tread the Way that leads beyond to the Goal."

(My Translation)

But mere aspiration for freedom has never won man the goal, any more than it has made his "knowledge free" or kept his "clear stream of reason" from losing its way; one has to fulfil the conditions whereby knowledge can stay uncontaminated by worldliness, reason by self-seeking. And none can achieve purity save those who dread impurity even more than the abyas. Tagore once told me that he had from his child-hood days thirsted after purity and held that the deepest revelations of the spirit could never be accorded to those whose emotions had not been purified by a sleepless self-discipline.

Which must not be construed to mean that Tagore was an austere ascetic who loved the traditional renunciation (tyag) or the earth-averse escapism for its own sake. His credo hereanent he voiced is one of his noblest sonnets (later translated by himself in Gitanjali):

"Deliverance is not for me in renunciation, I feel the embrace of freedom in a thousand bonds of delight.

Thou ever pourest for me the fresh draught of thy wine of various colours and fragrance, filling this earthen vessel to brim.

"My world will light its hundred different lamps with thy flame and place them before the altar of thy temple.

No, I will never shut the doors of my senses.

The delights of sight and hearing and touch will bear thy delight.

Yes, all my illusions will burn into illumination of joy, and all my desires ripen into fruits of love

He was, indeed a born votary of all that his beloved Mother Earth spread before his eyes from day to day in ever-new and endless carnivals of rapture. His heart, mind and senses could never be stated with her glorious plentitude of blooming beauty, mystic murmur and fairy fragrance. The more he received of her lavish blandishments the more fervently he sang of her supreme bounty:

"Thy gifts to us mortals fulfil all our needs and yet run back to thee undiminished. The river has its everyday work to do and hastens through fields and hamlets: yet its incessant stream winds towards the washing of thy feet.

Flower sweetens the air with its perfume; yet its last service is to offer itself to

Thy worship does not impoverish the world. From the words of the poet men take what meanings please them; yet their last meaning points to thee."

(Gitanjali, p. 69)

He had spoken of this 'last meaning' in one of his earliest poems, Prabhat Utsav, a poem inspired by a revelation. Here is what he wrote about it in his Reminiscences:

"One morning as I was looking out from my varandah... a veil seemed to be lifted off my eyes and I saw the world aureoled with an ineffable glory, billowing out everywhere on the crests of bliss and beauty... and I wrote:

"How my heart has opened suddenly.

O bliss!

Where visits me the world to embrace and kiss!"

(Translated by Poet)

The experience was a two fold one in that—to quote his own words—"I saw as if with my whole consciousness....that deep down the fathomless womb of the universe an inexhaustible fountain of quintessential delight was outspraying laughter on all sides."

This vision, he claimed, was the basis of the whole super-structure of his poetry: "this marriage of the infinite with the finite or, to be

more explicit (to translate one of his most famous songs):

"O Infinite, through the finite playest thou Thy native melody!

Thou art so exquisite because thou wouldst Outflower on earth through me!"

It is this total acceptance of our world of laughter and tears, song and silence, light and shade—a world which shines out in tremulous beauty in the heart of fathomless pain—that made him testify in profound gratitude to the gifts of grace he had received from life at every step and yet could never be appeased thereby. Of this deep debt he has sung soulfully in another memorable poem of his entitled, **When I depart** (of which I give my translation of the first verse):

"When I bid adieu, be this my parting word:
All I received and saw was marvellous, Lord!
The lotus that has blown in this
Our deep of deathless light and bliss,
I have drunk its honey: I am blessed, Lord!
When I depart, may this be my last word."

This was one of the deepest messages of his beauty-hungry spirit which could not stay put in the pen of penury and disharmony. For he was at home only in the Home of Beauty, as her cherished guest, a grateful guest, who longed for nothing as ardently as for the freedom that accrues to one through one's tireless worship of her redeeming loveliness, as he sang ecstatically in one of his most impassioned lyrics:

"O Beautiful, my beautiful!

Thou hast now borne me company,
My limbs are hallowed and my soul
Is blessed everlastingly."

(My Translation)

#### The Poet of the Dawn

ANIL BARAN ROY

WE are veritably on the threshold of a new age; new worlds with all their mystery are opening to our vision not only in the outer space in the infinite material plane, but also in the inner worlds which are at the foundation of the creation. We want poets to give us a forceful vision of these which will help us to see them more largely and feel them more strongly and give us a certain inspiration to live them more powerfully. Rabindranath is a harbinger of such poets, veritably a Post of the Dawn of the New Age, of the Salya Yuga of the Indian scriptures, the Kingdom of Heaven of the Bible, the New Earth of the Korar.

When materialistic science was undermining the faith of mankind in the existence of a God, Rabindranath through his songs lighted that faith in our hearts again. He also taught us that God is to be found not through rites and ceremonies, not through creeds and dogmas but through love. He has not appealed to our intellect through a philosophy, he has appealed to our hearts and made us realise the true singnificance of creation and the meaning of human life—it is the Vedantic truth given through songs that God who is One has created this manifold world to taste the delight of love.

"Thus it is that thy joy in me is so full. Thus it is that thou has come down to me. O thou lord of all heavens where would be thy love if I were not?

"Thou hast taken me as thy partner of all this wealth. In my heart is the endless play of thy delight. In my life thy will is ever taking shape.

"And for this, thou who art the King of kings hast decked thyself in beauty to captivate my heart. And for this thy love loses itself in the love of thy lover, and there art thou seen in the perfect union of two."

No wonder the Irish poet Yeats said about the prose translations of Gitanjali, "have stirred my blood as nothing has for years." This is indeed something new to the West who have learnt to regard God with awe and fear. That God can be made an object of intense love, just as human beings love each other and even more is something quite new to them—Rabindranath gave to the world a new vision of love and delight raised to the spiritual plane that makes human life really worth living. "And very often," says Sri Aurobindo, "a nation in its self-expression is both helped and limited by what has been left behind from the evolution of a past self which, being dead, yet liveth."

In the apologue of Vrindaban, Rabindranath learnt to see God as a God of Beauty, Love and Bliss and by realization of God he understood the realization of all these spiritual values in life. He approached God through all the beauty, love and joy that there is in life. In this he was a true successor of the raishnav poets of Bengal. But he could not shut his eyes to the other side of the shield, to the intense suffering and sorrow that is in life and in this also he was influenced by the pessimistic tone of past Indian thought. Even the Gita, which asks men not to run away from life but to accept it in the spirit of a fighter against all ills like Arjuna, describes life in the world as anityam asukham lokam. The Lord says, "Thou who hast come to this transient and unhappy world, love and turn to Me." These words express the life and work of Rabindranath. He did not seek an explanation why the world should be so and what is the ultimate intention of God in this world, but he was convinced that this was not the whole truth. Thus he sang.

"If thou speakest not I will fill my heart with thy silence and endure it. I will keep still and wait like the night with the starry vigil and its head bent low with patience.

"The morning will surely come, the darkness

will vanish, and thy voice pour down in golden streams breaking through the sky."

"Then thy words will take wing in songs from every one of my birds' nests, and thy melodies will break forth in flowers in all my forest gardens."

It is this message of the coming divine outpouring on earthly life that has made Rabindranath a harbinger of the new age. In his songs the West have found a meaning in life. "These verses," says Yeats "will not lie in little well-printed books upon ladies' tables, who turn the pages with indolent hands that they may sigh over a life without meaning, which is yet all they can know of life."

"The work of the poet depends not only on himself and his age, but on the mentality of the nation to which he belongs and the spiritual, intellectual, aesthetic tradition and environment which it creates for him"

Rabindranath's appeal was primarily to the

Bengalis whom he expected to be moved by the same vision and the same emotions that he himself had. The Bengali mind was indeed prepared by the songs of the Vaishanva poets and the spiritual movement led by Sri Chaitanya who was an incarnation of divine love; on the other hand, it is this spirit in Bengal that helped Rabindranath to find his own inspiration. Another thing that helped him to find his own self was the family and the environment in Bengal in which he was born and brought up. Poverty did not stand in the way of the development of his faculties as it is actually doing at present in the case of so many sons and daughters of Bengal. "When Rabindranath was a boy he had all round him in his home literature and music." Let it be our endeavour to make every Bengali home like that which produced a Rabindranath, only then we can see what the genius of Bengal can yet do for herself and for humanity.

Tunnullneus years bring their coice to your bosom, Untathomed Past!

In what dark silence do you keep it gathered, covering it under your brooding wings \*

You move in secret like midnight hours realizing dreams; often here I tell your muffed steps in my blood, have seen your hushed countenance in the heart of the garrulous day.

You come to write stories of our tathers in unseen scripts on the pages of our destiny;

You lead back to life the unremembered for the shaping of new images.

Is not the restless. Present itself your own visions flung up like planets that arise from the bottom of dumb night?



# Rabindranath Tagore Poet and Teacher

DR. NIKOLAUS KLEIN

It is hardly possible to draw in a few lines the picture of an eminent personality such as Rabindranath Tagore, quite impossible to do justice to his striking versatility. If this is, nevertheless, attempted here, the author is fully aware of the fact, that only a rough sketch can be the result.

To Europe Rabindranath Tagore is known chiefly as the great Indian poet, although so far only part of his literary work has been published in translations, the German translations being based on the English text, so that poems, in particular, often do not speak anymore the language of the original Bengali. The importance of Tagore's literary work, however, does actually not lie in its extent and diversity, but rather in the richness of its language. For Tagore was not only a poet, but first and foremost a creative linguist who raised Bengali from the state of a more medium of communication to that of a rich and powerful literary language.

Tagore's poetical talent manifested itself very early, in fact, already in his childhood, doubtlessly influenced by the atmosphere of his surroundings. The residence of his family at Jorasanko, where he was born on May 8, 1861, was one of the centres of the spiritual life of Calcutta. Here all those met who played an important role renaissance of Bengali literature. Young Tagore was not only an attentive listener, but wrote poems and articles for a number of literary journals published by his relatives. Most of these early writings, however, he later on condemned as immature and worthless as too much following traditional standards and conventions, of which his first collection of poems, the "Evening Songs" of 1879, are free. In 1880, his "Morning Songs" were published followed soon by other volumes of lyric poetry a selection of which he later translated into English under the titles "The Gardener" and "Gitanjali."

It was this small volume of "Gitanjali" which—published in 1912 in a private edition with a foreword by the Irish poet William Butler Yeats and appearing in 1913 for public sale—made Rabindranath Tagore almost overnight a celebrated poet who in the same year 1913 was awarded the Nobel Prize for Literature. An Indian poet, famed, though, in his country, but hardly known to anybody in Europe, all of a sudden entered Western Literature and with a volume of poems opened a new world, his world to the eyes of the West.

It is little known in Europe, that Tagore himself has set to music many of his later poems, although *Rabindra Sangit* certainly holds an important place in the cultural life of Bengal, and despite the fact, that his musical dramas are frequently staged.

Tagore was, however, not only a lyric poet, but also a dramatist, essayist, and novelist. Some of his dramas are known in Europe and have been staged occasionally, among them the lyrical dramas "Chitrangada" and "Kshanika" which Tagore wrote during the last decade of the 19th Century while he was in-charge of the family estate Shelaidah, and the two mystical dramas "The King of the Dark Chamber" and "The Post Office," both originating from the first decade of this century. The Tagore Centenary not only in Germany, but also in other countries also brought some of his dramas back to the stage.

Well-known in Europe are Rabindranath Tagore's novels "The Wreck" "The Home and the World" and, in particular, "Gora" which is regarded as the greatest novel of Bengali literature.

At Shelaidah, Tagore had published a journal which had the same title as his principal work on religion and philosophy: "Sadhana." In his

own contributions to this journal he expressed his criticism of the then existing educational system whose dark sides he himself had experienced during his childhood. In an article published in 1892, he declared himself particularly for the introduction of the vernaculars as medium of instruction instead of English. At Sclaidah, he himself taught his five children, trained teachers for them in accordance with what he had recognized as proper education, occasionally took over from a teacher and thus developed in theory and practice that pedagogy which he later on realized in his own school at Santiniketan, the present Viswa-Bharati University which he himself directed till his death on August 8, 1941.

For Tagore reforming the educational system which he felt was forced upon India and did not at all correspond to her actual need, was, however, not only an educational but also a patriotic task. Unlike many other intellectuals of India who in their mode of life and thinking followed English examples, the Tagores despite their open-mindedness had remained true Indians and supported the patriotic Swadeshi movement at the beginning of this century in

every possible way. Tagore himself dedicated to Indian patriotic poems, songs, essays and the novel "Gora", already mentioned. Yet never did Tagore defend those who wished to liberate India from foreign rule through revolution and terror. In 1905, when the partition of Bengal created considerable unrest and riots were feared, as well as during the Non-Co-operation movement of 1921, it was he who again and again called for prudence and tried to canalize patriotism in constructive work.

Comparatively late in his life Rabindranath Tagore began to paint. That, too, is little known in Europe, although in 1930 he took a selection of his paintings to several European countries. These pictures which after his own words carried a universal message, whereas his literary message was more restricted to Bengal, met especially in Germany with greater appreciation than in India. The Tagore Centenary was an ideal opportunity for European art publishers to publish at least a choice selection of Tagore's paintings whose colour combinations and often strikingly "modern" compositions are fascinating.

Small is man's body.

How immense his strength of suffering,
To each moment he brings endless value.

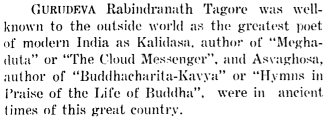
From his unconquerable will,
Is there anywhere such quest, nameless radiant,
Such filgrims together from road to road?

Such fure water of service, breaking through igneous rocks,
Such endless store of love?

# Gurudeva Tagore

PROF. TAN YUN-SHAN

Director, China Bhavan, Santiniketan



But Rabindranath was not merely a great poet. He was much more and greater than a great poet. His songs are perhaps of even greater enotional appeal to his own people than his poetry. His poetry undoubtedly ranks with the hymns of the other great poets, not only of India but of the world, not only of the present but of the past and may be so also of the future. But there is hardly anything to match his songs from the very beginning of human civilization up to now.

Moreover, he was a great educationist, a great theorist, a great novelist, a great dramatist, a great essayist, a great painter, a great singer, a great orator and what not. He could really be called "all in one," "all in all," and "all and ail". His great genius and talent, his profound vision and wisdom, his vast erudition and versatility, his lofty ideas and ideals, his universal love and compassion, his broad mind and heart, his magnificent spirit and soul, his gracious appearance and deportment, and even his beautiful voice and laughter had few peers in the world.

Yet again, to me he was more of a saint and teacher than anything else. He was an embodiment of Indian as well as Eastern or Asian cultures and traditions. He was really a *Maharishi* or an *Avatara* of Indian as well as Asiatic or Eastern philosophies and religions. He was and still is and will ever be a supreme



Mahaguru or Gurudeva not only of Santiniketan and India but also of Asia and the World.

What Gurudeva impressed and inspired me most were his absolute humanism, universalism and altruism; his love and affection for China and the Chinese people; his understanding and appreciation of Chinese learning and cutture; and his advocacy and promotion of Sino-Indian studies, Sino-Indian Cultural Inter-change, Sino-Indian Friendship and Fraternity, Sino-Indian Amity and Unity. It was his firm and fast belief as well as my sincere and ardent conviction that through these we shall be able to change—the atmosphere, to alter the situation, to transform the condition of this world of our time; and in the long run create a new world and a new era where and when there will be only real love, peace, harmony and unity of all mankind without any dispute, quarrel, conflict, struggle and fight, not to mention War.

It was for this reason that I have long devoted my humble self, body and mind, to the service of *Gurudeva*, through *Gurudeva* to his Institution, and through his Institution to this great country and people of India.

O, Gurudeva! this is the Centenary of your birth. Although physically you no longer live and remain with us to this world, yet your noble spirit and soul, your lofty ideas and ideals, your glorious teaching and mission, your splendid literature and art, will even live in the world as long as the world itself lives, till the end of time.

O, Gurudeva! My homage to Thee, to Thee my devotion!



#### At the Feet of the Master

B. GOPALA REDDI

I always felt fortunate that I was a student of Viswa Bharati when Poet Rabindranath was alive. My brother visited Santiniketan after attending the Special Session of the Indian National Congress in Calcutta in September, 1920 and returned home full of praise for Santiniketan. He brought with him some English translations of Rabindranath's books and also Pearson's book on Santiniketan with a few illustrations. That was the beginning of my veneration for the Poet and I cherished a vague desire that I should also have my studies in the Ashram. But it looked far away from my place in Nellore District. I was then thirteen years of age.

After the Nagpur session of the Congress in December, 1920, I gave up my studies in a Government aided school and joined the Andhra Jateeya Kalasala, Machilipatnam. I remember I used to read the short stories of Tagore and the deep pathos with which many of them ended, made tears roll down my cheeks. Nothing moved me so much as some of those stories in my impressionable years. A few lyrics from Crescent Moon also were my favourites and these were read out to me first by my brother. My desire to go to Santiniketan was getting strengthened while I was studying at Machilipatnam. A friend from West Godavari District who was senior to me at Machilipatnam went to Santiniketan and he was also writing to me occasionally giving a glowing account of the life at the Ashram. We had "Home and the World" as a text book for nondetailed study and the conflict of those characters and the beautiful similes with which it was replete intensified my desire to go to Santiniketan. At my request, my brother took me to Santiniketan in July, 1924 and admitted me in the Siksha Bhavan Course. I studied there for three years and in April 1927 I completed my course, appeared for the class examination and left for home.

I had been full of dreams about life in Santi-

niketan and when I first went there, the scenes at the Ashram did not disappoint me. The silent meditations of the students in the mornings and evenings held in the open, the classes under the shades of sal and mango trees, the presence of the Poet in the Ashram at Uttarayan and the simple and artistic life of the students and teachers impressed me very much indeed. Almost on the second or third day, I purchased "Elementary Readers" in Bengali and began my first lesson under Sri Chalamayya who was a student of Vidya Bhavan and who had by that time spent over eight years at the Ashram. He initiated me into Bengali and to Tagore's books in Bengali. Within a fortnight I was reading Tagore's 'Sishu' (the original of the "Crescent Moon" in Bengali). The very idea that I was reading Rabindranath in the criginal Bengali gladdened my heart. felt a sense of exhibaration when I found that I could, falteringly though, read a few lines and understand their meaning. My concentration was more on my Bengali lessons than on the English, history and other classes. New vistas of literary beauties were opening before me as I read a few more poems of 'Sishu' and the first impressions of my reading Rabindranath's works have been memorable. I can aver with confidence that, even now. I have the same passionate regard and veneration whenever I read him either in Bengali or in English. His stories, novels, essays and poems make me feel very homely, a feeling which I do not get when I read English authors; the names, the scenes, the emotions are so similar in Indian languages that one does not feel a stranger amidst Tagore's writings. The lyrical content of his writings, his unique style, the phrasing and the beautiful similes with which he adorns his style breathe a fresh air which always appeal to me.

I thoroughly enjoyed my three years' stay at the Ashram. It was a care-free life, we were never tormented by the bogey of examinations and the company of students from various parts of India moulded my outlook, my tastes and my attitudes. As I look back I always feel a sense of pride and delight that the best part of my life was spent there amidst beautiful surroundings full of poetry and music, a superbly equipped open library and, above all, the holy presence of the Poet. Before my brother left Santiniketan after my admission there, we went to see the Poet for the first time. He was very cordial and asked us some questions about our place and when we said Nellore, the Poet very heartily remarked "famous for bulls!" (Ongole was once a part of the Nellore District). My brother did the conversing while I sat silent by his side gazing at the venerable Poet and listening to his sonorous voice. During my stay at Santiniketan, I did not go to the Poet very often. Perhaps, in the three years that I spent there, I believe, I tasked to him on three or four occasions; but I never missed an opportunity of seeing the Poet from a distance or listening to him. To see him was a festival and to hear him was a feast. I used to listen to his Wednesday morning Sermons in the Mandir. In the beginning, I did not understand him, but it did not matter. would go to the Mandir and listen to his exposition of the Upanishadic Truths in a poetic philosophical way. Occasionally he would raise his voice and wax eloquent. His Sermons were philosophy in prose-poems, the mystery of the Upanishads being revealed in beautiful language. when he was conversing or speaking in Mandir, I used to admire his beautiful voice; never heard I a masculine voice of such sweetness. His voice was not shrill but melodious. It was not a feminine voice, but it was gentle and graceful. I have not come across any other voice which even approximated to that of Rabindranath. The flowing hair and the beard, the exquisite profile and the prominent nosethese held my attention as I sat listening to him whether I understood him or not. It was a joy to be looking at him and I used to repeat within myself "Who could gainsay that I am just now beholding the greatest of the living poets?" It was a privilege and a fortune that I was seeing him and hearing him week after week. Along with other Bengali students, I would bow and touch his feet, which is the custom in Bengal

and in Northern India. It was again a high privilege to touch a very great person who was at once a Rishi, a Poet, a Musician and a World Celebrity. Time has not whittled down my veneration for the Poet. During certain periods of my imprisonment, when I was teaching Bengali er teaching his songs or translating his books, I was full of the thought of Rabindranath. This thought sustained me in my jail life and its inconveniences did not trouble me at all. Thoughts of him gave me great solace and his writings cheered me in my depressed moments. His Gitanjali in English is a prayer book to me on all auspicious occasions and on my birth days I read a few poems from it and live in the thoughts of Rabindranath. In 1938, there were discussions and consultations among my people over fixing an auspicious day for my marriage. I found them a solution by deciding on May 8; what more auspicious day could there be than the sacred day of Gurudev's birth!

I followed Gandhiji and gave up my school, went to prison many times and was closely associated with the Congress from 1929, but I always think of Tagore as though he entwined me with the silken chords of his music. I surrendered myself to Gandhiji in my political work and to Gurudev on the cultural side. I do not claim myself to be a great scholar in Tagorean literature, the Bengali books I read were not many, but I can say with certainty that there were not many days in the last thirty-seven years when I did not think of him.

During my stay at Santiniketan my attachment to Telugu literature became deeper, albeit opportunities for reading such literature were not there. I used to feel the big difference between an average Telugu man and an average Bengali with regard to their proficiency in their mother-Bengali was well versed in his tongue. language whatever profession he followed. But was not so with the Telugus in those days, and even now it is the same to a large Apart from other reasons, the highextent. class Telugu style with all its long compounds or Semasams and all the grammatical regulations is more difficult to understand than classical or modern Bengali. That made me love Telugu nevertheless and I used to feel a new sense of attachment which I did not experience before. I admire the Bengalees for being the inheritors of a rich legacy of modern literature.

The ideal of Viswa Bharati which aims at unity and affinity through cultural understanding and through exchange of cultures has had a strong appeal for me. The fundamental unity of men was contemplated through the idea of Viswa Bharati and opportunities are provided for getting scholars from abroad and sending Indian scholars to some of those countries. Being nationalist biased, I thought I would apply the Viswa Bharati ideal within the country in the first instance; let me understand India through the various languages and literatures before I try to understand the European countries or the Middle-East or the Far-East Asian countries. That was the urge which prompted me to learn the languages of India. That compromise I thought would satisfy my nationalist conscience and my love for Viswa Bharati ideal. I tried to learn all the North Indian languages and understand their background literary history. I began a little of Urdu, Assamese and Oriya in a very informal way and Gujarati a little more diligently. Later I was in Poona for a few weeks to learn Marathi. When I was in jail after a few years, I tried to learn the South Indian languages too.

I attempted to learn all Indian languages which I thought would open the gates of understanding my fellow Indian citizens. That attempt, though feeble in many respects, made me appreciate and admire our sister-languages. It also enabled me to visualise India as a composite whole in spite of the apparent diversity of languages. That gave a broad base to my affinities and in later years, I did not suffer from any language or religious complexes. I always feel that this was one of the great benefits which accrued to me by my stay at Santiniketan where all Indian language groups were represented.

The more I think the more I am convinced of the need for opportunities both in our colleges and universities for a larger-number of scholars knowing other Indian languages. Even after the advent of Independence, I do not find enough interest being bestowed for learning other languages. For instance, how many are there in Bengal who know Tamil or Marathi well, or how many there are in India outside their own regions who can speak with authority Malayalam, Telugu or Gujarati. The Universities and the University Grants' Commission, according to my thinking, must consider the matter seriously and create facilities and even make such knowledge a condition for service in some departments like Education.

Due to the inspiration given by the Poet, the Santiniketan atmosphere was full of poetry, music, dance and painting. Within a few months of my going there, I became very fond of Bengali music, or to be exact, with Rabindra Sangeet. I used to attend music classes and learn quite a few songs which had a peculiar fascination for me. Apart from a few prayer songs, there were a large number of seasonal songs. You could hear rainy season songs only in July and August and the spring songs only in spring. There were songs which you could hear on bright moon light nights. As the Poet used to compose new songs, they used to become very current in the Ashram. The Poet himself used to teach some of these songs for some festive occasion and they would be the craze of the Ashram. From every corner you would hear those new songs till another set of new songs came and threw the earlier ones to the background. Thus the atmosphere was surcharged with ever new melodies and that was because the Poet was continuously composing songs. The Poet used to gather some students at Uttarayan and read out his latest play or short story. Some of his later dance-dramas used to be directed by the Poet personally; after a good deal of rehearsal, they were put on boards which attracted a number of visitors from Calcutta. I saw the Poet personally coaching girl students for some dance performances. We had dance teachers from Manipur and from Kerala; music masters were sent to Indonesia to study the dance art in that country. Thus new plays and new dance dramas were holding the field making us feel that the cultural life there was ever fresh and green. The floor decorations with Alpana also became a craze there and the people took a lot of pains in decorating with new designs every time. Some years ago the Poet

himself was taking part in the dramas, but during my time, because of his age, he was only directing them. Occasionally he went up on the stage to recite in his beautiful sing-song way some of his new poems. I remember he came in pure yellow robes at Uttarayan to recite his poems on Nataraj before a very large gathering of teachers and students and outsiders.

In the last year of my stay in Santiniketan, the very idea that I had to leave soon depressed me. The atmosphere was so ennobling that I dreaded the impending deprivation of it. Santin.ketan became very dear to me and I became more and more attached to it as the time of my departure approached. I went to see the Poet before I left. It was a hot mid-day in April 1927. The Poet was seated in an easy-chair and was writing. With great trepidation I went near him, touched his feet and told him that I was going away after completing my course in Siksha Bhavan. The Poet asked me what I intended to do and I told him I had to look after my properties. At that time, my brother was getting more and more attached to the philosophy of Sri Aurobindo. The Poet wished me well and I left Santimketan with a heavy heart, with almost tears in my eyes.

Thereafter, I visited the Ashram only four times. When I went there last I roamed about the familiar surroundings which have changed with the advent of the University. But without the inspiring presence of the Poet, the place looked like a lyric which had lost its music. The trees are there, the avenues too, some of the old buildings are now surrounded by some new ones; some new reforms have been introduced. It looks like a new Santiniketan with memories of the old times enveloping it. At different periods the Poet lived

in the many buildings there; they are all holy places hallowed by his foot-prints. Even when I was there, many people visited Santiniketan, both foreign and Indian. It is certainly a pilgrimage centre.

In 1935 I admitted my nephew there and I saw the Poet too. He reminded me of the promise of a donation from the Maharaja of Jaipore and also another promise by the Maharaja of Pithapuram of a pair of bulls and a cart. On my return, I met the Dewan of Jaipore at Waltair and reminded him about the Maharaja's promise to Rabindranath.

In 1937, when I became a Minister in Sri Rajagopalachari's cabinet in Madras, I sent a telegram to Rabindranath at Santiniketan seeking his blessings. The Poet was gracious enough to send me his good wishes. In September 1937, I saw the Poet at Calcutta. I presented the Poet with a cheque for Rs. 1,000, a donation which I got from a friend in Ramnad District. The Poet was happy to receive me as a Congress Minister, with the remarks "what a shame we do not have a Congress Government in Bengal!" Janab Fazlul Huq was then the Chief Minister of Bengal.

On the day Gurudev passed away, we heard the news over the radio in Tiruchirapalli jail. We held a condolence meeting which I addressed. Sri Rajagopalachari and others were also there.

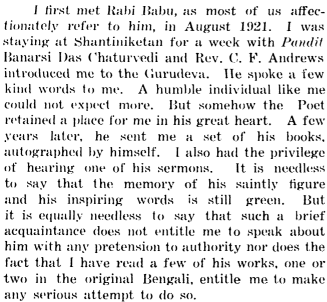
Looking back, I am conscious of the great benefit I derived by my stay at Santiniketan and drew inspiration from Tagore's personality, his message and his writings. These were the biggest factors which moulded my outlook on life. I pray that I may continue to draw inspiration from that embodiment of beauty and love.

He has been India's internationalist far excellence, believing and werking for international co-operation, taking India's message to other countries and bringing their message to his own feofle.

Tagore, the aristrocratic artist, turned democrat with preletarion sympathics, represented essentially the cultural tradition of India, the tradition of accepting life in the fullness thereof and going through it with song and dance......

### Rabindranath Tagore

DR. S. SAMPURNANANDA



There are scholars, both in India and abroad, who have made a life-long study of his speeches and writings. After all, such men do not belong to one country and the literature they create belongs to all men and all times. Paramatma, the Cosmic Spirit, which permeates and, at the same time, transcends everything, unfolds Himself in a myriad ways. The hopes and aspirations, the joys and sorrows, the yearnings and dim percentions of Truth, experienced by living things, gods and men and the voice-less world of sub-human life, are all His experiences. And sometimes, at long intervals, there comes upon the scene a great poet, who clothes with words this in aer world of thought and feeling. He then, not only, reveals humanity to itself but brings to it an awareness of its essential kinship with all that exists. The fact of this kinship, this bond of sympathy which holds us together inspite of a hundred distractions created by our petty loves and hatreds, is often taught and often forgotten. But the law of the jungle is not allowed completely to undo the work of the prophets: one sage follows another and the torch is kept burning



aloft. Of this race of prophets was Rabi Babu: he brought to us the eternal, ever-old and yet ever new, message of the world of the spirit, which knows no distinctions of race, caste, sex or creed. The Eastern world lay at the feet of the West and was struggling to win political independence and economic security. There seemed to be struggle and conflict all around but Rabindranath Tagore spoke, and was listened to, both by East and West. The anguish which his sensitive soul could not but feel for downtrodden humanity shamed even the aggressor and inspired the fighter for human rights with a courage which patriotism alone was not competent to create. The struggle was at once lifted to a higher plane and became a phase of the Devasura sangrama, the eternal fight of the powers of light and the dark elemental forces of the nether world of the spirit.

A poet is not a more expert photographer: he does not merely reproduce what is in the hearts of men. He shares, even though partially, the knowledge of Reality which is the characteristic of Iswara. It is significant that God is called Kavi in Vedic literature; Kavi, meaning not only a poet, a writer of verse, but an Artist. The universe-to-be comes to his mind as a Thought, which then translates itself as the multiplicity of names and forms which is this world. This Thought, this universe-in-embryo, is before Him in an eternal Present. He comprehends it, He The is stone with it, at every moment. Yogi shares God's knowledge in Samadhi. true Artist also, at the moment when he is most truly himself, when he contemplates Nature-initself without taking the help of his everyday self dislikes, fancies and prepossessions. of likes, attains at least partial atonement with God and gets a glimpse of the Reality which no amount of book-lore can ever give. This is the source of his inspiration. He has come face to face with the Logos, which is not only the fountain-head of

words but Light and Power. That Rabi Babu was a true *Kavi*, a great Artist, in this sense needs no elaboration. His message did not proceed from the intellect, when you heard or read him, spirit spoke directly to spirit.

India had the rare good fortune of having two of her great sons living at the same time and the world shared this good fortune with her. Gandhiji, a Mahatma, if ever there was one, was with us at the time Tagore was inspiring us with his poetry. And he was also inspiring us, in his own way. The two men were the antithesis or, one had rather say, complementary to each other. Both appealed to the spiritual in man, the words of both carried a message of hope, of trust, of uplift. But the approaches were different; while Rabi Babu touched the aesthetic in man, sublimating his emotions and broadening his sympathies, Gandhiji quickened the spirit of Tyaga and Tapasya, self-sacrifice and austerity which is inherent in all men. Tagore showed that men must rise above their petty selves if they are to realise the True, the Good, the Beautiful. Gandhiji pointed out the path to such realization and made it clear that one can tise above his petty self by sacrificing himself for others, thus identifying hmself with the Higher self, which envelopes and includes all selves. To put the idea in language which must be crude, Tagore brought to us the message of that Beauty which lies behind this drab world of individualism and isolation and self-interest, Gandhiji brought to us the technique of realization: he showed us how by living and if need be by dying, for a noble ideal, effacing one's identity by identifying one's self with something higher, greater, in this case, the motherland, one glimpses that Beauty in which duality ceases to exist, at least for a time. By his apotheosis of Truth and Non-Violence, he made us tread the path of self-invited suffering, willingly borne without protest. This was the fire which burnt up the dross and converted ordinary men and women into heroes and martyrs.

A great personality like Rabi Babu reveals a hundred facets and I do not feel competent to deal with even one of them adequately. All that I can do is to offer my humble tribute of homage to the Poet, the Sage and Seer, who interpreted India's Soul to her when she was on the point of losing it through the impact of Western civilization and again brought to her that message which had been handed down, for countless centuries, from Seer to Seer That message was first proclaimed in India but its cleansing breath purified all whom it touched and humanity was richer for all time for what Tagore has left it in the form of his deathless verse.

Deliverance is not for me in renunciation,
I feel the embrace of freedom in a thousand
bonds of delight.
No I will never shut the doors of my reuses,
The delight of sight and hearing and louch will
bear my delight,

alindranath Typice



# India's Organ-Voice

HIRENDRA NATH MUKHERJEE, M.P.

Writing for the Special Tagore Number of Calcutta Municipal Gazette, the mind goes back to another special number it issued in commemoration of our Independence (1947), which included a reprint of the magnificent spur watercolour by Gaganendranath Tagore depicting Rabindranath at the Calcutta Congress of 1917, reading his great composition on "India's Prayer". The Poet, in his flowing robes and facing an enormous and eager audience, in the electric atmosphere of a momentous Congress session, represented, in this painting, as he always did in his stupendous life, the serenity and the strength of our India. If ever there has been a man of letters who was also, on any computation, a hero of history, that mantle was worn by Rabindranath Tagore. To him, in this year of the centenary of his birth, we all pay homage and Calcutta, fallen on evil days, affirms her pride in her greatest son.

This City of ours has not had a history to make very much of a song about. In a land where Purushapura and Pataliputra, not to speak of the amazing old cities of the India's Valley culture period, Calcutta is little more than a parmenu, the product of an uneasy liaison between native feudality and a foreign imperialism. However, this City of contradictories-"palace, byre, hovel, poverty and pride, side by side"—is spiritually also a monument at once to our shame and our boast, the shame of subjection to the foreigner and the boast of being the nursery and also the biggest bastion of our struggle for freedom. Though the roll of her history, Calcutta of ours is no mean city if she had given nothing to the world but Rabindranath Tagore, she would have been sure of a place among the elect in the hermits of men.

A hundred years ago, on the twenty-fit of Vaisakh, the first month in our calendar, this great man was born in Calcutta. As his reminiscences (*Jecvan-smiriti*") indicate, his growing-up was something of a miracle life in the great

Jorasanko house was, in some ways, a groove, and in others, an emancipation. If Rabindranath had chosen to find his abode in an ivory tower, to which transition was not too difficult from Jorasanko, if, with the facility of a precocious poet he had sought easy beatitude in isolation from his fellow-men and in embalmed leisure, there would have been little reason for surprise.

Our country, and the world, however, was happily spared that tremendous deprivation. Rooted in his native Bengal, nurtured in the spiritual opulence of a more sophisticated India, one of the world's greatest inter-nationalists responding superbly to the processes of thought and action in a quick-changing epoch, Rabindranath out-soared the shadow of the many contradictions that bedevilled Indian life and who in his time and achieved a poise and power that, in the history of man, is nearly unique.

There is no end to what can be said about this myriad-minded man, and one must be content with the little that can comprise the short space of an article. Let us in Calcutta, specially, recall how Rabindranath, from early boyhood, ached for his people, and like Keats, felt the misery of the world.

Is misery, and will not let them rest does not remember his references, half wistful, half vionic, to meetings he attended as a mere boy, vowing fidelity to the motherland and unceasing labour for her freedom, the mysterious conclave presided over by the fiery and lovable Rajnarayan Bose? It was in the Tagore house that the idea of a Hindu mela was born (1867) when Rabindranath was a child of six, and it is remarkable that in the ninth annual festival of the organization, whose object was the awakening of national feeling in our country, he made his first public appearence as a poet and recited one of his own compositions who in his teens, he was agonized by the "politics of beggary" that prevailed in his days, and in his songs he inveighed against it. But in spite of its limitations, the idea of the Indian National Congress appealed to his sentiments, and when its Second Session (1886) was held in Calcutta, the poet then just turned twentyfive, sang the opening song which he had himself composed. When ten years later (1896) there was held another Congress Session in Calcutta, Rabindranath sat to music Bankim Chandra Chatterjee's *Vande Mataram* hymn (wr tten in 1882) and sang it himself at its meeting.

He was allergic, however, to what he had called the politics of "petitious and supplications" and it was when the Swadeshi movement burst over Bengal in all its glory that he was out again in the very midst of his people, sharing their agonies and their ecstasies, himself joining demonostrations (as on the great Rakhibandhan day, October 30, of 1905), giving deep thoughts to problems relative to the life and labour of our people and expressing such thought magnificently in essays like in the one on Swadeshi Samaj, and perhaps above all, writing songs of patriotism that ever now tear the heartstrings that glow with patriotism of the deepest dye and pure of the dress least little taint of chaucerism, that one, for a fact, without a parallel in the literature of the world. Think of "La Marseillaise" or Shakespeare's "this scentred isle, this royal throne of kings", and you will see the difference: Rabindranath's was the patriotism of people that had come down indeed from its high pedestal in the past but whose culture resisted the cheap allurements of easy chaucerism.

The terrorist sequel of the Swadeshi movement rather repelled him, but that was only because he thought it was the frustrated and individualistic politics of desperation, courageous no doubt but in the larger sense pointless and futile. For the death-defying heroism of individual terrorists, he had nothing but the highest admiration; in so far as they gave us back our sense of manhood, they were, the poet well knew, the salt of the Indian earth. But the politics of those days, so-called "moderates" and "extremists" pursuing each other, and the finest of Bengal's youth driven by futility to insensate heroism, were too much for the poet. He rime to know also a good deal more than he had bargained for, of the pettiness of profesional poiticians. It is no surprise that

withdrew somewhat into his shell—not into inactivity, however, for this was the period when he wrote those gems of song which, in the English *Gitanjali*, for instance, in spite of the Bengali muse often refusing to yield her secret in foreign habiliments, brought him the plaudits of the world and his country the boost of which Indian nationalism stood so much in need.

Rabindranath had more than his share of the calumny and vituperation which, in a country degraded by years of subjection has been the portion of all remarkable and creative people. Quite apart from the few insensitive critics who maligned his literary work, there were even some mean enough to suggest maliciously that his Jana-gana-mana proudly acclaimed as free India's National Anthem, was written in order to glorify the rule of Britain; that the accusation was egregious and ludicrous at the same time did not deter his calumniators from flinging shovelful of mud in the hope that some of it at least would stick. A grateful country, however, has given the verdict, homage for Tagore and withering contempt for the calumniators.

During the dark days of World War I our poet went from country to country preaching India's age-old message, the message of peace among nations and goodwill among men. It needed great courage which the poet had in plenty, to point out the evils of exaggerated nationalism in a country like Japan which was blatant by nationalistic. When in the United States of America, where in many ways he felt thoroughly uncomfortable, he was pilloried for being anti-British, though he spoke in strains that were always perfectly in tune with his internation-As ever, of course, he felt in marrow of his bones the woes of India's subjection, and when in April 1919 there took place the massacre at Jalianwala Bagh, it was Rabindranath Tagore who discarded his Knighthood and wrote to the then British Viceroy, Lord Chelmsford, a historic letter which eloquently expressed the outraged feelings of the entire country. At Bolpur Shantiniketan, Tagore set up the Institution of his dreams, "where the world becomes a single nest" Visvabharati. But the fire that was in him of the proud Indian patriot never dimmed.

Thus it was that in spite of the closest friendship with Gandhiji, and the highest possible mutual respect between the two, the Poet never hesitated to give voice to his difference of view if the matters at issue were fundamental. He did not quite agree with what he thought the negative aspects of non-co-operation the ceremonial burning of foreign cloth seemed to him thoughtless and ugly; Gandhiji's promise of Swaraj within a few months if only the people religiously turned the Charka appeared to the Poet as a recipe for freedom which was neither proper nor dignified nor effective. He did not lose a moment in totally disapproving Gandhiji's description of the Bihar earthquake of 1931 as God's punishment for the sins of Biharis. Differences not withstanding, Gurudeva and the Mahatma were twin souls symbolising the in our land and it was only appropriate that when Gandhiji broke his historic 1932 the poet was by his side to give him the strength and the soluce of his resent.

Recently, Jawaharlal Nehru has said that while he has lived and worked in the shadow of the Mahatma, he has felt spiritually nearer to Tagore. Like a benignant banyan tree, Tagore has given shade and sustenance to his people of varying tempers. Like Jawaharlal, Subhas Chandra Bose, in many ways contrary to the former, never lacked the blessing of the poet; once Tagore in a memorable letter, hailed him as Bengal's undisputed leader and went gladly, at his call, to lay the foundation of Mahajati Sadan.

There is no space here of referring to the Poet's tireless pilgrimage from country country in the East and the West, but it is good to recall that Mussolini, Fascist dictator of Italy, had by false pretences managed to secure some words of praise from the Poet, but when, on learning the real facts from Romain Rolland, he withdrew what he had said before, the dictators' paper Popolo d'Italia wrote of Tagore as "this unctuous and insupportable fellow" "the dishonest Tartuffe whom the idiocy others promoted to the stature of greatness". In 1929, an American Official asked Tagore ii he could read and write, an incident which made the poet cancel his visit to U.S. Universities. No poet in history has, in his life time, won so much acclaim in dissimilar lands, but he also had his fill of abuse—some early admirers life Ezra Pound turning bitterly critical—and this indeed is a tribute to the vitality of his message.

Everyone knows of his "Letters from Russia" (1930) of which the English translation was banned by the British Government.

"What stupendous heroism" he felt about Soviet Russia: "if I had kept away from the world's greatest and most historical festival (Yajna) I could never have forgiven myself". From Russia in 1930, he sent a message to India to prepare for greater ordeals—it was the period of Gandhi's second great movement for freedom—and said: "we belong, to be sure, to the hungry and helpless of the world".

There was a new exhilaration and strength in all that Tagore wrote and did after 1930—a remarkable thing when one remembers that he was then nearly seventy. His voice was raised more nobly for Indian freedom and the freedom of all the world—another voice in the world of art was raised so unequivocally against Fascism which, between the two world wars, mouled and menaced civilization. Stung by imperialist infancy in India the great man cried out in 1932 to the God of his faith:"

Have you forgiven those who poison your air and blot out your light, Can you give them your love?

And among the best work of his last five years (1936-41) are poems like "To Africa", which to-day seem so poignantly true and deeply moving. Who among the world's great men has castigated with Tagore's *rishi*-like wrath, the foul misdeeds of avoid Imperialism in Africa:

Whose fierceness was keener than the fangs of your wolves.
Whose pride was blinden than your lightless forests.

organ-voice, and not only India's but of the conscience and sensitivity of the whole wide world. His is, indeed, a name to resound through ages, a name that our City of Calcutta is ever so proud to clasp to herself. What the future has instore for Calcutta seems these days somewhat coubtful, but the name of Tagore and the perfume of his fame will last as long as breath endures.

#### Rabindranath

A legend and a symbol

#### SUDHANSU MOHAN BANERJEE



ON the last day of the last month of the last century, a poet sang:—

"Thy morning waits behind the patient dark of the East, Meek and silent. Keep watch, India.

Bring your offerings of worship for that sacred sunrise.

Let the first hymn of its welcome sound in your voice and sing

Come, Peace, thou daughter of God's own great suffering.

Come with thy treasure of contentment, the sword of fortitude,

And meekness crowning thy forchead.

Be not ashamed, my brothers, to stand before the proud and the powerful With your white robe of simpleness.

Let your crown be of humility, your freedom the freedom of the soul. Build God's throne daily upon the ample bareness of your poverty

And know that what is huge is not great and pride is not everlasting."

These simple words breathing the faith and fire of a free soul were uttered by a man of letters who was still comparitively—unknown in his own land and was yet to burst on the bigger canvas. It was almost the last lines of a legacy which the Nineteenth Century bequeathed to the Twentieth in India. The oracle through whom this message was radiated was Rabindranath Tagore whom the world came subsequently to know as a poct and a prophet, as an artist and a philosopher, as a creative seer and an apostle of international understanding. The Archbishop of Upsala introducing him before the Swedish Academy said "The Nobel prize for literature is intended for the writer who combines in himself the artist and the prophet. None has fulfilled these conditions better than Rabindranath Tagore." givings were many at the time. A paper on the other side of the Atlantic wrote: "It will take time for us to accommodate ourselves to the idea that any one called Rabindranath Tagore should receive a world prize for literature. The name has a curious sound. The first time we saw it in print it did not seem real." It was openly hinted also that Prince William of Sweden who had visited the Tagores earlier and was convinced of the 'poet's loathing of British rule' was responsible for this award and people openly recalled that the other competitors that year were Thomas Hardy and Anatole France and that the Nobel Committee had not had the time to award the prize to Tolstoy, Zola or Strindberg. Writing many years later an English commentator of a Tagore Volume wrote-

"In 1914 when Mr. Yeats found that the prose translations of the poet's Gitanjali had stirred his blood as nothing had for years, he could not help regretting that he knew nothing of their author's life nor of the movements that had made them possible. Scarcely had any one at that time, outside Bengal, heard even the name of the poet-philosopher. Today the case is very different; his name is greeted with enthusiasm, wonder and reverence in almost every part of the civilized world, and pictures of him are to be found in thousands of homes. In most of the great cities of both hemispheres surging crowds have been held spell-bound by the melody of his voice, even when they did not understand the language of his adresses or recitations; larger numbers have been fascinated by his refined and well-chiselled lineaments, which together with his silver locks, his flowing beard, his eyes full of mystic inspiration, and his long and loose robes, have recalled to their minds the vision of a prophet of Judea or of a seer of ancient India. No poet, ancient or modern, has been received during his life time with the honour and respect with which Dr. Tagore has been greeted, whether in the West or in the East, and there is scarcely any cultivated language into which some, at least, of his works have not been translated."

So here was a poet of the East whom the West accepted with mixed feelings. Was he a product of the West? Was he a product of the assimilative forces at work or was he merely the East speaking to the West? Did the West accept him merely as a poet, as a literary man, as a writer of short stories and novels or was he more accepted as a philosopher, a prophet, a preacher for the under-dog and the have-nots?

His very last words on the "Crisis of Civilization" still ring in our ears. "As I look around, I see the crumbling ruins of a proud civilization strewn like a vast heap of futility. And yet I shall not commit the grievous sin of losing faith in man. I would rather look forward to the opening of a new chapter in history." The poet had always claimed a rapproachment not only between East and West but between its materialistic development and technological order and its spiritual aesthetic and artistic experiment. How did this happen and why? For an answer, even if for a true poet is born and not made, we have to delve into the history of the Nineteenth Century Bengal, the poet's family environment, his great love for the ideals of the past coupled with his catholicity of mind, emotional receptiveness, his personal contact with the West, its art, mind, literature and culture, its rationalistic approach, its scientific outlook, its spirit of quest and enquiry. Added to these fundamentals were the influences of an Upanishadic monism, Vaishnavic dualism, Buddhist way of life, an esoteric -idealism and a pagan abandon. This curious am dgam produced a rare refreshing vintage. It was a cocktail of many spirits but fundamentally on a base which though autochthonous was a revaluation of values. It ultimately took shape in a philosophy of life whose best exposition was in the theme of the Divinity of Humanity and ilamanity of Divinity. His Jirandevata, that ever-evolving personality gradually merged himself in the Universal Man whose great prophet he was in the

Hibbert Lectures. Whatever the mental process was, it was a saga of faith in humanity, which said in poetic terms—I believe in Man, I deny the negation of Man. Critics would however say that his pathetic belief in Man the great was not a belief that Man was an end in himself. His concept of Man was centred round the theory that Man formed a part of the transcendental world. That concept was bound to differ in spirit, though not much in practice from that brand which arose from an ethical union, from a concept of society based on values liberated from the time honoured spiritual bondage. To-day's humanism would speak of a rediscovery of the essence of Man's nature. It was not to believe but to question and enquire. Man was a focal point there also but his reason was a biological heritage and not a metaphysical category. Tagore's approach to world problems was considerably tinged by this specific outlook. It was in addition an imaginative and not a pragmatic approach. That is why perhaps he could not be as realistic as Gorky or Bernard Shaw would be, or as analytic a Rolland or a Russell. He was guided more by heart and imagination than by intellect and experience. He sensed an invisible bond of life between creation and creator and even between an animate and an inanimate. This was an anathema to modern mind but to Tagore it was a living legend and symbol in the true Indian tradition. After all, ever an atheist or an agnostic realizes that human mind is hungry for something deeper in terms of normal and spiritual development or as Jawharlal Nehru points out—anything which raises man above his normal level, gives the human personality a new dimension of spiritual quality and moral depth.

It was in the days when his father Debendranath was mentally unhappy that Maharshi came across that famous text of the Upanishads in a torn leaf—'God pervades everything. It is by renunciation that you can enjoy. Don't be greedy—Don't hanker after other's wealth'. That was the great *Mantra* which he got and tried to realise it in his life, in his own way. We are reminded of Rabindranath's own description of his father when as a boy he accompanied him to D lhousie,—"Stars in the dark dim lit sky, faint flicker of a misty dawn silhouetted in the background, Maharshi in deep meditation facing the East seemed to be one with that serene atmosphere of calm and peace."

In more than one sense his great son Rabindranath was not merely a chip of the old block but was a real fulfilment of the Maharshi in a more spiritual and aesthetic way. Maharshi got this olympic torch from Rammohon and he handed it over to his great son in an inspirational way. We read Abanindranath's story of two searchers. It was a blazing hot summer noon; Maharshideya was proceeding along Birbhum uplands in a palanquin. The bearers had got tired. placed the palanquin at a particular spot. Maharshideva found—before his eyes, a vast rugged expanse of a prairie like meadow. We do not know that he saw under the spreading Chatim tree. Did he see the who stood alone like a giant tree? From his innermost depth came the words which are inscribed on the multi-coloured glass temple which he erected there. "He is the comfort of my life, the solace of my mind, the peace of my soul." The second searcher also strove through verse and rhyme, through song and deed, for the same synthesis—where the world would become one nest and the abode of peace. "Shantiniketan thus flowered into an institution like Visyabharati to study the Mind of Man in its realisation of different aspects of Truth from diverse points of view, to seek to realise in a common fellowship of study the meeting of the East and the Westfree from all antagonism of race, nationality, creed or caste and in the name of the one Supreme Being who is Shantam, Shivam, Adwaitam, the All Peace, the All God and the One."

Thus the first significance of Shantiniketan was the urge for an inner growth in a quiet environment which Maharshi had inspired. To it Rabindranath brought a variety, a colour, a synthesis, a big canvas. He was faced with a practical problem how to educate his own child in an atmosphere of love and living. He had while administering his estate, seen the imperative need not only of a revitalised rural economy but a well balanced collective life also, coupled as it was with the dead weight of a subject race which was painful to a sensitive soul like his. Thus the Maharshi's eternal quest and endless urge and spiritual longing were metamorphosed into a practical building up of not only boys and girls

but also of men and women in a society where political power was nil, social adjustment difficult and economic stability precarious. With the evolution of Shantiniketan and Sriniketan to Visyabharati it took a wider shape of international accord. That was its third stage in evolution. But there was a difference. This belief in internationalism did not mean a sacrifice of the individual. Tagore never considered the individual as an automaton, an instrument in the hand of a party caucus or a proletariat or even an educational machine. An individual was a transformer of matter and transmuter of experience.

Against this bigger canvas we have to evaluate his march into the arena of the twentieth century and his concept of 'Religion of Man' as it developed. It was essentially a poet's evolution of a doctrine that was in seed there—it was the divinity of humanity and humanity of divinity as he expressed himself in his famous Hibbert Lectures on the same subject. This idea of the humanity of our God or the divinity of Man, the Eternal as he himself tells us did not grow in his mind through any process of philosophical reasoning. But in his mental composition and intellectual poise several influences had worked from early boyhood of which first and foremost was the nineteenth century impact which his family had imbibed to which I—have already drawn attention.

In the history of modern India, the story of Nineteenth Century Bengal was more than significant. It was true that by the tenth Century we had achieved a deeper unity from sea to sea and land to land. From the snow capped Himalays down to Cape Comorin, from Kamrupa to Gujrat we would talk of the same Siva, Vishnu or Devi, the same law of Karma, of the same Vedas and Upanishads. Even the advent of such a dynamic force as Islam immediately afterwards did not put this concept in reverse gear though it was only a federation of thought and social order and not an active political concept. India remained a geographical name and her outward history did not go beyond the stage of racial and dynastic chronicles. The two hundred years of Mughal Rule, of course gave to the whole of Northern India and part of Deccan also one unity in official language, administrative system, currency, coinage and a popular lingua franca but as Dr. Jadunath Sarkar had said that by the 18th century it was like a spent bullet. this time the West struck India with irresistible impact. What were the results of this shake up? a political consolidation, an economic readjustment, a sociological upheaval, an intellectual flowering. There was agrarian dissatisfaction too, typified in indigo riots, Titu Mia's revolt, Santhal rebellion, etc. But the curious part of it was that at the same time it led to an open admiration for Western knowledge and scientific outlook. There was however not that psychological displacement which we find elsewhere in history mainly because of three reasons—(1) the growth of an intellectual middle class which had its nebulous existence from the days of Man Sinha and Todarmal, Murshid Kuli Khan and Clive, factors and factories, Banians and Dewans who could not be swamped off their feet without argument, (2) the inner virility of the Indian culture, both Hindu and Mahomedan, the Hindu more for its assimilative and Catholic tendencies and Mahomedan more for its vigorous and entrenched beliefs, (3) the more liberal British policy compared with other colonial powers. The result was that within a measurable time after the transition of power consolidation not merely political but intellectual too had begun. This early era of 19th century was an ago of remarkable activity. Not only was law and order maintained, and rule of law established, but Suttee was prohibited. Thugee suppressed, pindaris crushed, judiciary respected, education broadbased and trade and commerce flourished. There was same aggressive anglicism but also a steady diffusion of European learning "freshing April showers of early knowledge." Raja Ram Mohan became a legend and Hindu College a symbol though Ram Mohan might not have been directly connected with it. It had begun with 450 students and their receptivity was amazing. As an example it may be cited that it was a student of Hindu College—Kashi Nath Ghosh who first protested against Mill's history and his denunciation that Hindus were not a civilized people. Of course the Missionaries were active, they diffused light, there had been converts too, but for the reasons stated above it was never a success in the way it was intended to be. The post -Bentinck period up to the Mutiny (i.e. immediately after the passing away of Rammohan, Dwarkanath and the decision to introduce English as the medium of education and later the estabof a Medical College) was the age of angry young men like Michael Madhusudan and Reverend Krishnamohan, Radhanath Sikdar and others. Bhudeb was an exception. The Mutiny may not have been the first spearhead of a national movement but there is no doubt that it shattered the old order and in its process shook up the new too, to an extent which is not realized. It was as historians point out a heterogenous conglomeration of explosive elements and a curious mixture of dissidents from the Mogul to a popular agrarian rebel like Kanwar Sain, from a distinguished feudal lord like Nana Sahib to a free booter who fished in every troubled waters. The idea did not thrive in Bengal. The reason was more than one. An economic sufficiency was developing. Calcutta was becoming the centre of the newly rich. A cultural atmosphere was growing and there was a realization by contact with the West, its art, literature, science and philosophy that India was coming into contact with a charged intellectual mine and it would be wrong to push back the hand of the clock. Side by side, beneath the froth and ferment of a tremendous impact was an attempt to resurrect our own heritage, revalue them and place them in a new setting. The result was a harmonious assimilation without losing the basic values. This reorientation could be possible only because of the inner vitality of Indian thought and culture. In the rise of the Brahmo School of Thought which was more of the classes than the masses and which was more a reformation than a rebellion, we brought back the old Upanishadic monotheism which we had almost forgotten. In the Hindu revival movement that followed and gained its momentum we time to put order in our own house, reappraise the old customs and traditions. Bankim, Vivekananda and others were the pioneers in this line of progress. A question may be posed whether the Ramkrishna Vivekananda movement was a counter-reformation like its counterpart in the catholic world or a new assimilative force in itself arising out of the flux. We find paradoxically that with the growth of votaries of English, Sanskrit as a classical subject was not neglected. Rather, Rammohan's insistence on Vedanta studies, the efforts of Debendranath in the Tattabodhini Sabha, Vachaspati's lexicon, monumental translations of Mahabharata, Bangabasi's efforts to publish many Shastric texts are remarkable. It was something more than a pattern like similarity with the interest taken in Greek and Latin in Europe. Again social reform was another facet of nineteenth century Bengal, beginning with the stoppage of Suttee. Widow remarriage, attempts to prevent multimarriage, and introduce monogamy and civil marriage, raising of the age of consent invectives against the dowry system, temperance societies, all tend to show a social ferment at work. But its biggest flowering was in Art and Literature and in the growth of a social and political consciousness. It gave a new life to Bengali thought and diction, its prose and poetry. It began in the Babus' era i.e., its patrons were the new rich people who had amassed wealth with the growth of the British trade and were in the process of being converted into a leisured landowning class and absentee landlords—a buffer erected more in the interest of the administration than in the interest of the people or the ryots. Throughout the nineteenth century agrarian dissatisfaction, from the days of the Indigo Planters right up to the tenancy legislation was gradually gaining a momentum. As Sri Aurobindo sums it up—'From the meeting of a foreign art and civilisation with a temperament differing from the temperament which created them, there issues as there usually does from such meeting an original art and an original civilisation. Originality does not lie in rejecting outside influences but in accepting them as new mould into which our individuality may run. That is The nineteenth what happened in Bengal'. century movement was therefore more a discovery than a rediscovery, a nascence than a renascence. Rabindranath was not only the typical representative of this age, but transcended it and reoriented it. In his thoughts and writings not only was the individual aim and collective flux reflected but the deeper synthesis and harmony also which found expression later in the establishment of an abode of peace where in the poet's own words 'the mind would be without fear and the head held high, where the knowledge would be free where the clear stream of reason would not lose its way into dreary sand of dead habit, where life was not merely to be meditative but would be fully awake in its activities, where boys' minds would not be perpetually drilled, where the sunrise and the sunset would not be daily ignored, where nature's festivities of flowers and fruit would have their joyous recognition, where people would be bidden to realize Man's world as God's kingdom.' That was the nineteenth century thought which the poet brought to a twentieth century audience in America. It grew and grew in his mind and it took shape into not merely an international university but also in the symbol of Man and developed as a religion of humanity of which he spoke in Oxford to a war weary Europe. And unto the last he never lost faith in that big Man whom he recognised as His only God. He said :-

"The solitary enjoyment of the Infinite in meditation no longer satisfied me and the texts which I used for my silent worship lost their inspiration without my knowing it. I am sure I vaguely felt that my need was spiritual self realization in the life of Man through some disinterested service."

Again he said :—
"Who is my God

Whom I have worshipped so long
Is He the same whose name we hear
everywhere
Whose praise we read in every language

and scrip Whom we so fondly fancy and dream As the only one to be adored.

Do I worship Him because I want to prove Him so

To-day, I feel, I have failed, He has not been proved in my life.

I tried to find Man within a limit
I lost him there
I found him boundless across
The frontiers of race, country and clime
I told him with folded palms
O Thou Man, the Eternal who is in all men
O Thou, who transcend all humanity
Save me from the narrow meshes of
separatism, ignorance and arrogance.

Day after day 1 sing and in my song
Stands stored creation's first sob,
I want to come out
Life is light
And in the last refrain, I cease not to
sing again
Life is love
Creation's world is still a-thirst"
......(Writer's translation).

Nineteenth Century cult of humanism and positivism reinforced by a Upanishadic richness and a poetic faith evolved into a rational and scientific outlook of the twentieth and his last words still ring, even through the disillusionment of two world wars, "I shall not commit the grievous sin of losing faith in Man."

In an age of hate and spite, of nuclear bombardment and atomic fission, of robots and brain washing, of interspace travel and marvels of science, this faith is still supreme. Man still holds the field. He is still not an automaton. He still creates. His longing for magnitude is still an aspiration for the great and not a mania for the big. In essence this was the nineteenth century legend which the poet reoriented into a twentieth century symbol, a sage of faith for all humanity.

Thou without me and I without thee are nothing."

#### VISVA-BHARATI

Visva-Bharati represents India, where she has her wealth of mind which is for all. Visea-Bharati acknowledges India's obligations to offer to others the hospitality of her best culture and India's right to accept from others their best. The Western universities give their students an opportunity to learn what all the European peoples have contributed to their Western culture. Thus, the intellectual mind of the West has been luminously revealed to the world. What is needed to complete this allumination is for the East to collect its own scattered lamps and offer them to the enlightenment of the world.

Rebindranath Tagore

# Tagore in Soviet Union

Y. CHELYSHEV,

Head of Indian Languages and Literature Section, USSR Academy of Sciences.

RABINDRANATH TAGORE'S name is widely known and revered in the Soviet Union. His books, translated into the languages of the USSR, are to be found in millions of Soviet homes. What makes his works so popular in the Soviet Union? Why is he so dear to the Soviet people?

Sincere and true friends of the Indian people, the Soviet people followed with heartfelt sympathy the heroic struggle of the Indians for their National Independence—during which struggle the voice of Tagore rose and reverberated over India like the peal of a tocsin, filling the hearts of the peop'e with faith and hope in their future victory.

Tagore's exceptionally diverse and indefatigable activities played a great role in the awakening of the people's consciousness, besides developing and enriching their culture and art.

This is one of the reasons why the Soviet people, who deeply sympathise with the struggle of the peoples of the world over against the forces of colonialism and reaction, rate so highly Tagore and his works.

Well-versed in all the aspects of his people's life, Tagore truthfully and vividly reflected it in his work, comprehensive in volume and resplendent in ideo'ogical and aesthetic content. He threw open the window to India, as it were, and invited humanity to have a look at his land.

At that time the British colonialists tried to set up artificial obstacles in the way of the developing friendship and mutual understanding between the people of the USSR and India. But through Tagore's novels, stories, verses, songs and plays, the Soviet people were able to obtain a vivid insight into the Indian people's spiritual world and rich culture—their dreams hopes and aspirations, their needs, adver-



sities and suffering, their eternal yearning for the ideals of Good and Justice. They found in Tagore's literary heritage a grand epic, a veritable encyclopaedia of the Indian people's life, revealing their inner world and reproducing unforgettble pages from its recent past. Shortly after the advent of Soviet power, in 1923, A. V. Lunacharsky, the first People's Commissar of Public Education, appraised the significance of Tagore in the development of world culture as follows:

".. Tagore's works ... are so replete with colours, fine shades of spiritual emotions, and truly generous ideas that they now constitute one of the treasures of human culture."

Reflecting reality and replete with patriotic ideas, Tagore's books bear eloquent testimony to the writer's kinship with his people. They remind some of the modern writers who strive to divorce literature from social and political life, about their duty to their people, their place in the ranks of the champions of social progress, peace and democracy.

The Soviet people take great care to preserve the best traditions of their national culture, and bear deep respect for the cultures of other people. That is why they prize so highly Tagore's efforts made at the crucial moment in his country's period of colonial rule and ideological chaos, to bring home to the Indian intellectuals the need to preserve the national traditions of their people and at the same time to master the foremost achievements of science and culture gained by humanity.

The Soviet people appreciate and revere Tagore for his lofty humanism, his love for the ordinary people, his desire to he'p men uphold their dignity and faith in their strength and ability.

Rabindranath Tagore is dear to us also because he was not only a patriot of his own country, but also a friend of all the ordinary people of the world. The Soviet people can understand these sentiments, since the unity of the ideas of patriotism and internationalism is one of the paramount sources and motive forces of the Soviet society's development.

The Soviet people respect Tagore also because he was alien to all aggressions and wars, coercion and exploitation. He boldly spoke up against fascism and militarism in all their forms and manifestations, castigated the Japanese militarism for its aggression against China, exposed the Italian fascists who were waging a barbarious war against the peoples of Ethiopia, censured the French colonialists for their war against the freedom-loving people of Syria. He firmly believed that the time would come when there would no longer be any wars, slavery or oppression on earth.

Very popular in the USSR is his poem, "Africa", in which he exposed "the savage greed of the civilised" and branded the colonialists who exploited the people of a whole continent with a fierceness keener than the fangs of African wolves. "Ask for her forgiveness!" he exclaimed at the end of this poem.

His appeal is equally significant today when all progressive mankind is protesting against the horrors of a new war, and championing, universal disarmament and eternal peace and friendship among the peoples. Tagore's passionate appeal for peace among nations and his angry condemnation of the war-mongers—"the gluttons who lust for flesh, the traffickers in festering carrion"—has a special ring for the Soviet people who have always loved peace and hated war.

The Soviet people regard Rabindranath Tagore as their great and sincere friend. It was in those grim years of colonial reaction when any attempt to tell the Indians the truth about the Soviet Union was ruthlessly persecuted that the great Indian writer decided to visit the USSR.

He awaited his chance to pay this visit with great impatience. "And now," he said at that

time "when your people have become so new and different from what they were as my friends tell me, I am all the more impatient to go. I want to know your music, your theatre, your dances, your literature."At another time he declared. "I do not want to die without seeing the Soviet Union".

Finally, his wish came true, and on September 11, 1930 he arrived in Moscow.

His visit to the Soviet Union was of truly historical import: it opened a new era in the development of the relations between the Indian and the Soviet peoples, and in a large measure mapped out the further steps in mutual understanding: friendship and co-operation between India and the USSR during the next few decades.

What Tagore saw in the Soviet Union 30 years ago, during the hard days of struggle for the consolidation of the first socialist state, deeply stirred him. Speaking before Soviet writers, he said:

"I am thrilled by the fact that you are the first to have given the people a chance to study, to open before them the doors of schools, theatres and museums.

"I dream of a free man of labour. The present civilization is suffering from diseases and abnormalities. It must be cured. I am convinced that your idea is very much like my dream. You are building up a creative individuality, that I, by myself, could not do. Therein lies your immortal service to mankind."

Tagore was able to stay only for two weeks in the Soviet Union. Nonetheless, he tried to learn the different aspects of Soviet life: he met and spoke with workers, peasants, writers, scientists, public figures, artists, actors, teachers, students and school children. At a meeting with peasants at the Central Peasants House, he said:

"If we learn by your experience, we shall be able to solve the peasant problem in India in the most effective way."

He told his large Soviet audiences about his country and replied to numerous questions, striving to disclose the finest pages of culture and art of the Indian peoples.

Speaking at a big farewell meeting at the tall of Columns of the Trade Union House in Moscow, he said:



A STUDY

by H. Mozumder

রবা**জনা**থ দনার্থামণ্যদ্রব্ধ ,

"I also dream of a time when it will be possible for my country of ancient Aryan civilization likewise to receive the great blessing of education and equal opportunities for all people. I am grateful, sincerely grateful to all of you who have helped me to see in concrete forms the dream which I had long nurtured in my imagination, the dream of liberating eternally-bound human reason!"

In an interview to correspondents of numerous newspapers on his way back home Tagore highlighted the great vital force of the Soviet Socialist State, the enormous changes in the life of the Soviet people. The bourgeois West European papers printed these interviews under sensational headlines such as "Tagore—Friend of the Russians," and "An Indian—Friend of the Russians." Tagore's voice, resounding to the remotest corners of the globe, was heard by millions of ordinary people everywhere.

In his "Letters About Russia" published in 1931, Rabindranath Tagore told in vivid and simple terms the truth about the Soviet Union, its economical and cultural achievements, the great reforms put through by Soviet society during the first decade of its existence. In his opinion one of the finest features of the Soviet society was the moral unity of the Soviet people inspired by the ideas of building socialism.

"After travelling in Russia I am to-day going to America," he wrote in one of his letters, "but I am still gripped by the memory of Russia. The point is that none of the other countries I visited stirred my imagination to such a degree."

In his "Letters About Russia" Tagore, time and again, compared what the Soviet Government was doing at that time for the material, social and spiritual upliftment of the Soviet people to what the British colonialists in India were doing to rob India and retard the spiritual development of the Indian people in the name of maintenance of "law and order". And naturally, this comparison was considered as "highly objectionable" by the British colonialists. It is not surprising, therefore, that the colonialist censors did not permit

the publication of Tagore's book in an English translation.

Everybody knows with what deep sympathy Tagore in his last days regarded the great patriotic war of the Soviet people against the Fascist aggressors. Even a few days before his death in July 1941, he said: "I am certain they will win!"

Tagore's splendid life-asserting art, which combined the finest traditons of Indian literature with the new trends that were filling the literature of the Indian peoples with realistic content and facilitating its progressive democratic development, exercised a beneficent influence on the culture of many countries: it aroused the great interest and appreciation of the Soviet people.

Rabindranath Tagore's name became known to the Russians before the Great October Socialist Revolution. The first Russian translations of his works appeared in 1913. In 1914-1916 two small editions of his works were published simultaneously in the Russian language.

After the October Revolution a new fuller edition of Tagore's Selected Works, edited by M. I. Tubyansky, was published in 1926.

Large-scale comprehensive work was begun on the study and translation of Tagore's books in the USSR after India attained Independence. The training of Indologists in the Soviet Union made it possible to translate the works of Tagore into Russian and the other languages of the peoples of the USSR not from the English translations but directly from their original in Bengali. In 1956 a new eight-volume edition of Tagore's works was put out in the Russian language. Separate volumes of his verses and stories, novels and plays are published from time to time. In all some 25,00,000 copies of books by Tagore have come off the Soviet press.

Tagore's work has enriched the culture of the Soviet Union and serves the noble cause of developing friendly cultural relations between the Soviet Union and India.

The Sun brings from acress the dark
The voice that awakens the meny
in the bosom of One Light,
... Tagore



#### Rabindranath

Poet and Secr

KEDAR NATH CHATTERJI

Some little while ago, while taking a comprehensive look—for the first and last time for most of us-at the magnificent archaeological remains at Nagurjunakonda, one of us remarked that the official guide book, published by the Publicity Department of the Government of India, contained many laches and lapses and was evidently written by one who had not gone deeply and properly into the subject. Our guide, who was no less a person than the retired Director-General of the Archaeological Survey of India, Mr. Ramchandram, who was then engaged as the Special Officer-in-charge of guiding the final excavations and collecting the materials for a museum and a monograph, smilingly quoted a Sanskrit verse to this effect:—"Why ask Hanuman about Samudra (the seas), he only crossed it in one leap. Ask Mainaka the winged mountain, who stays deeply immersed in it."

The same might be said almost all the persons who have attempted to make a complete survey of either the life and works or the personality of Rabindranath Tagore. For one thing his personality—vital, intensely brilliant and impressive as it was—contained complex depths beyond the reach of most of those who came into contact with him. And for another his activities, spread over a long and intellectually fruitful life-span, covered an extra-ordinarily wide stretch of cultural and educational fields, too vast to be fully surveyed from any single standpoint of view, Eastern or Western, Indian or non-Indian. Even the biography of Rabindranath written by one who has been in Santiniketan for many decades, can only be called an approximation, not free from lapses.

This year the centenary of his birth is being celebrated in many different countries and places, all over the world. Many writers and critics of note have written special articles for the occasion, which have appeared in literary iournals and cultural publications, published here and abroad. Some of them show deep appreciation

of some aspect of Rabindranath's life and works, others are of the usual laudatory type, garnished with the usual quotations and references to past events. A few have appeared in the opposite vein, mostly from Indian writers whose objective has been to gain cheap self-advertisement notoriety as is clearly in evidence if we analyse the flimsy basis of almost all of their arguments. There is no need to go into the details of the derogatory articles, as that would provide the writers with the publicity for which they are athirst. But as some of them has been trying to prove that Rabindranath's muse Western in origin only garbed in Eastern robes, it might be useful to consider the opinion others on that subject. But let us, first of all consider what Rabindranath himself had to say about it.

We find in the Chapter entitled "The Teacher" in his Religion of Man, which is a presentation of his Hibbert Lectures delivered at Oxford in 1930, a clear account of internal conflicts that he had experienced from the early days of his youth, which moulded his thoughts as a Poet and thinker, through the years of his adolescence into those of maturity. It is not possible to quote at length from that chapter, but it is all there for those who want to read.

After describing the urge he felt within himself, which led to the founding of the school at Santiniketan, he says—

"This brings to my mind the name of another poet, of ancient India, *Kalidasa*, whose poem of *Meghaduta* reverberates with the music of the sorrow of an exile."

"It was not the physical home-sickness from which the poet suffered, it was something far more fundamental, the home-sickness of the soul. We feel from almost all his works the oppressive atmosphere of the kings' palaces of those days, do se with things of luxury, and also with the callousness of self-indulgence, albeit an atmos-

phere of refined culture based on an extravagant civilization."

Then after describing the feelings of Kalidasa, banished from 'the immediate presence of the eternal', he says:—

"What was the form in which his desire for perfection persistently appeared in his drama and poems? It was the form of the *tapovana*, the forest dwelling of the partiarchal community of ancient India. Those who are familiar with Sanskrit literature will know that this was not a colony of people with a primitive culture and mind". After describing the nature of the life and thoughts of the *tapovana* dwellers, which he sums up with an excerpt from the upanishads\*, with its English rendering by himself, he goes on to say—

"It was never a philosophy of renunciation of a negative character, but a realization completely comprehensive. How the tortured mind of Kalidasa in the prosperous city of Ujjaini, and the glorious period of Vikramaditya, closely pressed by all-obstructing things and all devouring self, let his thoughts hover round the vision of a tapovana for his inspiration of life!"

In the very next paragraph he compares his own mental conflicts with that of Kalidasa thus:—

It was not a deliberate copy but a natural coincidence that a poet of modern India† also had the similar vision when he felt within him the misery of a spiritual banishment. In the time of Kalidasa people vividly believed in the ideal of tapovana, the forest colony, and there can be no doubt that even in the late age there were communities of men living in the heart of nature, not ascetics fiercely in love with a lingering suicide, but men of serene sanity who sought to realize the spiritual meaning of their life."

He then goes on to say that while the tapovana ideal carried a meaning that was part of the living faith of that age, to-day that idea

has lost any definite outline of reality and has retreated into the far-away phantom land of legend. And therefore, in order to be in consonance with the modern conditions of life the poet has to reconstruct the idea so that it could be the same in truth, but not identical in fact. "It was this urge which led our poet to bring in the spirit of the *tapovana*, for which his heart was yearning, in his poems which were composed in tangible words."

Of modern conditions, in his time, he says:—
"In our highly complex modern conditions mechanical forces are organized with such efficiency that materials are produced that grow far in advance of man's selective and assimilative capacity to simplify them into harmony with his nature and needs".

"Such an intemperate overgrowth of things, like rank vegetation in tropics, creates confinement for man,"

He thus comes to the conclusion that man is thus "building his cage, fast developing his parasitism on the monster thing, which he allows to envelop him on all sides. He is always occupied in adapting himself to its dead angularities, limits himself to its limitations, and merely becomes a part of it".

He is well aware that his conclusions run counter to "the doctrine of those who believe that a constant high pressure of living, produced by an artificially cultivated hunger of things, generates and feeds the energy that drives civilization upon its endless journey. Personally, I do not believe that this has ever been the principal driving force that has led to eminence any great civilization of which we know in history."

In giving an account of his own family environment he says:—

My own ancestors came floating to Calcutta upon the earliest tide of the fluctuating fortune of the East Indian Company. The unconventional tide of life for our family has been a con-

\*Te Sarvagam Sarvatah prapya dhira Yuktatmanah Sarvamevavisanti (Those men of serene mind enter into the All, having realised and being in union everywhere with the Omnipresent Spirit).

†Rabindranath himself.

fluence of three cultures, the Hindu, Mohammedan and British. My grandfather belonged to that period when amplitude of dress and courtesy and a generous leisure were gradually being clipped and curtailed into Victorian manners, economical in time, in ceremonies and in the dignity of personal appearance. "This will show that I came to a world in which the modern city-bred spirit of progress had just begun driving its triumphal car over the luscious green life of our ancient village community. Though the trampling process was almost complete round me, yet the wailing cry of the past was still lingering over the wreckage."

Enough has been quoted, I believe, to show that Rabindranath's concept of all that is of the essence in human life and aspirations was, clearly and unmistakably, Eastern and if anything, distinctly ancient Indian in origin. Let us now turn to the opinion of others on the subject.

The Golden Book of Tagore, which was published on the occasion of the celebration of Rabindranath's completion of the seventieth year of his life, is replete with the opinions of eminent writers of the West, who found in his writings the unmistakable voice of the East and of thinkers of our own country who found the finest interpretations of our ancient and eternal sentiments in his poetry and prose. But then those were the opinions of a past age, and so let us turn to those of to-day. It will suffice if only two such opinions are cited, one from a Western thinker and one from a Bengali critic of to-day.

Helmut G. Callis, Professor of History at the University of Utah, who is interested in a comprehensive study of History in its fullest aspects, has been in India till recently as a Fulbright research scholar. He has written an article in The American Review for April 1961, entitled, Rabindranath Tagore, India's Message to the Modern World. The article, which is an appreciation of Tagore based on a deep and intensive study of his works in English, is worthy of quotation at length, but we shall content ourselves with a few sample passage. Professor Callis begins his article thus:—

"Tagore was a giant of the mind; his stature stands out at the cross roads of the two ages, traditional and modern, and of two cultural worlds East and West, surveying both by virtue of his eminence as well as his globe-encircling travels. The favourable circumstances of Tagore's personal and cultural background enhance rather than diminish his greatness and to-day, at the deorstep of the atomic age, both East and West still have much to learn from him."

Then, after giving a short account of Tagore's intellectual legacy from his father Devendranath Tagore, he goes on to say:—

"Although Rabindranath Tagore was an original thinker, as a poet of life and love he was an intellectual descendant of the tenderly sens tive Vaishnava poets," who in the fifteenth and sixteenth centurics gave Indian literature philosophical depth as well as subtle colour. Back of it all stood, then as now, the monumental wisdom of the ancient originators of the *Upanishads*, those philosophical religious meditations appended as commentaries to the sacred text of the *Vcdas* (Books of Wisdom) probably towards the seventh century B.C.

"It is the philosophy of the *Upanishads* which is reflected in Tagore's religious poems and profound meditative essays such as those collected under the title of *Sacthana* (Worship in Meditation)."

Professor Callis proceeds to analyse the intellectual elements in Tagores concept of human ideals and closes it with a paragraph ending with Tagore's poem. "Where the mind is without Fear"

The Bengali writer is Shri Bishnupada Bhattacharya whose critical commentaries show a close acquaintance with our Sanskrit heritage of sacred and secular texts. Writing in the Bengali poetry monthly *Dhrupadi* for Asarh 1368 B. S. (June-July 1961) on Rabindranath's World-Realization Shri Bhattacharya comes to the same conclusion about the fountain-head of Rabindranath's inspiration. Shri Bhattacharya's appraisal being based on a far more extensive survey of Rabindranath's works, through his ability to study them in their original Bengali form and through his far more prolonged and

No less a thinker than the late Bipin Chandra Pal came to the same conclusion thirty years ago. cf. The Golden Book of Tagore.

closer acquaintance with the life's work of Rabindranath at home, the identical conclusions show how clear and unmistakable are the currents of thoughts, ancient and Eastern in origin, that have influenced and deeply tinted the life and works of Rabindranath. Shri Bishnupada Bhattacharya starts his article with the following passage\*:—

"উপনিষদের ভাষণার। রবীশ্রনাথের জীবনের প্রতি ওরে গ্রমনভাবে প্রবাহিত ছিল যে তাহার প্রত্যেক চিন্তা ও কর্ম সেই উপনিষদ অধ্যাত্মবোদ দ্বারা উদ্দ্র ছিল বলিলে মত্যুক্তি হয় না। রবীক্রনাথ তাহার কাব্যে সংগাতে প্রবন্ধে ভাষণে যাহা কিছু লিখিয়াছেন বা বলিয়াছেন, সে সকলই উপনিষদের ফল আদর্শের দারা অন্ধ্রানিত।"

This passage may be translated thus :--

"Every plane of Rabindranath's life was so permeated with the currents of thought flowing from the *Upanishads* that it would be no exaggeration to state that every thought and every deed of his were inspired by that form of deep communion with one's inner-being, as was enjoined by the *Upanishads*. Whatever Rabindranath has written or spoken, in his poetry, music, essays or speeches, has been activated by the main ideals of the *Upanishads*."

Shri Bhattacharya has demonstrated the community and continuity of thought, from the ancients of the Upanishadic sages to the Poetphilosopher of our days, by quotations from Rabindranath's poems and citations from our sacred texts, and has thus ably substantiated his statement about Rabindranath's life and soul being attuned with the vibrant exhortations of our ancients.

Indeed the same conclusions are reached by all of those that have the mental calibre and depth of scholastic attainment requisite for an accurate appraisal of Rabindranath's life, works and teaching. The crude and deliberate attempts at the denigration of the life and works of Rabindranath Tagore by a small coterie of self-appointed critics from amongst his own people can only be regarded therefore as being either an extension of the neo-Marxian doctrine that no outstanding reputation shall be allowed to stand that

threatens to overshadow the Marx-Lenin thesis, or as the working of mediocre intellects that are accustomed to evaluate every literary production along their own limited criteria for excellence-which, in the case of the most publicized of these critics, are the exhibition and exuberance of the sexual urge and the depictation of the murkier elements in the life of the "proletariat."

Enough has been said, I believe to prove that it needs a *Mainak* to sound the profundities of this sea of literary production. Now what about the man himself? Here again comes the same question on a different aspect. How can any ordinary mortal take the measure of a veritable Titan, standing "at the cross-roads of two ages, traditional and modern, and of two cultural worlds, East and West," as he did?

My recollections of Rabindranath start from the late 'Nineties of the last century and they continue, with one hiatus of six years from the end of 1913 to the autumn of 1919, till the very last minute of the fateful day that marked his passing away. But still I firmly believe that it would be presumption on my part to try to give a full picture of his personality just as it would be for anyone else who is living to-day. Only an approximation can be attempted on the basis of personal experiences and on the estimate of those few who came closely in contact with him, personally and intellectually.

Mahatma Gandhi's first contact with one whom he was to love and revere as his Gurudeva in late years came when he received Rs. 1009 from Rabindranath as a tangible support for the cause of the Indians at Natal---for whom Gandhiji was then conducting a passive resistance movement. Rabindranath had read Bengali translations of excerpts taken from Gandhijis paper, Indian Opinion, as given in the Pravasi. Being much impressed by what he read, he wrote to my father, who was editor of the *Pravasi*, saying that it was a noble cause and that he would like to send Rs. 1000 '- to the worthy leader as a token of his support. My father forwarded Rs. 1000 - to Gandhiji, whom he had come to know through correspondence and through the medium of the *Indian Opinion*, which Gandhiji acknowledged directly to Rabindranath. Thus started the contact between the two great souls, who later knew each other closely and intimately for nearly four decades.

Gandhiji, who was one of the sponsors of the aforementioned *Golden Book of Tagore* paid his tribute to his Gurudeva in the following few words, which express with far greater clarity than a lengthy paean the closeness of the bonds that held the two great souls together:—

"In common with thousands of his country men I owe much to one who by his poetic genius and singular purity of life has raised India in the estimation of the world. But I owe also more. Did he not harbour in Santiniketan the inmates of my *Ashram* who had preceded me from South Africa? The other ties and memories are too sacred to bear mention in a public tribute."

It will suffice to say that Mahatma Gandhi's tribute is in full accord with the opinion and sentiments of all who were capable of appreciating truth and purity as cardinal virtues, amongst the thousands of his fellowmen who came in contact with him.

I have already referred to the passage in the chapter entitled "The Teacher" of his Religion of Man, wherein he says that his family was regulated along an "unconventional code of life" which was "a confluence of three cultures. The Hindu, Mohammedan and British" and he further brings in the way how that was modified by Victorian manners. I would venture to say, with all due humility, that Rabindranath's personality evinced the lasting impress of all those variants to the end of his days, and the superficially apparent complexity of his nature was in reality a resultant of these three influences acting from different angles and with variable forces.

He was a Hindu with his deep introspection and communion with the inner-self that governed all his mature thoughts and actions as has been amply demonstrated by his life's work. His truly impeccable and courtly manners, his insistence on proper observance of formal behaviour, within the family circle and in public, the dignity that marked his outward appearance and movements in public and over all, the singu-

lar calm which gave his visage a look of complete detachment either in moments of extreme stress or on joyful occasions, all these were the outward manifestations of the Mughal Code of life that he absorbed during his early family days. In Iran, many persons, including Aga Fouroughi the Foreign Minister at the Court of Reza Shah, repeatedly remarked that Dr. Tagore very strongly resembled—not only in outward dress and appearance but also in behaviour and reactions in public—the old Persian nobles and divines of the Sufi School. Indeed the happiest look on Rabindranath's face that I saw while in Iran, was when he was seated by the graveside of Hafiz.

The abhorence of all references to sexual urges, and other milder forms of prudery observable in his later literary productions are reminniscnt of the early Victorian influences in his life. He did affect British dress and social customs for a time, after his sojourn in England in his early youth, but he discarded the dress and shed most of the acquired tastes of the Englandreturned of those days, with the coming of maturity. But he retained to the end the realistic outlook on current events and problems of the day that characterised the British attitude that he adopted early in life. This was in sharp contrast to his deeper concept of Life, Humanity and Time, which embraced all these as being inseparable from the Eternal, ageless and unbroken in life or death. I remember the day in London, about the end of August 1913, when after learning that Yeats had received news from reliable sources about Rabindranath being awarded the Nobel Prize for literature, we rushed to pay our respects and to felicitate the Poet. We were amazed to find him completely unmoved and detached. Indeed he firmly refused either to talk on that matter or to grant interviews to the newspapermen who had congregated in search of copy. A few months later, after he had returned to India, we were equally astonished to read in the Indian papers that were sent to us, about the cold and brusque reception that a host of his friends and admirers met, when a trainload of them had rushed to Santiniketan to congratulate him after the Nobel Prize announcement had been made public.

Long years after I understood why he seemed so inscrutably calm on that day in London, and why he reacted in that strange fashion when his admirers went in a body to Santiniketan to celebrate the honour awarded to him.

His inner-self had protested and so he had withdrawn within himself to debate whether this same and reward was of the essence. And it was evident that he had accepted the dictum of the inner voice that it was not of the essence: "Eha Bahya" was the pronouncement of the inner-self "it is of the (transient) eaternal sub-

stance," and that pronouncement was reflected in the sombre tune and words of the Song he composed on the occasion of the public announcement about the Nobel Prize, which went:—

এ মণিহার আমায় নাহি সাজে
পরতে গেলে লাগে এরে ছিড়তে গেলে বাজে—

"This string of jewels does not become me It is painful to put on and it hurts to tear it off—"

The same stream of life that runs through my veins night and day runs through the world, and, dances in rhythrine measures.

It is the same life that shoots in Joy through the dust of the earth in numberless blades of grass and breaks into fumultions waves of leaves and flowers

It is the same life that is rocked in the occan-cradle of birth and of death, in abb and in flow.

I teel my limbs are made glorious by the touch of this world of life. And my fride is from life-throb of ages dancing in my blood this moment.

-GITANJAIA

The history of the growth of freedom is the history of the perfection of human relationship

Religion of Main



### Tagore's Anti-State Attitude

Dr. SACHIN SEN

THE Constitution of India is committed to the concept of the social service State. Under the Directive Principles of State Policy, the State is asked to secure and protect a social order in which justice, social, economic and political, shall inform the institutions of the national life. Under Fundamental Rights there is the specific provision that no person shall be deprived of his life or personal liberty except according to procedure established by law. It means that State-trade laws, even if they do not conform to the principles of natural justice, will hold the field. The State may regulate or restrict any economic, financial, political or other secular activity which may be associated with religious practice.

This concept of the social service State seeking to regulate all secular activities, even when they are associated with religious practices, and to restrict personal liberty by virtue of Statemade laws gives enormous, unbridled powers to Government. And this is the anti-thesis of Tagore's political philosophy. His major political thesis consists in his anti-State attitude. According to Tagore, India had no faith in political and commercial aggressiveness, promo ted by the concept of Western nationalism. Tagore posed the query: what is the Nation? He gave the reply: "It is the aspect of a whole people as an organised power". Nationalism backs all strenuous efforts for the achievement of strength and efficiency through an accent on national aggressiveness and exclusiveness. N tionalism which promotes a sense of national exaltation.

Tagore was critical of power philosophy. He wanted that social desires were to be satisfied. India in the march of her history had given importance to social life, limiting the State activities to the minimum. To be best governed is to be least governed by the State. Tagore's

basic stand is that the social service State is not suited to the genius of the people of India.

The State possesses a coercive authority; it is supreme over any individual or group; it commands obedience, and it is competent to exact and enforce obedience to its orders. The supreme coercive power of the State is called its sovereignty. There is the philosophic conception of the State which suggests that the State stands above all narrow interests in society, that it exists to promote the good life, that it uses its coercive power on behalf of the permanent and abiding interests for which men live together. But in sober analysis, the action of the State is biased. The State needs a body of men who operate its supreme coercive authority. This body of men is known as the Government. Thus, Government is the agent of the State. The Government is not sovereign in the sense in which the State is sovereign. The Government may have limited authority; it may be called to account when it oversteps its authority. The distinction Letween the State and Government is to be noted. Government may make mistakes; it is composed of fallible men. And men have their own tastes, own faiths and they may confuse their private interests with the well-being of society as a whole.

The position is this that every act of the State is a governmental act. The will of the State is in its laws. And the laws are made by Government. Thus, the extension of the authority of the State in every activity of society gives enormous powers to Government. And those who command the coercive instruments of the State do not accept the position that they may be wrong. The purposes of the State are defined by those who are in power, and it is they who judge if the purposes are being fulfilled or not. Thus, three things are to be noted: (1) the State must of have extensive jurisdiction; (2) Government must hot have unlimited power; (3)

society must have freedom in restraining the arbitrary ways of Government.

Tagore's anti-State attitude flowed from his political postulates that society was sovereign and that the happiness of individuals could not be dictated unless men and agreed to work for their own welfare. Tagore's attitude was nursed by his concept of the role of the individual in society. The individual must rule himself. But he cannot have freedom if he remains in the prison-house of his selfish interests. The individual must have a higher purpose. He is not to remain in isolation. He is to live in fellowship with others. He must have a social conscience. He is to regulate his passions in the interests of society. The individual must respect social institutions which seek to strengthen social bonds and to awaken social conscience. Individuals, socially conscious, achieve the abiding interests of the community. The individual must follow not his blind impulse but his social conscience. The individual is not capable of high aims if he remains shut up in his own limited cell. Thus, according to Tagore, social relations give meaning and direction to individuals. Society can thrive when obligations are fulfilled. They are to be enforced by social institutions. When individuals obey social institutions the fulfilment of social welfare, they are free. Freedom is not throttled when individuals give obedience to the urges of higher living.

The foregoing analysis of Tagore led him to the acceptance of the true end of a rational freedom. In his view, society is in reality sovereign. The tigerish instincts of individuals are to be controlled. But they are to be checked, not by force but by moral pressure. The State loves to use force; society prefers to use pressure.

Allegiance is due not to an institution but to the purposes for which the institution stands. Hence, there is a room for rebellion in certain circumstances, according to Tagore. When the State acts as the guardian of moral values, it enforces obediences by its laws and punishes rebellion by force. The task of the awakening of the social conscience is to be left to social institutions and to leaders of society. They will widen the horizon of the common man by per-

the suasion, by education, by improvising social institutions and by improving social environments.

Tagore worked for a free society. In free society, there is the principle of self-limitation. It is an adventure for the discovery of the moral purposes of society. Free society asks for the growth of the individual, for the integration of the individual with the interests of society as a whole, for the activising of the moral and creative instincts in man, for the regulation of passions and appetites on desirable social lines. Freedom comes when the sense of responsibility grows. It is not linked with the right of franchise. Specks of tyranny are pronounced when there is moral apathy and the decay of social conscience and the proliferation of bureaucracy.

What are the tests of a free society? Tolerance, consciousness of the individual, the search for harmony and collaboration, social mobility, recognition of the principle of sutability, the race for adjustments, these are the principal tests of a free society, according to Tagore. The individual has his self-love and self interests. He has also higher instincts of sympathy and mutual help. The individual must consult the higher purpose of his existence. He is to live fellowship with others. Society grows there is unity and cohesion. It is not enough that differences are recognised. The opportunities of expansion and movement should not be denied. If friction is to be avoided, the impulse of co-operation has to be kept active. Tagore stressed the point that social institutions should have two objects, viz., the regulation of passions and appetites for the harmonious development of man, and the promotion of disinterested love for his fellowcreature. When man is not true to his higher nature, he abuses power and freedom. Thus, with Tagore, unfree society, widowed of social instincts, is the greatest hindrance to peace, progress and prosperity. It is not through self-love but through self-realisation that the individual is to achieve the moral purposes of society.

Tagore's anti-State attitude drove him to enunciate the following thesis: (1) A political miracle cannot be built on the quick and of social slavery; (2) weaknesses in society become the source of danger in politics; (3) tyranny is inevitable when man is not socially conscious. According to Tagore, truth is not only manifold, but it is ever moving. True, there are diversities and differences, but "they are fluid with life's flow, they are changing their courses and their shapes and volume". Those who set up boundaries to avoid collisions are moving in the wrong direction. And those who seek to obliterate differences for the sake of uniformity are equally on the wrong path. Tagore intensely believed in "the wrold-game of infinite permutations and combinations".

Tagore told us that man lived in a cage when his mind was not free and awakened and that social institutions were blind and unhelpful when life was denied movement and expansion. In short Tagore was scornful of puppet-men. He worked for "live men". And the Tagore thesis is that "live men cannot play the puppet for long". We should be ignoring man's nature if we try to make him a puppet. India failed in the march of history when she wanted to make man a puppet. The other countries would fail too. The State often wants to devour the individual and to make him a puppet.

The other major thesis that Tagore ardently preached was that brute force would end in the brutalisation of man's nature. He wanted us to fight the great fight in the field In "Char Adhyay" righteousness. Chapters), Tagore let his hero, Atindra, make the following declaration which was typically in tune with the Tagore thesis: "I will confess to you for the first time today: What you call a patriot, that I am not. The patriotism of those who have no faith in that which is above patriotism is like a crocodile's back used as a ferry to cross the river. Meanness, unfaithfulness, mutual mistrust, secret machination, plotting for leadership sooner or later these drag them into the mud at the bottom. That the life of the country can be saved by killing its soul, is the mostrously false doctrine that nationalists all over the world are bellowing forth stridently. My heart groans to give it effective contradiction.

Advocates of State authority argue that men are to be controlled and regulated. The ultimate objective is to promote social co-operation.

Power is necessary to create conditions for the satisfaction of the desires of others. If it is accepted that men are ruled ultimately by violence, there is a good case for the extension of the ambit of the State. But if men are to be ruled by the wisdom of those who appeal for understanding and co-operation, the sovereignty of society, on which Tagore's anti-State philosophy is based, has to be accepted. Tagore's free society depends on the taming of power and on the activising of moral instincts of man. Hegel's 'Corporative State' justifies the privileges of the holders of power, and it is based on an undemocratic ethic. Love of power has to be bound up with some end other than power. The real search is for social co-operation, not for the capture of the State power. The State authority gives power, but it kills man's soul. Bertrand Russel gives support to Tagore's anti-State attitude when he says: "If social life is to satisfy social desires, it must be based upon some philosophy not derived from the love of power". The governmental mentality has to go if social co-operation is to be achieved. Tagore's plea for anti-State attitude may appear galling to the idolators of the State. But it gives a sense of the value of thing other than domination.

Tagore's anti-State attitude derives sustenance from the two schools of thought, the Marxian school and the Idealist school. There is the Marxian school that the State which liquidates the relics of the class-system will necessarily wither away. If the State is essentially classdictatorship, there is no room for a State, in the Marxian sense, in any society which is completely classless. Perhaps the "Proletariat State" will not abolish classes altogether, and a completely classless society will not emerge. And in the absence of the completely classless society, the State will not wither away. And society will be free when class-movements and class struggles will not exist. According to Marx, classes are the uitimate realities of the historical process, but in a classless society, individual men and women will get back their lost position. Togore's emphasis is on individual men and women who have to strive for harmony and cohesion through social in itutions and not through the coercive powers of the State machinery.

In the non-Communist world, political philo-

sophers are slowly realising that the concept of the nation-State is interfering with the total wellbeing of the "civitas maxima". It was Tagore had never been weary of stressing the fundamental truth that people must think internationally or perish. The conception of a "civitas maxima" is no longer an idle dream. Western political philosophers, belonging to the pragmatic school, are thinking of the world-community, the "civitas maxima". They are realising that there is an egoism in the nation-State which bodes ill for mankind. They are thinking of "non-sovereign statehood". Many of the political philosophers are arguing that "the abrogation of national sovereignty is the condition upon which alone peace is safe in a world of democratic States". Thus, Tagore's anti-State attitude is in tune with the modern political thinking. Students of political science are aware that there is an end to all justice and freedom in society if the claims of the State are a priori superior to all other claims. In other words, the power to call the State to account is essential to freedom. And if the State is sovereign, social institutions are thrown in the background. The supreme coercive power belongs to the State. The transformation of the nation into the sovereign State has not been helpful to the growth of free society. We need conditions and institutions in which the nation-State is no longer sovereign.

Tagore recognised the infinite variety of human personality; he argued the need to give it the most diverse means of expression. Men live differently; so they think differently. If the State is sovereign and is taken to be the supreme coercive authority, competent and egged on to interfere in every social activity, the struggle for the capture of State-power becomes more intense. Today, there is a struggle for power between nation-States, and there is a struggle for power within them. The diverse means of expression become ossified when the State wants to devour the individual and social institutions. could not be happy if the variety of human personality is smothered. Hence, his major articulate premise was the anti-State attitude. If it is argued that "a world of competing nation-States, each of which is a law unto itself, produces a civilisation incepable of survival", the conclusion is irresistible that the all-devouring State cannot but create and produce tensions, subversive of, and hostile to, social harmony and cohesion. The national spirit, promoted by nation-State has an "imperialism" of its own. And when the regulatory powers of the State are extended beyond desirable limits, there is the inevitable crosion of free and conscious society for which Tagore lived and worked.

Tagore's idealist theory is taken to be faulty because man does not improve by persuasion and education also. The theory of the ascendancy of the State is equally faulty, because violence breeds violence and the interests of society cannot be served by making men puppets and dolls of the State. With Hegel, the State is the Divine Idea as it exists on earth. And he argued that all the worth of the human being was derived from his immersion in its activities. This is a dangerous theory, built upon the assumption, that the State can do no wrong. With Marx, the State is an organ of class-coercion, and not of the common service of the community. According to him, every State is a class-dictatorship. Marxian conception of history is a theory of class-struggles. and the relics of the class-system can be liquidated by violence only. Lenin developed the concept of the Party State where the Party was sovereign. Hegel found the proletarian classes sovereign; Marx found the proletarian classes sovereign; Lenin found the Party sovereign. Tagore found society sovereign. His accent was on class collaboration, not on the forcible ending of class conflicts. He rejected the concept of the alldevouring State; he found class-conflicts unsuitable for the higher purposes of society; he found the Party State as an engine of oppression. He proclaimed the need for social harmony, for social consciousness and for social justice through the awakening of the higher instincts of men.

Tagore agreed with Marx that men must make their own history. But are men purely governed by the material conditions of their production? Tagore stated his case when he stated: "Man must realise the wholeness of his existence, his place in the infinite; he must know that hard as he may strive he can never create his honey within the cells of his hive, for the perineal supply of his food is outside their wells. He must know that when man shuts himeself out from the vita-

Esing and purifying touch of the infinite and falls back upon himself for his sustenance and his healing, then he goads himself into madness, tears himself into shreds, and eats his own substance." This is the basis of Tagore's anti-State attitude, because it is through society and not through the State that man is to realise the wholeness of his existence.

আজ যথন পশ্চিম দিগন্তে
প্রদোষকাল ঝঞা বাতাসে রাজ্যাস,
যথন গুলু গংবর থেকে পশুরা বেরিয়ে এল—
অশুন্ত ধ্বনিতে ঘোষণা করল দিনের অন্তিমকাল,
এদো সুগান্তের কবি,
আসন্ত্র সন্ধার শেষ রশ্মিপাতে
দাঁড়ান্ত ঐ মানহারা মানবীর শ্বারে;
বলো 'ক্ষমা করো'—
হিংম্র প্রলেপের মধ্যে
সেই হোক্ তোমার সঞ্জার শেষ পুণাবাণী ॥

শান্তি নিকেতন ২৮ মাথ ১৩৪+ আফিকা

To-day when on the Western horizon
the Sun-set Sky is Stiffed with dust-Storm
When the beast, creeping out of its dark den
proclaims the death of the day with ghastly howls,
Come, You poet of the tatal hour,
Stand at that ravished woman's door,
ask for her forgiveness,
and let that be last great word
in the midst of the delivium of a
diseased Comment.

Saraniketan 17 March, 1937 -AFRICA

### Tagore's Reflexions On Economics

ASHOKE CHATTERJEE



In his early youth the Poet Rabindranath Tagore began to feel that there was a place for rhythm and balance in everything. Beginning with the smallest particles of matter and going out into the great universe of stars and planets, he found the same rhythm and balance which kept the material world going. In the world of thought, music or shapes and colours, there was again the same unifying force of rhythm and balance which composed a thesis or a basic philosophic principle out of ideas or a symphony and a masterpiece of painting out of various musical notes or from lines and colours. His poetry, his songs, dramas, operas, dance-dramas, stories, novels, essays, philosophical discourses and lastly, his paintings demonstrated in full this fundamental rhythm and balance which he had accepted emotionally as well as intellectually as the two basic dimensions of all creative work of art in the field of literature, music or painting. Rabindranath Tagore was a Prince among Poets, a master of musical composition, a rare genius in aesthetic discrimination and eclectic skill and a profound thinker who could analyse with ease all complex and composite ideas into their essential components and reassemble their basic conception into new and original creative forms.

He started painting when he was nearly seventy years old and collected in his mind the scattered lines, shapes and waves of colour that he found straggling everywhere around him, and by using the same intensely discriminating sense of rhythm, balance, fundamental accord and harmony, painted and drew pictures which astounded the art critics of three continents. His genius enabled him to create shapes where there had been no shapes before, to compose songs melodies out of the great and complex motifs of the ancient Indian Ragas and Raginis and to integrate in his wonderous poetical expression the most abstruse meta-physical conceptions of Dwaitabada, Adwaitabada or Dwaita-"dwaitabada.

His intellectual vision cut through the illusions of modern civilization like a flaming sword and laid bare in their true form and perspective what were disguised and hidden from our view and understanding; and that he would know well, critically and down to the basic ingredients the true meaning of all human institutions and endeavour in every field of man's life, should be accepted as natural by all who knew him and everyone who had studied his life and work. I have been asked to say something about his outlook and views in the field of national economics and I shall try to show from his own writings how he reached to the economic forces of modern civilization. I shall also try to draw conclusions of an explanatory kind from the Poet's writings upon various subjects connected with the general development of human relations. In his Gitanjali published in 1912 for which he was awarded the Nobel Prize for literature we find a beautiful exposition of the sorrows of having too much. Let us read it

"The child who is decked with Prince's robes and who has jewelled chains round his neck loses all pleasure in his play his dress hampers him at every step.

"In fear that it may be frayed or starred with dust be keeps himself from the world, and is afraid even to move.

"Mother, it is no gain, thy bondage of finerry, if it keep one shut off from the healthful dust of the earth, if it rob one of the right of entrance to the great fair of common human life."

The Poet always condemned over accummulation of material wealth and the piling up the aids to good living so high that no one could reach the objects and make use of them. Even the English who have a materialstic outlook speak of having "too much of a good thing" and the Poet thought that collecting and making huge dumps of things which might have been put to good use it there had been less of them, was a foolish approach to achieve perfection in material civilization. Economics teach us the same thing.

Economic Primers tell the students of this science of utilities that as the quantity of supplies of goods (or services) increase there is a progressive fall in the usefulness of further additions to the total of supplies. Modern civilizations worship the size and number of things. The bigger the size and the larger the number the nearer one comes to perfection; is one way of looking at things. And the Poet told us it was the wrong way to look at things. The value of things begins to vanish after a certain size or number has been achieved and man becomes a prisoner in the prison that he himself builds in the hope that his constructive efforts will bring him greater freedom and happiness. In Muktadhara he portrays the foolishness of some who build and construct and thus cut humanity off from the Good, the Eternal and the Beautiful. As in all things so in building, making, collecting and designing man can be aimless and devoid of any worthy objective and his work can be a source of sorrow and frustration to him and to others rather than of happiness and fufilment. The Poet thought rightly that the purpose of all construction and setting up of machinery was human good, and, if people built bridges or dams and erected power houses or plant in order to reduce humanity to a state of slavery in which men and women would toil without gaining anything that would enrich their mind and body then such "development" would be meaningless and a great loss to mankind. A few lines from his "Letters from Russia" written within thirteen years of the Russian Revolution (1930) would give us some indication of how he thought about the socioeconomic problems of humanity.

"I could never have believed it unless I saw it with my own eyes that within ten years they have lifted up hundreds of thousands of persons from the lowest depths of ignorance and ignominy into not mere literacy but into the honour of true Humanity.

"Travel is a great aid to education. In Soviet Russia there are elaborate arrangements for travel for all who wish to see country.

"In 1928 they allotted about 65 crores for education in the Ukrainian, Caucasian, Uzbeg and Turcoman

"The Bashkirs were quite illiterate before the revolution. Their education began in 1922 and in eight years they have got 2,582 schools. There are also two theatres, six museums, 14 urban libraries, 112 reading rooms, 30 cinemas in the cities and 46 in the villages. There are

891 recreation corners in the cities for rural cultivators and numerous dwelling places. Thousands have radios,

"There are arrangements in the big cities for young people to learn industrial work. They come from all parts of the country.

"They feel ashamed that they have put up in six years only 130 hospitals in Turcomanistan which is the most backward place in the U.S.S.R.

"Beginning with October 1930, the new budget year, a number of new scientific institutions and Institutes will be opened in Turcomenia, namely:

- 1. Turcoman Geological Committee
- 2. Turcoman Institute of Applied Botany
- 3. Institute for Study and research of Stock breeding
- 4. Institute of Hydrology and Geophysics
- 5. Institute of Economic Research
- Chemico-Bacteriological Institute and Institute of of Social Hygiene.

"In their opinion ordinary people do not exist for the advantage of distinguished persons....... No one can ignore Society in order to improve his own position.

"That effort at improving the fortunes of the country is really living and stable, which is the product of the emotions of the people. Those who wish to be the rulers of the people singly, they always try to paralyse all others by planned ignorance.......To-day we are won over by Mahatmaji's methods of political management, he will not be there to-morrow, and then all who want to be our managers will came up everywhere like the *Gurus* and Incarnations who crop up in response to the demand of those who are mesmerised by religions feelings.

"Where men have not been made ready, but opinion and ideology have been manufactured freely, there I do not trust the high and mighty leaders of men.

"The fundamental fact is that accumulation of wealth in individual hands destroys the self respect and joy of life of the people in general,. In such a situation an unbridgeable gulf separates limitless greed from un? limited jealousy.

"I wish that our villagers would practice co-operation in the field of production and economic management. The reason being the respect tha tco-operation shows to public opinion. There is no attempt at chastising the free will of others and it admits the rgihts of humanity. Humanity cannot be forced to surrender these."

Rabindranath went quite deeply into the economic life of the people and thought constructively about the problems that India had been facing for decades. He admitted that production and employment were essential parts of national life, and, though one could plan both to suit the requirements of humanity, there could be no question of planning a society to-day without modern economic institution. Just as a single individual was capable of producing all his national requirements without foregoing his spiritual.

nesthetic and intellectual endeavour and activities; so could a nation arrange its material affairs without in any way destroying its finer feelings or philosophical outlook. The real danger lay in the preferences that the managers of the various methods by which they thought they nation harboured within their hearts for the various methods by which they thought they would achieve economic progress. In many cases their inspirations had a foreign texture and pattern which could never be successfully wonder into the nation's life; for the reason that fundamentally alien thoughts, emotions and urges would be thrown out of the national mind at some stage, due to their incompatibility with the rhythm of life of the men and women constituting the nation. If the men and women reminded in their mental make up creatures of the middle ages, one could never instal in them desires and wishes which grew naturally in the minds of Americans, Germans and the British of the industrial era. The fundamental thing therefore in fully and permanently establishing modern institutions in India is education. By education the people of India would become modern in their outlook and new institutions would then find a favourable environment in which to thrive and grow.

In his analysis of the genius of different peoples for different kinds of achievement (*Kripanata* 1322 B.S.) he said;

"Human ability has a certain surplus over the individual's personal requirements. He can use that surplus to achieve more than what he himself needs. In animals their ability is limited by their individual needs, and, they therefore have no creative effort. Man has his surplus ability which he denotes to building up his civilization.

"When we judge a nation we have to think what that cation has done with its surplus of ability. What have they constructed with it and to what purpose?

"We see in England that after having fulfilled their own requirements they have spent that surplus to build up a political system which is very special and to keep that system intact and active.

"We in our land have been spending that surplus of ability to build a strong family life as opposed to political ofe. Our education, beliefs, moral preferences and retions are determined by our family life."

We do everything to strengthen our family life. In other countries family ties dissolve and vanish where they continue to bind us to dis-

tant relations whom we very often do not even know. So when in other lands people do a great deal for society and the nation; our relations muster strong to separate us from other people and we find we have no ability left after we have provided for our kith and kin. If we are asked to do something for our families, we shall do a great deal; but society, the community and the nation will always be relegated to a second, third, or a nineteeth place.

Individual enterprise, the urge to do things, the impulse to put one's shoulders to a job, these are the psychological foundation of the national economy. Raw material and some capital is always there; but if the human element does not come forward no amount of talk or calculation will achieve the economic objective. The idea that those who are starving will always come forward to do all that is required to be done is wrong. For, not all the men are starving and hankering after the low paid jobs which one should get manned according to any plan of work. And starving men will not get the most out of plant and raw materials. The urge to work, therefore, is essential. And Tagore's idea that individuals must feel that urge within themselves before anything will get properly done, is economically sound. A study of the results achieved by the Congress Government during recent years will prove the truth of the above viewpoint. No target in any sphere of work has been hit by State or private employees, and the reason is that nobody feels any work to be his own personal objective, which he must achieve for his own satisfaction. The greatest weakness of all our economic efforts has in trying to get work done by paying a minimum salary and without giving the worker a personal interest in his job.

When Viswa-Bharati University was started by Rabindranath his principal objective was to establish human relations on a universal basis by bringing intellectuals of different nations as well as students from far away countries to his University where they could learn to appreciate and respect each other's culture and civilization. I had the good fortune to be selected by the Poet to teach Economics in Viswa-Bharati for a few years. It was then that I was struck by his deep insight into the fundamental facts of national

economy. He could visualise all economic enterprise of national dimensions with the same clear sightedness as he could in the case of a single man tilling his field or mending the roof of his hut. The nation, in point of economic effort, was like a complex and gigantic human entity as he saw it work and enjoying the fruits of its labour. Modern automation of work, be they individual workers or the organized man power of nations; lack that personal and human quality; nobody has any personal or even group emotions to achieve anything. The Poet gave top priority to this personal and human emotion which inspired people to achieve anything. Like an artist expressing his innermost realizations in line and colour or a poet giving shape in chosen words, to what he had seen as a mental image; workers, the Poet thought, should work with emotion and not under duress. Calculations and plans of an impersonal kind produced no such emotion in the human being concerned.

"The truth of matter is, that arguments or reasons or needs can be explained with statistical charts, only to damage our senses and without building anything. Our researches attract the admiration of people who do not follow up that admiration by any deeds.

"There is an English proverb, 'Where ther's a will there's a way.' But no one has said, 'Where there's a good reason there's a way.' That our innermost desires would find a way for us, would have been a many way to look at things, before we had no faith in any such outlook. We thought we were free to wish or to desire but it was in the hands of others to find a way —our hands were here only on sign on petitions (Siksha-1313 B.S.). Self reliance and personal emotions and attachments transecend all plans and calculations. Without that personal interest and emotionally alive human contacts all realizations become meaningless by reason of Bureaucratic management being second hand. of national affairs is always bad for the nation's morale. To do this out of love and the urge to achieve something is always better than doing it under orders or on pain of being subjected to Industrial administrations have found that the workers' unwillingness to co-operate is not always a matter of money gain. The mere fact that the workers are carrying out orders and

not taking any part in giving those orders make them unresponsive to the calls made upon them by those who hire them, order them and pay them. The workers remain emotionally aloof and render their service as stipulated in their terms and conditions of service. And that is seldom enough to make things more at the desired speed and in the best manner. The Russian Stakhanov took his work as a matter of personal honour and was, therefore, emotionally placed in a position to break world records of out put. He broke records and people now speak of Stakhanovism when they describe whole-hearted efforts at production. The Poet discovered the secret of human productivity both in point of quality and quantity. The highest quality and the greatest quantity can only be achieved when there is a genuine desire in the worker to achieve the best and the most.

The Poet knew that whoever planned to achieve something in the field of work, individually or in the company of others; had to have the fullest emotional co-operation and support from the worker or workers in order to succeed. Scientific statements relating to methods, technique and operation; analysis of the factors of production; sanctions, allocations οf funds bureaucratic press buttom tactics to set things in motion; would bring success only to the extent that an impersonal and lifeless mechanism can achieve success. It would require the fullest mobilization of human emotions to get things done to the best advantage in every way. This cannot be achieved whether by Chambers of Commerce offering shares and employment or Bureaucracy through taxation and planned management of a soulless organization. It is Pran the clan vitale or vital urge in human beings, which can perform miracles if properly inspired. The Poet had this mission and realization when during the Swadeshi Movement of 1906. India swept forward to do things for herself ignoring the British rulers of India. Has the day come again for us to go ahead by ourselves and without the support of the Bureaucracy and the Chambers of Commerce as those in early days of our national struggle for freedom. For we all feel that although we are being deprived of many things and forced to deny ourselves of the good things of life at every step by our



100



AS EDITOR OF "SADHANA"

সম্পাদক রবান্দ্রনাথ



TAGORE IN 1925

द्रवोक्तनाथ ১०२६

Bureaucratic Government, we the people have been left out of the "wishing" to do things. It may be proved for the sake of argument and by theoretical analysis that we are the fountain from which flows all inspiration to do things at Government level; but we know in our heart of hearts that we are being cheated out of something vital, namely, our personal and emotional contact with the planning, the sanctioning and the actual work involved. The public are the owners of the State buildings theoretically, but they require passes signed by the bureaucrats to

enter those buildings. They, therefore, do not feel that they have anything to do with the ownership, occupation or management of those buildings. The same is true of all the railways, roads, canals, power plants and factories owned by the public. The Poet's emphasis upon the vital bonds that should bind the people with the things that "they own, build and operate" is of great significance, and our bureaucrats should make a special study of that part of his philosophy to guide them in national planning.

Those who Struck Him once in the name of ther ruless are born again in this present ag.,

They gather in their frayer-halls
in a fions garb
they call their soldiers,
'Kil, Kil', they shout
in their roaring mingle
the music of their hymns,
while the Son of Man in his
agony frays
O God, Jling faraway this enb
Filled with the bitterest of forsons.

সেদিন তিকে মেরেছিল যার।

ধর্ম মন্দিরের ছায়ার দীড়িয়ে

তারাই আজ মতুন ছন্ম নিল দলে দলে,

ভারাই আজ ধর্ম মন্দিরের বেদীর সামণে থেকে
প্রভাগের করে ভাকচে থাকক সৈহতক,

কলচে —"মারো, মারো।"

মানব-পূত্র বর্গায় বলে ড্রং জেন ইংগ চেপে,

কেন আমায় ত্যার করলে।

1932 - Son of Man শ্ৰাৰন ১৩১৯ - মানব পুত্ৰ ( পুনশ্চ )



### Honouring & Dishonouring Tagore

PROF. TARAKNATH SEN

It is unquestionably an extraordinary piece of good fortune for us, Bengalis and Indians, that a great man and writer like Tagore was born among us. I, for one, am not quite sure whether we deserve it fully. Deserved or undeserved, it is undoubtedly one to express our thankfulness for, in public and on a national scale, on this occasion of the centenary of his birth. But the expression would not be worthy of the occasion if it were confined to only ephemeral celebrations. To be commensurate with the greatness of the occasion, ways of expression of substantial and permanent worth must be sought for. I am going to speak here of two such.

One of the very best ways of honouring the memory of Tagore would be, to my mind, to prepare a standard concordance to his works. In English they have had by now standard concordances to the works of nearly all their major poets. Surely we owe it to the memory of our national poet to prepare and bring out a standard concordance to his writings. This will be a work of solid worth and permanent value; a reliable concordance will be to students of Tagore an invaluable reference book and tool of research.

It is by no means an easy task to prepare a full concordance to the immense body of Tagore's writings. It calls for a team of devoted workers and adequate financial provision, and will be necessarily spread over a number of years. But a start might well be made in this centenary year, and would form a worthy pact of the centenary celebrations. The compilation of a verbal concordance, covering both his prose and his verse, is what we should attempt in the first instance; that of what is called a 'real' concordance, that is to say, a subjectwise one, may be undertaken later.

The Visva-Bharati University should, to my mind, take the work in hand, and approach the Central and the West Bengal Government for financial assistance in the undertaking. Since both the Governments have sponsored the centenary celebrations this year, financial assistance towards the compilation of a Tagore Concordance ought to be regarded by them as a necessary part of the obligations they have assumed.

The other way of honouring the memory of Tagore I am going to speak of, was suggested by episode recorded in Sm. Nirmalkumari Mahalanobis's recently published reminiscences of the last days of Tagore, Baishe Shraban. Only a few weeks before his death Tagore was speaking to the people assembled in his room (including the authoress) of the sufferings of Bengal villagers, witnessed with his own eyes, due to scarcity of drinking water; and she found the Poet in tears as he spoke. Let us honour those tears of the Poet, shed on the eve of death over the sufferings of his countrymen. They are sacred tears. They are best honoured if the Government of West Bengal makes it a point to sink one or more tube-wells, as needed, at every village in the State which has none, and to add to their number where the existing ones, if any, are not sufficient to meet local needs. A plaque should be attached to each such tube-well describing the occasion of the installation. It is not yet too late perhaps to insert a scheme like the one suggested in the Third Five-Year Plan of West Bengal. It would bring home to the masses of Tagore's countrymen as nothing else perhaps could how much they were in his thoughts and how he was indeed their 'national poet' in a very real sense of the term. Tagore, it must not be forgotten, was not merely a poet and man of letters but one who worried himself a good deal over the problems of an afflicted country and world and a very large part of whose multifarious activity consisted of social service alone. This centenary year calls for a memorial to the Poet that would emphasize this aspect of his life and work.

Ways of dishonouring the memory of Tagore are many and varied, and it is not the purpose of

this article to catalogue them. I would confine myself here to one rather insidious way of honouring his memory which amounts to dishonouring—I refer to the filming of his works. Film versions have been made within the last few vears of two of his best-known short stories two of his finest—Kabuliwallah and Kshudita Pashan (Hungry Stones). (Films of other short stories are in contemplation or in the making). Both the films add a lot of alien matter to the original stuff—paddings and graftings, frills and embroideries, that tend to give a spectator, who has not read the stories themselves, the impression that Tagore did not know his art. How is it possible—the film-makers might ask—to transform a short story into a feature film without additions? Of course, not. Exactly the reason why film-makers should leave the short stories of Tagore severely alone. The short stories of Tagore, and the two stories, Kabuliwallah and Kshudita Pashan, in particular, are each a selfcontained and self-complete work of art. Their concentrated form would not brook an addition here or a subtraction there; any the least interference sends its integrity to pieces. That is the sacrilege (aesthetically it is no less than that) that has been perpetrated in the two films. The film of Kabuliwallah adds details about the prision-life of Rahamat that would furnish matter enough for another short story. In that of Kshudita Pashan the fine poetry of the original is reduced to prose in the way a series of suggestive interrogations are turned into flat affirmations, the supernatural, realized as a feeling in the original, is brought down to an ocular level, and a hint of re-incarnation thrown in for additional embellishment. The two films have undoubtedly their merits as films. But even on the most liberal appraisal of their film virtues, the question still remains: 'Why create one work of art by killing another?'

Literary classics are often mutilated beyond recognition in western films. But then, fortunately, the majority of picture-goers in western countries are acquainted with the originals of such films: which is not the case with the two films in question, so far as non-Bengali audiences are concerned. The two films have been widely exhibited outside West Bengal. Of the non-Bengali film-goers who have viewed or will be viewing the two films, only a negligible minority have or will have read the two stories of Tagore either in the original or in their English translations. The non-Bengali film-goer, therefore, could hardly be blamed if from his experience of the two films he concluded that Tagore was a writer who used to pad his short stories with crude and meretricious otiosities. Would that be a service to the memory of Tagore? The least that filmmakers could do if they cared for the memory of Tagore would be to preface such films with a candid declaration that, while some of their matter was taken from this or that work of Tagore's, there was a good deal in them that was simply not Tagore's.



### Rabindranath and Art

ARUN SEN.

IN 1910, the rising time of the Bengal School had inundated the country. Intellectuals greeted this school with hopes in their hearts, and dreams of a revival of the priestine glories of the past. Our knowledge of art in those days was meagre and pathetic in its poverty. It was derived from the staid volumes created by British clericals, who vomited their derivative erudition in these volumes. They discoursed patiently on Helmanism, Asia Minor, elegance and beautyinterlaided with cheap prints of Greek and lover of Roman art. On worse, we regaled ourselves on the vapid outpourings of Victorian age—distant archeologists, who vented their imperialistic spleen on Indian gods, and godesses. In a word, we had not the faintest motion of the past, of the revival of which we dreamed. We were pessimistic of a virulent type.

In 1910, Dr. Coomaraswamy's exhibition of Indian paintings was a bombshell fluency on the serene atmosphere of our passeisic world. For the first time, we realised the significance of Rajasthani and Pahari painting. The vision unfolded itself gradually as the result of continuous labour and study. But this did not scatter our dreams of the revival. The comprehension of the wide gulf between mediaeval India and modern Bengal was a slow process, uncomfortable ideas of the inadequacy of techniques began to on our hopes. But we persisted, and penetrated further into the past. We passed on to a steady on ancient India—and careful study of Ajanta, Bagh, Sigirnja presented an utterly novel world. We had a glimmering of the idea that a revival of the past would not be a facile process, and orduous labour would be necessary. The discomfort of doubt obtruded on our hopes—our dreams were clouded.

Into this atmosphere of doubt, Rabindranath penetrated—at first as a disfigure in the background. In 1914 I had prolonged conversations with him in that memorable octagonal room. His

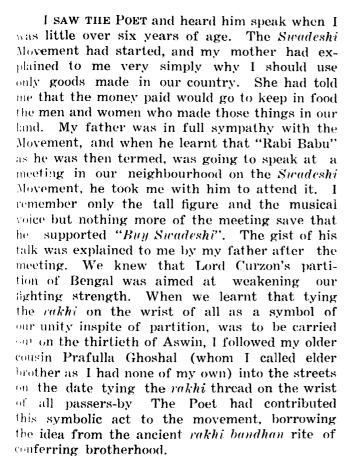
ratiscinations were (as always) tinged with Sarcars. He pointed out that the Raiasthanis and Paharis lived in a different world—in which feudalism ruled with its securities, its balances. its exploitations in which an infacet agriculture was welded with pastoralidylls. Thereby a culture was created, which was entirely alien to us in modern Bengal. We were living on the threshold of the Industrial Revolution, and the mad rush of progress meant a holocaust of all that the past stood for. It is that with which we would have to come to terms and not with the distant memories of past. He reminded me of the cruel fate of the Pre-Raphaelite Brotherhood, of the duly entombment of Rosette and Millais and with cruel laughter reminded us of the gloom and darkness into which the Pre-Raphaelite had plunged us. What is a trueism now as a revelation then.

Thereafter I had occasional discurses with He was anxious to pay into one chaning thoughts and ideas. To my questions regarding the courses which art too take in Bengal-he used to reply with an enigmatic—Wait and see. But his noble rebellion burst on us with dramatic suddenness. He had gone to France, the fountainhead of inspiration where was a living tradition, where inspired and a whole troupe of heroes struggled, starved and created. Rabindra naturally began to paint according to the truest of a living tradition. His multi-ideas burst forth in line and colour, and his creations were imfeeted with a new life. They were not suave or elegant, but living. He did not see in colour with a hundred lives but struttled with a thousand thanks. His themes were varied and multi for he was inspired by a vigorous life, not by a moribund tradition.

He threw out a challenge to the aesthetic world and I ask you to judge him as he will be judged in the Bar of History,—as a rebel not as the vanguard of the Rocoses.

### Rabindranath

PROF. KSHITISH PROSAD CHATTOPADHYA



Although Rabindranath did not join the ditant movement for Independence, neverthess, in his own way he contributed enormousto it, through songs, poems, speeches and cas. I have already mentioned one of his orlier contributions. Later, during the First orld War, when hundreds of young men of mgal were being interned and mal-treated, the set came out with powerful articles and eeches against such action. He still believed that epoch that the ruling class of Great Britain amenable to reason; this led him in his amous "Choto o Baro" to try to persuade them



to control the "Small Englishmen" here in India from such wrong action. In his speech "Kartar Ichay Karma" he lashed out at the unjust police arrests of the period. As a student at College at the time I listened with rapt attention to these speeches and once I felt very proud of the fact that I was serving as a volunteer at the hall door to regulate admission to the lecture.

One sentence has remained in my mind. The Poet said (in Bengali), quoting the illustration (in Sanskrit) of logicians, that fire is pre sumed when smoke is seen on a hill. But, added the Poet "wherever the fire of patriotism burns, the police infer, there must be the smoke of anarchical violence". Later when the Jalianwallabagh massacre occurred, followed by unheard of deliberate humiliation of the people of Amritsar by the military authorities, it is wellknown how the Poet came out not only with a statement, but a gesture that betokened utter condemnation of British Rule in India. Gandhiji had by then came back to India and Indian politics and he soon came in contact with the Poet, and along with those who worked in Shantiniketan, referred to him as Gurudev. What the Poet said to Gandhiji and what his attitude to Charkha was well-known through his writings. I have no personal knowledge of these matters. But I saw a different side of him during this period. Our family and the Tagores of Jorasanko had been united by many ties of marriage. As a young lad I had often been to their house on ceremonial occasions and sometimes attended functions at Bichitra to see the Poet participate in his dramas or to hear him recite one of his poems. But I came much nearer to him when, on my return from Cambridge in 1923 I was formally engaged to his grandniece Monjusree the daughter of his favourite nephew Shri Surendranath Tagore, a litterateur in his own right, and well-known as the founder Secretary of Hindusthan Co-operative Insurance Society.

Not only Shantiniketan but the Jorasanko house of Tagores was quite often the scene of preparations for presenting to the public his dramas, operas, and seasonal songs strung together like garland. At the time I mention, the Poet was getting ready to present at the Empire Theatre his play Virsrjan. In the course of my frequent and regular visits to Bichitra house with her parents, I had sometimes met Tagore this time, where my affianced bride was staying and in course of occasional discussion stood up for my point of view. The Poet jokingly referred to me as ready to twirl the sword, and thought that I was a suitable person to act the role of Scnapati Nayan Roy in Visarjan. So I came every evening to see him patiently coach all participants in the play and myself also to get lessons from him. Tagore was to play the role of Jaysinha a young man with royal blood who eventually sacrified himself for the good of the people. The role of the artless young girl Aparna who falls in love with him was to have been played by a young girl (Sm. Ranu Adhikari now Lady Ranu Mookerjee) who unfortunately fell ill at the last moment. Her place was taken by my financee Monjusree who was also a great favourite of her granduncle. On the day of the play Shri Abanindranath Tagore and Shri Nandalal Bose employed all their art to make Tagore then over sixty, to look as young as possible. Actually, when the two great artists had finished their job, he looked barely forty I remember I gazed in wonder at the change in his appearance, as he came down from his room on the second floor and remarked on his youthful mien. Tagore smiled and said playfully "Alas what is the good of it? However young I may look, I have no chance against you with my grandaughter" (In Bengalee Grandaughter—Grandniece).

Sometimes an elaborate little comedy or play—let would be got up only for the large family gathering in the three houses in *Jorasanko*. A few weeks after the play *Visarjan* had been successfully presented, a comedy was enacted at the Jorasanko houses. Shri Gaganendranath Tagore made a few changes in his personal appearance and called on the Poet, ostensibly as a different personage to ask for his blessings for his newly married son and daughter-in-law.

Tagore in his turn pretended to mistake him for some one else and made some remarks at which the visitor took offence, naturally in pretence—and went off in a huff.. The Poet then learnt his (pretended) mistake and sent a nice letter of apology, inviting the newly married couple to meet him two days later. There was of course no such wedded pair; but their part was played by two grandnieces of Tagore, the role of the bride-groom being allotted to my affianced. Shri Gaganendranath took charge of the make up and made a wonderful job of it, so that when the fake pair came, none of their relations knew them.

I believe Sm. Ranu Adhikari had said in the course of a talk with Tagore she could not be deceived by playacting and this comedy was a test for her, which however found her wanting. I had no idea before I called as usual in the evening at Jorasanko as to who were personating the bridal pair. My sister-in-law Sm. Sujata daughter of Shri Gaganendranath Tagore had married my cousin Shri S. K. Mukherji. She came to me and asked me to see the masqueraders. Her coming, I must confess, put me a little on my guard. But to expect that I would not know my wife (to be in a few month's time) however garbed and made up, was asking for the impossible. Tagore was, I believe, pleased when he learnt that I had recognised her under the make up. I have left out many details, of the comedy enacted, as it has been described in full some years ago, in Bengali. in an article about her granduncle by my wife.

Tagore officiated as the *Acharya* at our marriage and spoke in his own inimitable way at the end of the wedding. Next day he blessed us as we left for our home.

My pre-occupation with my work and with politics—into which I drew my wife, as I have always held that husband and wife should work for a common ideal in life—left very little time for us to go to Shantiniketan. The Poet would have liked my wife to participate in the dramas and song festivals there, in view of her great musical and histrionic talent. But she had to disappoint him to stand by the side of her husband during the troubled times and to look after her family—two young sons and an ailing mother-in-law. The Poet had too big a heart to

resent this and made us welcome whenever either of us could visit him.

Once he came to the residence of Shri Pramatha Chaudhury (Birbal), whose house and ours adjoined; there was in fact a common passage to Mayfair Road for both houses. The Poet was sitting in the ground floor verandah facing the lawn next to our houses as we went to him to pay our respects. My wife had my eldest boy, (the second had not come then) a chubby and handsome youngster, in her arms. The Poet lightly caressed his cheeks and asked what name we had given him. She said it was Gautam. The Poet asked "Why Gautam, and not Maitreya"? I said that I felt deep reverence and admiration for Gautama Buddha and so had given his name to my first born. The Poet became abstracted and gently uttered a line of verse. waited silent, and expectant; a poem was the way. Alas! there was an interruption. Shri Chaudhury came back, and welcome as he was, the train of thought was broken. The Poet was to go a short distance; but as he was not quite well he did not want to go on foot. Shri Chaudhury had gone to ask his chauffeur to take Tagore in his car; but came back to report that something had gone wrong and the car would not be soon ready. I told the Poet that I had a ramshackle vehicle which went all right: if he was agreeable I could take him in it. The Poet laughed and said he did not mind how old the car was so long as I took him safe and sound in limb the short distance that he wanted to go.

We could visit him very rarely at Shanti-aiketan, but went to offer our respects whenever he came to Calcutta. As I have stated earlier, our visits were always welcomed by him even though he might have wished his grandniece to visit him more frequently. Once my wife went with my friend Shri Subhas Chandra Bose to Shantiniketan to persuade the Poet, successfully it appeared, to lend his name to an appeal by Subhas. Let it not be misunderstood that the poet had to be persuaded against his own judgment.

The last time I saw him in Shantiniketan was towards the close of his life. His health was failing and on the morning that I called he was not seated at his usual place in the covered verandah. His personal servant told me he had been slightly indisposed the previous evening and was then resting in the inner room. I told him not to disturb the Poet but let him have later the note I scribbled—just conveying my pranams and adding that I was going away without performing my obeisances as I did not want to disturb his rest. I had barely gone a hundred yards when the servant came running and said that I was to go back. I found the Poet seated in the verandah; after touching his feet I said "I did not want to spoil your rest; I feel sorry that I have failed." He smiled in his charming way and said "But you do not understand. How can I face my grand-daughter the next time I meet her and she asks me why  ${
m I}$ did not see her husband?" Then he added, with another smile, "I am much better to-day. But tell Moniu that I saw you, rising even from my sick bed".

The next time I saw him, he was burdened with the sorrow of a coming bereavement which touched us as well. His favourite nephew Shri Surendranath Tagore lay dying. The Poet came to his residence (which was opposite our house) and made over the first few bound copies of "Visya Manaber Laksmilabh" to its author. Barely a year later, the Poet himself passed away. As he lay in State in the ornate cot that had been brought for his last journew, the marks on his face and forehead, of age and of the sufferings of illness were smoothed out and one could but gaze in wonder on the noble visage with its great beauty and dignity, in repose in his last sleep. When his body on the cot was to be brought down from the first floor on the way out to journey's end, I claimed the privilege, along with Kavindra and Manoj two grandsons of Gaganendranath and Masoji a former student of Shantiniketan, to shoulder the pall and to bring it downstairs and out of his ancestral house.

### Indian Music & Rabindranath

SWAMI PRAJNANANANDA

Calcutta



MUSIC is an art,—a composition of sweet and soothing tones and tunes, of meters and rhythms, in different forms, in different modes. It has a long history behind it; it has a tradition, and though it evolved in the shadowy past, it took a definite shape in the Vedic period, and a more systematic and scientific form in the first-second centuries A. D., when Narada and Bharata formulated the laws and principles of music in the Naradisiksa and the Natyasastra. Though music underwent many metamorphosis in different ages, yet it preserved its fundamental unity and ideal through all ages.

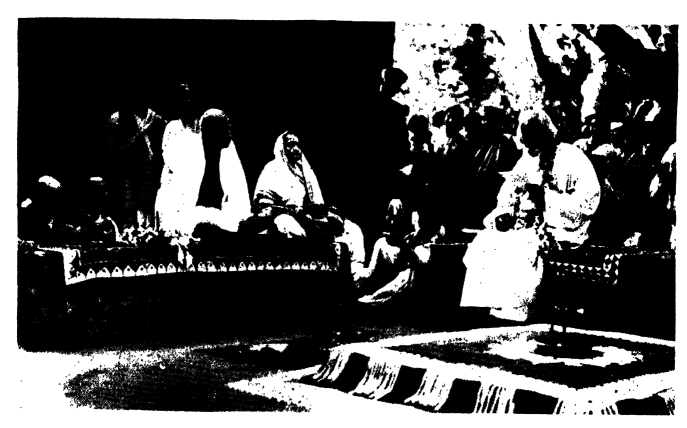
The music, that evolved and nurtured on the soil of India, that maintained throughout the Indian spirit and tradition, is known as "Indian music". Indian music has a special charm, characteristic and feature of its own, and so it differs from music of all other nations. Rabindranath realised this truth, and recognized it as the most exalted of all arts.

He has observed in his Religion of Man that music "assumes a tune-form which is definite, but a meaning which is indefinable, and yet which grips our mind with a sense of absolute truth." "Our music," he has observed eleswhere, "transcends the prescient of everyday life, so there is to be found so much of tenderness and infference to worldly joys and sorrows—as if it is ordained to reveal the story of the innermost and inexplicable mystery that surrounds the soul of man and of the universe." While comparing the music of India with that of Europe, he has said: "In India, our best thoughts are engrossed in the devotion to song, and we have to overcome the difficulties mainly in the song; in Europe devotion to voice is their first concern, and they perform most complicatedly wonderful feats with it. An appreciative audience in India are potent to listen to the beauty of the song alone; but in Europe they listen to the singing of the song". He has further said: "I hold that the provinces of Western and Eastern music is, as it were, strangely

twined with the actualities of life, so it becomes easy to connect the air of a song with multiform experiences of life." Many of the savants of other countries are of the same opinion that Indian music is superior to others for its emotional appeal together with transcendental nature and beauty.

Rabindranath was a staunch follower of Indian music, and yet he had a sympathetic outlook for music of all other nations. He learnt music from his childhood, and the palace of Jorasanko, Calcutta, famous for the culture of classical music. Most of the Muslim and Hindu Ostads of repute from all over India, used to congregate at the Jorasanko Tagore palace at all times of the year. His ear was very keen and trained, his aesthetic sense of music was acute, and his power of perception and appreciation of good and pure music was very sharp. So he mastered many colourful dhruvapadas from the famous teachers like Vishnu Chakravurty and Jadu Bhatta of Vishnupur.

But he was a man of independent spirit in every walk of his life, and so he sometimes revolted against the steriotyped or monotonous method of the practice of music. He believed that the new things may rise from the ashes of the old ones, and every epoch of history possesses certain new outlook, novel character and idea of its own. It is true that music of both Vedic and classical times underwant some novel changes during the Mahommedan period, and music that was prevalent in the mediaeval times, is sure to take some new course in the present time. As everything in this world of change is not constant, so the principles and practices of music of every age must be subject to change with some new additions and alterations to suit the taste and temperament of the people of different ages. Rabindranath was a bright example of his own conviction. In the first part of his life, he composed hundreds of



GANDHIJI & KASTURBA WEI COMED BY THE POET AT SANTINIKETAN

February 1940

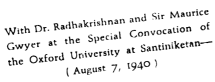
শান্তিনিকেডনে গান্ধীজীর সম্বর্ধনা

( (क क्यांती - : 88 - )



গান্ধীকা রবীক্ষনাথকে উঠিতে সাহায্য করিতেছেন (১৯৪০)

Gandhiji helping the Poet to rise from his seat - 1940





শাস্তিনিকেতনে অশ্বফোর্ড---ড: রাধাক্তফণ ও স্থার মরিস গাওয়ার সহ (৭ই আগই, ১৯৪০)

dhruvapadas in Bengali, after the design of the old classical dhruvapadas, but in the later part, he ceased to follow that method entirely, and composed new type of songs with classical (sastric) ragas and talas. He used to observe that though many classical Hindi songs possess (sahitya), are devoid of literary grace and beauty. He, therefore, made the sahitya of his songs rich with poetical charm and value. He also maintained that a harmony between words and tunes can be established to make music really significant. It is true that music, on the whole, is not depended on words, and what words fail to convey, music can do it with perfect ease, and that where words end, music begins, yet words (sahitya) are necessary for the easy unfolding of the hidden beauty and treasure of the compositions of the songs. Words are symbols of the songs, whereas the tunes or melodies are their life. So, according to Rabindranath, the words of the songs must be of deep significance as well as poetical, so as to help the artists and the audience, to easily grasp the divine beauty that underlies the lines of the songs. He, therefore, composed songs which are both melodious and lyrical (suradharmi and kayyadharmi).

Rabindranath was both a composer and tuner. He composed songs and added tunes to them according to the temperament of the themes and compositions of the songs. He said that a tune is a combination of motions i.e., sweet vibrations of the **prana** or vital energy, which create a divine urge and feeling in the hearts of the artists as well as the listeners, so as to make them transcend the limitations of frail time and space. A tune is, therefore, a moving unit which is creative and living.

Rabindranath was not a blind follower of any chalked out path, but was a lover of progress, and yet he followed a suitable method that was nourished on the soil of Bengal. He was a follower of the Vishnupur School, and it is a fact that this School was also an offshoot of the Seni School (gharana) of Delhi, which took some new and novel form in the hands of the talented Bengali Ustads of Vishnupur, Bankura. The sastric ragas were undoubtedly prevalent in

Bengal from ancient times, but for some unknown cause, many ragas and even talas took some different forms than the traditional ones. The ragas like puravi or purvi, bhairava, bhairavi, vasanta, vihaga, ramakeli, panchama, lalita, vageri, sindhu, etc., and talas like yat, aratheka, madhyamana, teora, ekatala, dhamara, took some novel forms and method of presentation.

Rabindranath incorporated in his system the ragas that were current in Bengal. He devised also some new ragas and talas, with the combination of systems of both the South and the North. Sometimes he did not follow the rigid rules of the sharp (shuddha) and flat (komala) notes in the structures of the ragas, and so he incorporated many tunes in a raga and made it an organic whole. His method of presentation of the ragas as well as the songs simple and appealing. His later very dhruvapadas are not at all the imitative ones, and yet they are very majestic, sweet significant. His kheyal, tappa and thumri types of songs possess some special qualities. He loved synthesis, so many of the Western and Eastern tunes were coalesced in his system of music, for the formation of new models. synthesised dance with music in some of dramas and enriched their rhythm and tempo. He composed the Valmikipratibha, Kalamrigaya, Mayar Khela, Chitrangada, Shyama, Chandalika, which are full of music and dance, having classical ragas and talas. The plots and characteristics of his dance-dramas (nrityanatyas) are designed after the modes and techniques of both the North and the South.

We can discern four or five strata in the evolution of Rabindranath's compositions or songs, and these strata throughout prove the creative genius and dynamic personality of the poet. He had in him an intense progressive outlook, but his notion of progress was supplimented by finality or fulfilment. (1) In the first stratum is found many religious and devotional dhruvapadas and old Bengali songs with classical ragas and talas. Here he mainly followed the past old masters like Tanasen, Baijunath, and others. (2) In the second stratum, though the first initiative was not entirely given up, yet he is found here to follow some new and novel course in music, with the admixture of

different ragas and talas. The words got prominency in the songs and the tunes were set according to the texture and temperament of the compositions. The tempers and tunes of telena, tappa and other ragagitis, together with European and Irish melodies of Thomas Moore were adopted in the compositions of his songs. The gitinatya Valmikipratibha was produced and staged at that time (1881). Rabindranath has also recorded in his reminiscences ("Jivansmriti") that the Valmikipratibha was born of an admixture of Indian (desi) and European (vilati) tunes or melodies. Gradually some of the dance-dramas like Mayar Khela and Kalamrigaya came out from his facile pen, though the last one was later incorporated in the Valmikipratibha. Afterwards dramas like Raja O rani, Visarjana, and lyrics like Bhanusimher Padavali came into being with new types of songs, dialogues and dances.

(3) In the third stratum, we find that Rabindranath's musical compositions to be greatly influenced by the emotional mood and religious temperament of Bengal. The tunes then got slight prominence and he also composed many devotional songs at that time. (4) In the fourth stratum, we find him as a master composer of lyrical songs (kavyadharmi gitis), the tunes having full accord with the words, and Rabindranath here is found to lay more stress upon the emotional sentiments in his songs. His national songs were composed mostly during the last part of the third or first part of the fourth strata. The baul, bhatiyali, jari, kirtana types of songs were composed at this time. The dance-drama Chitrangada came into being at this time, and the techniques of dances like Bharatanatyam, Kathakali of the South, Kathaka of Lucknow, and Manipuri of Assam were introduced in it. Besides, the techniques and textures of dances mentioned above and the dance rectital of the Chitrangada also were enriched by an admixture of region d dances like Seraikhela, Raibense, Gambhira,

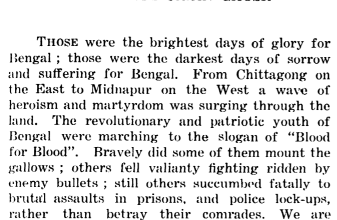
Gajan, Kazri, Chaiti, together with the dances prevailing in Java, Bali and other places of the Far East.

In the so-called fifth stratum, we find Rabindranath mainly composing songs of peaceful sentiments (santarasa). He was living at that time the life of a mystic or God-intoxicated man. He used to consider himself as a mere child of the Nature, as a result of which got the songs describing the play of the six seasons (rituranga or rituchakra). Many of these songs are akin to the folk-songs, describing the natural beauty, sublimity and simplicity of villages and peaceful environments of Santiniketan and Silaidaha. He had an intense love for his motherland, specially for Bengal, his land of birth. His kirtana and baul types of songs are marvels of composition and tune. He had a high estimation of the padavali-kirtana of Bengal. He has observed: "Our Kirtan music of Bengal came to its being like a star burning whirlpool or emotion in the heart of a whole people, consciousness was aflame with a sense of reality, that must be adequately acknowledged."

In conclusion, it can be said that Rabindranath was a mighty ocean, in which there mingled all the streams of music. He synthesised all types of music, classical and folk in his system, and roused a new hope and inspiration not only in the hearts of compatriots, but also in those of all people of the world. His music is screne and simple, and it reaches the innermost core of everyone with easy grace. It should not therefore be kept confined within a privileged class to make its scope for expansion rigid, but be placed on a common or universal platform which may be approached by and accessible to all classes of people,—artists and artisans, so as to make them enjoy its enchanting flavour and exquisite beauty. so that it may 'vibrate in the memory' ever and anon

# The Poet as President of All India Civil Liberties Union

SHRI BINOY JIBAN GHOSH



talking of times hardly a generation old; of the

thirties of this century.

The focal points in this heroic chapter of Bengal's history were Chittagong, and Midnapur. The memorable Armoury Raid in April, 1930 and its long heroic sequel drew the spotlight of history on Chittagong. The three successful attempts on the lives of three successive British I.C.S. Distrite Magistrates in three consecutive years—1931, 1932, and 1933—blazoned forth the name of Midnapur. It seemed Midnapur had stood up to throw a determined challange to British rule, and would not allow a British District Magistrate to survive. No wonder these two Bengal towns had to bear the brunt of Britain's brutal might, and imperialist repression broke all limits at Chittagong and Midnapur.

In Midnapur, again, the fury and vengeance of the British authorities, not without reason, seemed to reach a new crescendo of vindictiveness and vendetta against my poor family—a family in the lower middle income group, but a family of lunatics who were obsessed with an incurable passion for throwing out the foreign thraldom. The British rulers pinpointed this family and set about to crush to bits the brood of crazy fanatics, as they dubbed us.

My uncle—Father's younger brother—late Joga Jiban Ghosh—had been sentenced to ten



years transportation in 1909 in the once famous, but now forgotten, Midnapur Bomb Conspiracy Case. On the evening of April 7, 1931 my younger brother Jati Jiban Ghosh and Sri Bimal Das Gupta shot down Mr. James Peddie, I.C.S., the District Magistrate of Midnapur. He was arrested in connexion with the Peddie Murder Case, but was discharged for want of evidence. However, after the murder of the second District Magistrate, Mr. Robert Douglas, I.C.S. in April, 1932, Jati Jiban was put under detention under the Bengal Criminal Law Amendment Act.

Then, came on the 2nd September 1933 the murder of the third British Magistrate of Midnapur, Mr. B. E. J. Burge I.C.S. Maddened with anger and fury the British administration unleashed a terrific tornado of repression on the town and district of Midnapur. We need not go into the details of that here. My fifth younger brother—Nirmal Jiban Ghosh—was arrested on the evening of Mr. Burge's murder, and was ultimately hanged, along with Braja Kishore Chakraborty and Ram Krishna Roy, on the 26th October, 1934 in connection with what is known as the Burge Murder Conspiracy Case.

Then fell other blows thick and fast over my luckless family. To fill to overflowing our cup of tragedies and calamities suddenly, like a bolt from the blue came the news at about midnight on the 23rd September, 1936 that Naba Jiban my fourth younger brother had committed suicide the night before.

I and my old father proceeded to Gopalganj Police Station in the district of Faridpur. Naba Jiban at the time had been interned in the compound of Gopalganj Thana. From what we could gather from local inquiries Naba Jiban seemed to have met his death under mysterious circumstances. Within a week of Naba Jiban's death news was flashed in the papers that another detenu Santosh Kumar Ganguly had also commi-

tted suicide. The press and the public were agitated over these two suicides.

Returning to Calcutta I rushed up to Simla and had this matter agitated in the Central Assembly through an adjournment motion moved by the leader of the Congress Party, late Bhulabhai Desai.

Poet Rabindranath was then the President of the All India Civil Liberties Union. In anguish and resentment my heart naturally turned to him. I addressed a Memorandom to him in which I recounted the whole horrid tale of tragidies of my hapless family. I wrote that not only had my third brother, Jati Jiban been detained since 1932, and my fifth brother, Nirmal Jiban hanged--our house at Midnapur had been raided and smashed up—along with 24 other houses in the town—by the Military at dawn on the 6th September, 1933; I myself had been dismissed from the post of Lecturer, Midnapur College, and externed from the district in November, 1933 "for being deeply involved in the murders of District Magistrates"; my fourth brother, Naba Jiban had been put under detention under the Bengal Criminal Law Amendment Act in February, 1934 immediately after the Special Tribunal at Midnapur sentenced Nirmal Jiban to death; then came this tragic death of Naba Jiban. complained that the British Government seemed bent on killing off all my brothers one by one; I submitted that thousands of the finest youth of Bengal were rotting in detention for over seven or eight years without any trial or any definite duration set to their incarceration; and finally, I beseeched him as the President of the All India Civil Liberties Union to interpose his powerful personality and influence towards securing the release of the detenus.

My difficulty in this venture was how to make sure that the Memorandum reached the hands of the Poet. As good luck would have it, the late T. C. Goswami was so much impressed and overwhelmed by a perusal of the Memorandum that he readily volunteered to convey to Rabindranath. That was in November, 1936.

On the 22nd November, 1936 the great Poet issued a statement to the press. He referred to the recent cases of alleged suicide by detenus Naba Jiban and Santosh Ganguli, and appealed

for a public and impartial inquiry into the whole question bearing on these two cases, and the policy of detention of which Naba Jiban Ghosh and Santosh Kumar Ganguli were the victims. Rabindranath said that the lives of detenus "have been ruined, their families broken up, and the shadow of unending suffering has lain heavily over the Province, and over India." The Poet also remarked that the system of detention "crushes the body and kills the spirit."

A few weeks later, early in 1937 a S.O.S. came to me one morning from Kumar D. L. Khan saying that the Private Secretary of Poet Rabindranath, Shri Anil Kumar Chanda (now a Deputy Minister of the Union Government) wanted to see me immediately. As soon as I reached D. L. Khan's place I was whisked off to Birla House in Ballygunge to talk to late C. F. Andrews who was staying there.

Mr. Andrews told me that Gurudev had been deeply moved and perturbed over my Memorandum. He was often asking how was it that such sufferings and afflictions were being inflicted on a single family. The poet was restless, and felt something must be done immediately to secure the release of the detenus. Gurudev decided that Mr. C. F. Andrews should proceed to England to discuss the matter with the Members of the British Parliament, and those who were friendly to India, and the admirers of the poet there, and try to create an opinion in favour of the release of the detenus of Bengal. Before Mr. Andrews left Santi Niketan Gurudev had told him again and again "you must meet in Calcutta, on your way to England, the eldest brother of Naba Jiban Ghosh, and discuss this question fully with him." Of course, Gurudev wanted that special emphasis should be put on securing the early release of Subhas (Netaji Subhas Chandra Bose). That is why Mr. Andrews wanted so much to meet me and talk to me.

Mr. Andrews asked me what should be his approach to the problem in England. These men were being detained through long years without any trial. So he would demand that either they should now be put on their trial, or they should be released. That seemed a very fair and just proposal.

I agreed that what he said was the accepted

view with regard to the problem of the detenus. But at that late stage—when thousands of detenus had already been behind prison bars for seven or eight years at a stretch—I would like to take a slightly different line of approach. The detenus were clapped into detention merely on suspicion, or on evidence against them which was inadequate for convicting them in a Court of law. Now, suppose each of them had been arrested with a revolver in hand while shooting at, though not killing, an Englishman, they would have been awarded a sentence of maximum seven years for attempt at murder under the provisions of the Indian Penal Code (ignoring an Ordinance issued about two years ago following the Lebong attempt on the life of the Governor, Sir John Anderson-which made even an attempt on life a capital offence). Most of the detenus had

already completed seven years of durance vile. Therefore, I argued the question of putting them on trial could no longer arise; our demand should be that the detenus should be released forthwith unconditionally. After listening to me with perfectly calm patience, and remaining silent for a few minutes with eyes closed, Mr. Andrews assured me that he would ponder deeply over what I have said, and if after discussing with a few friends in England he found that my line of approach to the question seemed all right then he would press for it.

C. F. Andrews' parting words to me were:
"We must do something about it. You do
not know how very much agitated and grieved
Gurudev is over the cruel fate of these
unfortunate detenus."

This is my prayer to thee my Lord Strike Strike at the root of pennity in my heart.

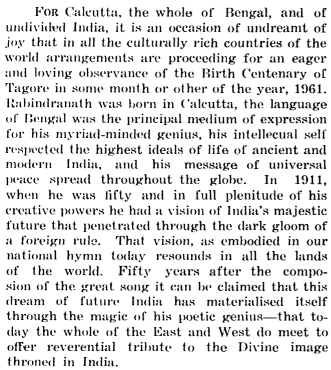
Give me the Strength lightly to bear my joys and sorrows. Give me the Strength to make my love fruitful in Service Give me the Strength never to disown the poor or bend my knees before insolent might.

Give me the Strength to rise my mind high above daily trifles.

And give me the Strength to surrender my Strength to thy will with love.

### Tagore in Translation

PROF. NIRENDRA NATH RAY



This world-renown for a Bengali poet who was a citizen of Calcutta was made possible by the interaction of historical events, spread all over the world, which were ultimately focussed in his personal creative genius. A native of the green fields of Bengal, his mental horizon was not bounded by the narrow circle of a Bengali household, his keen gaze yearned like a sky-cleaving bird to distant lands and other seas. His life in its long duration was inspired by a deep sense human worth. In his religious utmost importance is attached to Man as the Divine—a divinity indifferent to human weal and woe could not win his allegiance. His social philosophy is based on the concept of worki-man; a social order favouring individual or national over-tordship-even though it may be the overlordship of a really deserving nation—was never acceptable to him. He loved his Bengali mother-



land with a passionate zeal, he thought his life blessed because he was born in Bengal. But his Bengal was to him a part of the world mother's universal home. The Visva-bharati, which was the central core of all his thought and action in the later part of his life, has for its motto a very brief but meaningful text and far satisfies, where the vast and various world is brought into loving intimacy of a microcosmic nest. Every where his emphasis was laid not on the individual, nor on the nation; but on humanity in its entirety. And this deep sense of human worth is the main foundation of his permanent place in the heights of world-culture.

his long life of eighty years Through Tagore achieved such an amazing variety of artistic productions that they are comparable with credit to Goethe's or Hugo's. But it seems that an inescapable condition of versatility is this that one cannot be equally great in all the spheres of one's own activities. Tagore himself was aware of this limitation. Surveying his past in the eventide of his life he said: "I have looked at myself from many angles, entered into numerous experiments with self, so that every now and then newer aspects have flashed before my eyes. Going over the long and tortuous ways of my life. now that my time of departure is not far-off, I can visualise a completed circle. I can now realise that I have only one claim to recognition, and that is—that I am a Poet." Obviously, the word "Poet" ( कृति ) here is not to be taken in a narrow restricted sense. Poetry in the sense of the untranslable aphorism of Sanskrit aesthetics কাৰ্যুং রুস্থিক্য বাক্যন is evidentily intended by him. In truth there is hardly anything expressed by him in words and sentences —be it an ordinary letter or a scribble in an autograph-book, which does not partake of the nature of poetry. The words through which tabindranath's genius revealed itself are words of the Bengali language. A poet writing in the language of Bengal has become the world poet. Without an intimate knowledge of this language, it can surely be asserted, an adequate evaluation of scale of Tagore's perfection as a creative artist is an impossibility—an effort foredoomed to failure.

That Tagore's significance as a world-poet was unknown in Bengal before announcement of the Nobel Award is a view unworthy of any respect. There is at least one irrefutable evidence for this. About a year earlier than the world-shaking declaration, the Bangiya Sahitya Parishad, in 1911, through the initative and efficiency of Ramendra Sundar Trivedi of hallowed memory, organised the historic homage to the poet, Rabindranath Thakur, on fulfilment of the fiftieth year of his life. In a poem composed in connection with this event, Satyendra Nath Datta triumphantly declared:

In the Assembly of World-poets we're proud of your seat,

Bengalis are the kings of song-makers, whom none can beat.

জগং-কবি সভায় মোঝা তোমার করি গর্ক, বালালী আজি গানের রাজা, বালালী নহে থকা।

It has to be remembered that Satyendranath when he composed this song, though young in age, was already a recognised personality for the width of his culture and knowledge of many languages. His glowing tribute to Rabindranath cannot be regarded as a temporary effusion of fancy. It is a critical appreciation of a sensitive lover of poetry at its best. Inspite of all these facts it is undeniable that Tagore's world-fame was made possible through the medium of English translatoins. This world-recognition of Tagore acted like speedy wine on the then younger generation of Bengali lyrists, one of whom burst out into an exclamation:

My Bengali Muse is the Queen whom all the Muses greet,

Whose darling Rabi has brought the world down to her lotus feet.

নিখিলের শির রবি কবি মার চবণে লটালে। আনি, আমার বন্ধবাণী দে যে গো নিখিল জ্ঞানের রাণী।

This intoxicated hymning of the Bengali Muse at that time is quite understandable. But we cannot overlook the fact that no poet can be honoured outside his native land without recourse being taken to translation. It was the medium

of English translation that made our homely Bengali Muse honoured and respected in lands far away from our native shore. What was once the exclusive enjoyment of the educated Bengalis now became included in the world store of culture that was open to all lands and peoples.

How deeply Tagore's lyrics in their English embodiment stirred the poetic consciousness of the young Englishmen of the period has recently been brought to our knowledge by a touching incident. Sri Rathindra Nath Tagore is his sensitive and refined book on his father, On the Edges of Time (Orient Longmans, 1958) has included in full a letter to the Poet, which, so far as is known to me, was never published earlier. It is a letter written in 1920, when Tagore was in London, by Susan H. Owen,—mother of the now celebrated young English poet Wilfrid Owen.

Shrewsbury, August 1st, 1920

Dear Sir Rabindranath.

I have been trying to find courage to write to you ever since I heard that you were in London—but the desire to tell you something is finding its way into this letter today. The letter may never reach you, for I do not know how to address it, tho' I feel sure your name upon the envelope will be sufficient. It is nearly two years ago, that my dear eldest son went out to the War for the last time and the day he said Goodbye to me-we were looking together across the sunglorified sea—looking towards France, with breaking hearts--when he, my poet son, said these wonderful words of yours-beginning at 'When I go from hence, let this be my parting word' and when his pocket book came back to me-I found these works written in his dear writing-with your name beneath. Would it be asking too much of you, to tell me what book I should find the whole poem in?

My precious boy was killed, one week before the awful fight was over—the news came to us on Armistice Day. A small took of my son's War Poems will be published very soon—his heart was torn with sorrow at the suffering he saw "out there" and the callousness of the majority at home—the futility of War—he speaks not of his sufferings but any one who loved him can tell from his poems

what he had passed through, to be able to write as he did. He was only 25. Wilfrid loved all that was beautiful, his life was beautiful and of great influence for good. Our God knew but when to take him "hence"—and I must not murmur..........Forgive this longer letter than I intended to write when I began—I should like you to read my son's little book, if you do us the honour?—(Chatto and Windus are bringing it out in the autumn)—if I may, I should be proud to send you a copy.

With great respect and admiration from the Mother of Wilfrid Owen.

It needs no pointing out to the Bengali readers that the line of Song referred to in the letter by Owen's mother is—

যাবার আগে এই কথাট বলে যেন যাই, যা দেপেছি যা শুনেছি তুলনা ভার নাই।

But it is a thousand pities that such a significant and touching letter in our literary history should remain so long unknown. Even today we do not know whether Rabindranath ever received Wilfrid Owen's War Poems, as promised by the mother, and what were Tagore's reactions to the tragic end of this ill-fated poet and his few but noble poems that posterity will not willingly let die. But it is a thrill to remember that the vibrant voice of an Indian Poet lent spiritual sustenance to a young English soldier who had learnt to look at life steadily and whole, undeterred by the surrounding destruction of the First World War.

In the world as it is today a poet in any country cannot remain indifferent to the question of getting his works translated into different languages for a wider public. But it is also notorious that translation of poetry is an extremely complex problem of literary discrimination. How far translation of poetry will have to be faichful to the original and how far it can exercise freedom to produce a literary effect—a discussion on this basis in every particular instance is sure to lead to wildly conflicting divergences of opinion. And yet a man of literary taste who is aware of the wealth of poetry in his own tongue can hardly fail to desire that riches confined to his own native tongue should be available to others. At the same time a literary scholar who cultivates other languages and enjoys other literatures will naturally feel inclined to enrich his mother tongue with treasures borrowed from the achievements of other peoples. Hence it follows that as in other countries, in Bengal also there is the necessity of organised research as to the most fruitful method of translating Bengali poetry. It is desirable to get ourselves started on this work before this sacred year is over, for to extend and enliven the tradition of Tagore as a world poet is a holy responsibility that Bengal's intellectual leaders cannot set aside.

In this connection there is a large possibility of self-complacency amongst us with thinking that the Master himself has absolved us of our share of responsibility. It was his own English renderings that were the first step to his worldrecognition. Translations into other languages including even some of the languages of India followed from his English versions. His lyries could not get into so many other languages of the world had not he himself been the author of his There is no sense in not English Poems. acknowledging that English as a language is understood by a vaster number of readers than Bengali can possibly claim to have. It is no less true that the Poet's own masterly craftsmanship in the use of the English words is an undoubted factor in the spread of fame throughout the world. Still this truth is only partial. To push this logic home we have to come to the conclusion that for a non-Bengali to appreciate Tagore capacity to enjoy English is all that is needed, knowledge of Bengali is only a minor matter. This dependence on English translations, even on those made by the Master himself, is not in fitness with the special properties of the language of Bengal nor with the self-respect of the Bengalis as a nation. We cannot help noting with pride the keen interest evinced in Tagore's works in the different parts of India as well as many far distant lands. This centenary year of universal jubilation is a proof positive of Tagore's greatness as a supreme Indian. That this memorable year is not spent in short-lasting effusions, it can be suggested that in different regions of India to set up by Bengalis themselves numerous centres to teach and study Bengali language and literature with special reference to the writings of Tagore can unquestionably claim to be one of our foremost duties. Be it remembered that to teach Bengali to others in their native localities demands that Bengalis themselves should have to learn the languages of those localities. Otherwise teaching of Bengali cannot reach down to the hearts of those peoples.

This proposition can easily lead to a wisecrack-Will the Bengalis then have to learn all the languages of India, if not of the whole world? Our firm answer is—yes—not individually, but in groups. The Bengali intellect is not insular, it is wide open to all the winds that blow from all the corners of the world. Not hostility but eagerness to learn other languages has been a feature of our intellectual life. The names of Rammohan Roy, Rajendralal Mitra, Madhusudan Dutt and Harinath De to mention only a few as linguists, are a part of our proud cultural heritage. It is beyond doubt that these aforesaid personages were men of outstanding genius, and it is needless to say that the idea that every Bengali willing to learn other languages will have to conform to their pattern, does not fall inside the scope of the proposition. Its modest claim is that Bengalis who can undertake to spread Bengali culture outside Bengal as a vocation will have to learn one or two Indian languages, according to choice, in addition to Bengali and perhaps English. It is obvious that such a proposition cannot be looked upon as a short term measure. But it is desirable that a beginning be made in this year of years.

For a poetic translation of poetry in a language of foreign culture is needed intimate contact with and close co-operation between distant languages and cultures. From this point of view a doubt can legitimately assail us, Tagore's own English translations in truth translations or new creations in a new medium. Moreover, such translation or re-creation was a special privilege for the poet himself. In his absence none else can claim it. Therefore, this method of translating Tagore's poems has been completely exhausted. To translate his poems even into English requires today co-operation between English and Bengali scholars. There are examples of such co-operations taking place during the life-time of the poet himself. In his well-known anthology of English poetry-The Spirit of Man-by Robert Bridges, a few lyrics from the English Gitanjali were included. In connection with them Bridges made the following comment: These are his (Tagore's) own prose translations into English of his original Bengali poems. I have to thank him and his English publisher for allowing me to quote from this book and in the particular instance of this very beautiful poem, for the author's friendliness in permitting me to shift a few words for the sake of what I considered more effective rhythm or grammar.

The particular poem referred to by Bridges is the poem No. 67 of the English Gitanjali, corresponding to the Bengali original..... একান্তের কুমিই আকাশ তুমিই নাড় .The shifts Bridges made in Tagore's translation which were not objected to by the poet himself can be seen if we read the two versions one after the other.

### Rabindranath's translation:

"Thou art the sky and thou art the nest as well. O thou beautiful, there in the nest it is thy love that encloses the soul with colours and sounds and odours.

"There comes the morning with the golden basket in his right hand bearing the wreath of beauty, silently to crown the earth.

"And there comes the evening over the lonely meadows deserted by herds, through trackless paths, carrying cool draughts of peace in her golden pitcher from the western ocean of rest,

"But there, where spreads the infinite sky for the soul to take her flight in , reigns the stainless white radiance. There is no day nor night, nor form nor colour, and never, never a word."

There is an altered version of Bridges:

"Thou art the sky and thou art also the nest. O thou beautiful! how in the nest thy love embraceth the soul with sweet sounds and colour of the earth.

"And there cometh Evening, o'er lonely meadows deserted of the herds, by trackless ways, carrying in her golden pitcher cool draughts of peace from the ocean-calms of the West.

"But there where thine infinite sky spreadeth for the soul to take her flight, a stainless white radiance reigneth; wherein is neither day nor night, nor form nor colour, nor even any word."

An event of larger significance in the field of

Tagore's poems in translation during the life-time of the poet is the publication in 1923 of the complete translation in French of Rabindranath magnificent collection of lyrics-Balaka-The Swan. This translation, which in French is entitled 'Cygne' is the result of the friendly cooperation of Dr. Kalidas Nag and Pierre Jean Jouve. Dr. Nag is a literary scholar steeped in the works of Tagore, enjoying the privilege of close proximity to the poet. He became well-read in French while working in the Paris University for his historical researches. P. J. Jouve enjoyed the reputation of being an established poet and belonged to the enlightened and progressive group of French Scholars gathering round the arresting personality of Romain Rolland. Dr. Nag used to recite to Jouve the Bengali original of Balaka's lyrics, in addition to translating and elucidating their literary content. Jouve used to choose words and phrases, following the rhythm -pattern and verse-structure as recited by Dr. Nag. Jouve himself not knowing Bengali, perhaps this translation cannot claim to have been made straight from the original. Yet, in the conditions then prevailing, the significance of this co-operation cannot international overestimated.

International co-operation in the field of intellectual activities was one of most intimate dreams cherished by Tagore till his death. There can be no doubt that in this particular field an immense progress can now be seen inspite of tremendous obstructions. This year through the Centenary Celebrations all over the world will be heard the voice of Tagore pleading for international peace and friendship and his firm faith in the ultimate happiness of human destiny. This year will see the publication in Russian of a representative selection of Tagore's works in twelve volumes. Gitanjali's Russian translation was done from English, and that was before the Revolutional. Now in the Soviet Union interest in Bengali language and literature has made rapid progress. Quite a number Russian men and

women have taken up the difficult task,— to learn Bengali without having the chance of coming to Bengal and learn from the Bengalis. The Oriental Faculty of the Leningrad University where Bengali is taught with regularity and care attracts student even from Peking and Berlin. Russian translators of Rabindranath's works do not now depend on previous English or French models. They have straight access to the Bengali original. Such an extensive arrangement for translating Tagore from the original Bengali text is not known in any other major language of the world. The examples they have set in rendering faithfully his lyrical pieces are really striking. The sonorous quality of the original, including stanza-formation and rhyme-scheme is carefully attended to. And whatever their success, it is due entirely to their own efforts, the share of Bengali co-operation being hardly present. And the scope of this co-operation at the present time is also very limited, because Bengali scholars with adequate knowledge of Russian language and literature who alone can effectively contribute in such a co-operation are practically non-existent. The Russian translators from Bengali are looking forward to the day when Russian will be studied more extensively in Bengal, so that their labour will be critically reviewed, imperfections pointed out and improvements suggested. In memory of Rabindranath as a true friend of the Soviet Union, this year should see organised efforts being made for the larger propagation of Russian Studies among ourselves. While recognising in this connection the claim of the Russian language, we cannot ignore the imporatnce of world languages like French, German, Chinese and Spanish. This is our heavy responsibility—the responsibility of being the inheritors of Rabindranath's glory. Rabindranath himself acknowledged the manifold heritage he had received from Rammohan and Vidyasagar, Madhusudan and Bankimchandra and he has left behind him a call to his descendants to be worthy of their onerous good luck.\*

\*Based on a lecture delivered on the 21st February. 1961, as a part of Tagore Centenary Celebrations organized by the Corporation of Calcutta.

## Tagore's Educational Faith

PROF. SUNIL CHANDRA SARKAR

It is well known that Tagore found the system of education current in his student days wholly repugnant and wasteful. It was merely utilitarian and valued because it was supposed to provide better chances of employment. Naturally, it failed to attract the pupils and demanded nothing of them except a period of dull compliance with routine and cheerless mental labour. To Tagore, however, education was a total process involving the entire personality of the pupil and this could not take place at all except on the basis of a free and full self-giving on the part of the pupil. That is why faith in an ideal, self-dedication to some high purpose was essential. But Western education in modern times has more or less cut itself adrift from all shades and varieties of idealism lest the 'authoritarianism' supposed to be inseparably associated with idealism should in some manner or other prejudice its democratic profession and practice. This has resulted in a gradual disintegration of the atmosphere of respectfulness, reverence and aspiration, of total self-giving and sustained effort which any educational plan for the growth of human personality would seem to require. This is one of the reasons why Tagore harked back to the earlier days of our civilization and wanted to revive the Tapovana ideal. During the forty years of his life which he gave to the Asrama of his making, he had occassion to doubt the adequacy of the ideal he had offered in the beginning, and as days passed he had to reformulate it from time to time, but he never wavered in his demand for faith on the part of both teachers and pupils in some high all-inclusive purpose. The results produced by this demand are stated below in general terms and it is hoped that all who have had some acquaintance with the experiment will bear it out.

In a number of cases not very small there was a sincere and whole-hearted acceptance of the ideal in a more or less high form and with them education became a life-long adventure of

exploration, experience and growth. Examples of entire families building up their lives on the faith and inspiration they had at Santiniketan and finding their greatest happiness in that creative endeavour are not at all rare. With the majority of persons the results were, of course, not so spectacular, but they were certainly more satisfactory and convincing and very much less wasteful than what one finds among the average products of traditional education. It is, of course, possible, or even inevitable that there will always be a percentage incapable of responding to the call. In these days when the enforcement of compulsory education is supposed to be normal and there is no compunction in elderly hearts in subjecting children to programmes of unwanted learning for the sake of remote prospects of employment, one may be tempted to hold such requirement of 'faith' unnecessary, unreal or impossible to fulfil. But Tagore's experiment would show that such a demand is not so unrealistic after all, that, it is capable of producing satisfac-where it fails, it may not indeed be worthwhile to force instruction down the unwilling throats and gain nothing but a huge educatonal waste as education in our country is doing even now.

The real problem was to find an ideal which would be intelligible and acceptable to most men, which would inspire and actuate their best efforts at self-education and which would at the same time have some effective connection with progressive movements in this country and all over the world, with the evolutionary forward-thrusts of humanity as a whole.

In 1901, when he started Santiniketan, Tagore was deeply imbued through his studies and his personal sadhana profoundly influenced as it was by the Maharshi's example with the spirit of India's ancient spiritual aspiration, her Taporana ideal and Upanishadic culture. A sense of a new dawn, a spiritual renaissance in the

country had seized his mind and imagination and he passed through a series of emotional experiences, a record of which exists in his Naivedya poems. So, naturally he wanted to use the old spiritual ideal and discipline shorn of the adventitious offshoots that had grown around them during the centuries and made acceptable to modern mind. The non-sectarian, universal character of *Upani*shadic teachings was itself of great help as the Maharshi had already found it. But after all, it was a spiritual ideal, and although Tagore demanded of the few chosen pupils and teachers who came to join the institution, an adherence to this ideal, he was certainly not sure that it would work with any except the exceptional few in this age of scepticism, wilful distortion and falsification of all that is true and noble. And yet he was driven, by an inner compulsion, to try the experiment.

The booklet 'Brahmacharyasram' contains a Report of Tagore's exhortations to the first few pupils on the day of inception and the first body of rules and regulations for the guidance of students and teachers, their mutual relationship, duties, attitudes to different aspects of the Asrama life and others.

In this first address he talks of education as 'Brata' (ব্ৰড) an Askesis, and of God as the the Lord of Askesis. He holds out the idea of something exceeding our pettiness, something great and eternal as the object of pursuit and urges the cultivation of such virtues as heroism, truthfulness, goodness. The task to be accomplished was to purify body and mind, pursue truth, keep the mind cheerful and free from doubt and fear, work for the well-being of all and learn to make willing sacrifice of personal interests for that purpose, and thus gradually grow into a realisation of Brahma, the Vast, the Universal, both within the self and without. The Asrama was to be characterised by solitude, strict compliance with rules prescribed by rejection of worldly luxuries and superfluous amenities and things, repression of evil propensities, reverence for the idea! and its protagonist, the Guru and a spirit of dutifulness and service. The relationship between the teacher and the taught must be spiritual, he asserted. And in the list of rules he mentioned even certain daily practices

and rituals and meditation with the help of the gayatri mantra ্ভূ ভূবি: স্বঃ)।

It is indeed curious that the apostle of the new humanism who had waged its war not only against protagonists of Hinduism, of the Sanatana Dharma, like Bepin Pal and Chandranath Basu but also against the great Bankim, should now himself be an avowed sponsor of that cult. Two reasons can be suggested in explanation of this stand. The chief certainly was that he had seen this *Upanishadic* religion, as revived and practised by his father, assume under his inspiration a living form broad enough to hold all the elements of an East-West cultural synthesis which one would like to include. So what he found to be true at his family house at Jorasanko, he thought, he could apply at the new institution of his making. The other reason would be clear from what he himself wrote at the time: "If only we could give our own nature the freedom of full self-realization in the domain of greatness which belonged to our country, we could thereby, by that very process, pass on to universalism. But we would get nothing by way of self-development and progress if we simply, by allowing what was our own to crumble and perish, sought to merge ourselves with others. It would indeed seem more desirable even to carry loyalty to our indigenous tradition and ways to an extreme point than foolishly ape an alien-culture and consider ourselves blessed."

What occasion of wounded self-respect, what sense of national frustration wrung this most un-Rabindrian utterance from him we need not here explore. But we may state here that this is only the exception which proves the rule and reveals one of the most distinctive features of Tagore's personality: His life-long urge to break narrow moulds of custom and thought and embrace realities wider and more inclusive. His Santiniketan experiment, even like his life of literary creativity and his public life, is indeed a succession of dramatic breaking of barriers, reaching out into vaster fields and opening up of wider horizons.

The book 'Brahma-Vidyalaya' by Ajit Chakravarty, one of the most distinguished members of Santiniketan in its early years, is indeed a very

important document for our present purpose. reviewing as it does the first eleven years' work at the institution. Chakravarty depicts in this book with admirable insight and understanding the series of trials and critical situations that came one after another during these years, at moments threatened complete disintegration of the Asrama and repeatedly tended to deflect it from its avowed aim. Brahma-Bandhab Upadhyay, the famous religious reformer, who, presumably attracted by Tagore's 'Naivedya' poems and the type of sentiment he allowed himself to express in these years as quoted above, came to join the school as first principal, sought to make it the training ground of a rigid religious cult. He was adamant in forcing upon everybody his own ideas and ways and sought to obtain results by strict enforcement of rules. He left Santiniketan after a year as he realised, as also did Tagore, that their paths were different. Chakravarty very acutely points out this connection the difference between in Upadhyay and the Maharshi. The latter would give opportunity of free development to everybody and like each to grow in spiritual experience in his own way. Tagore's approach was wholly like his father's. But the Upadhyay would like to cast everybody in the same mould, the mould of his own invention. This dogmatic approach went so far that Tagore had even to accept the distinction of castes as a social reality and accede to separate arrangements in the kitchen for Brahmins and lower castes. But soon the stifling narrowness, the cress inhumanity, the absurd rigidity of the system became so revolting to him that he broke through it once for all. And his demand ever afterwards was for inner attraction and willing compliance and not for external conformity to rules. The Upadhyay episode made him see how his first statements of aim could defeat its own purpose and fall an easy prey to orientalism, Sanatani Hinduism, pastism, ritualism or to any such limited aim and thus effectively exclude the universal element that he sought. One other thing also he realised. It was likely to achieve his aim. Not by shutting out all kinds of experience, but by accepting all that might lead to the universal, all that is positive and meaningful in man's cultural heritage, should he proceed on his path.

Then came the challenge of 'academicism,' a period when bookish studies were given an excessive stress. Chakravarty observes in this connection, "Rabindranath was keen, that along with academic studies, there should also a true awakening of the mind and heart. And this was what Satish's teaching achieve," Satish Roy, the young poet and teacher, who after serving the institution as nobody else has since been able to do, died a premature death at Santiniketan, was remembered and frequently praised by Tagore as the one teacher, who could bring to the institution an atmosphere of learning through joyous experience. The great value of Satish's contribution lies in the fact that what he accomplished as a devoted follower of Tagore's spirit within just one or two years set once for all the tone and standard of the Asram's life and the direction in which it must thereafter grow. The conflict, indeed, between the claims of academic work and that of free growth has never completely ceased and remains even to-day a matter of heated, even angry, debate among different sections of teachers. This dispute, however, relates only to the degree of emphasis to be given to academic studies. The place in the life of the Asrama of the positive approach as exemplified by Satish has never been questioned. The world of emotional, aesthetic and spiritual experience which Tagore created through his plays and songs for his students and which has made Santiniketan what it is was a consummation of that positive approach.

A tougher challenge came with the Swadcshi movement in 1905-7 of which Tagore himself was one of the most devoutly respected leaders. But the frenzy of the movement displeased him and he hastened from the troublous scene of agitation to the peace of Santiniketan. It was some inner treasure, some principle of universal significance to man which he sought to save from harm and would not allow it to be sacrificed even at the altar of patriotism. A wave of public indignation followed him from Calcutta to his abode of peace and gave it a rude shaking. Here also, as in the two former cases the opposition was between his ideal and something which resembled it but was in reality only one of its elements or aspects unduly accentuated, or magnified out of

all proportions, and made to serve a much lesser purpose. Tagore was firm in following his path of broad humanity and 'universalism'—very much misunderstood and much maligned though it always was. In these cases of controversy between something total, inclusive and great on the one hand and something fragmentary, partial and limited on the other, he excelled in the same manner as his father did. He widened the 'whole' till it included and held integrated within itself all that was of real worth in the dissident parts. Tagore's ideal gave a just place in itself to ancient Indian Culture, Sanatana Dharma, academic studies and patriotism and would not allow any of these elements to grow beyond its legitimate proportions and cover or kill the larger inpulse.

Tagore's role in tackling these conflicting forces and ideologies became unmistakable and clear in the first few years of the Asrama's life. Some other forces which found entry into the Asrama life as though by a pre-arranged plan were dealt with in the same masterly manner. Although apparently quite contrary to Tagore's idealism, they were neither wholly repulsed nor given the undue importance they claimed. Mention may be made here of the self-support, self-help, and social service ideas that Gandhiji brought with himself and the members of his own Asrama who found shelter at Santiniketan on their arrival from South Africa and spent there a month. Ever since that time Santiniketan has been celebrating with love and respect this first visit by the Mahatma on the annual Gandhi Punyaha day. Tagore appreciated this Gandhian contribution, sought to include the spirit within the ambit of his ideal but found it impossible to devote to these things the time and importance in the day's programme that it would demand.

And there was always the danger of Gandhiji's practical programme degenerating in unwary or untrained hands into mere utilitarian labour, unabashed vocationalism. Tapore firmly and wisely tackled this by subordinating all experience and activity to the atmosphere which he himself created of 'joyous adventure'. But there was one extraneous element which came from the public which he was forced to accept by necessity of circumstances, but which he could never really extenuate or condone or fit into his scheme. The

system of public examinations was foisted on Santiniketan. The Visva-Bharati courses which organised studies parallel to the examination courses but offered much greater freedom to individual students in selecting the nature and extent of their own studies continued for many years with success and turned out some of the most distinguished alumni of the Asrama. But these courses attracted only a few talented students. And with the incorporation of the Visva-Bharati as a Central University these courses automatically ceased to be.

Tagore's ideal and approach in these early years was very ably summed up by Chakravarty in his review thus: "The aim of education was to realise oneself fully by union with all, to disentangle and dissolve knots of difficulty within one's own personality through activity, become pure and full of joy, to find poise and the consummation of one's aspiration in God....." And within this framework, Chakravarty pointed out, could be put any and every element, principle or occupation that one desired, viz., service to the country or the society, pursuit of knowledge, social reform, rural reconstruction, music, literature and the arts and crafts, and even work with tools and machines. The chief object was to have freedom, to extend the frontiers of love and goodness.

In the addresses included in the booklet Visva-Bharati already referred to, Tagore's selfadjustment to the new situations which arose from time to time, his catholicity and ingenuity in admitting new elements without allowing his central purpose to suffer perversion or deflection can very well be traced. The two most important modifications that he made in the statement of his aim were firstly, that he gave the utilitarian element, the vocational purpose also a place in his schene although in the beginning he had started almost with a repudiation of any such interest. Secondly, although up to end of his life he repeatedly talked about the spiritual element in his experiment, the demand that he made on his students became more realistic and moderate than at the beginning. He referred more to the Univ sal Man and the culture appropriate to that concept than to faith in God and the sadhana of God-realisation. This created, quite unwarrantedly, the impression among a section of his disciples that Tagore receded farther and farther from belief in a personal God with progress in years and ultimately ended by accepting an impersonal universal, something within the reach of Reason and the enlightened mind of man. But in his 'Religion of Man' he explicitly mentions the divine element in his concept of the Universal Man and frequently uses phrases like the Universal Person, the Supreme Person to denote the same ideas.

The fact is this. Tagore's triumph lay in formulating a faith generally acceptable to modern man and yet not arbitrarily restricted by the usual humanistic notions of the natural limitations of man. Tagore offers the widest. highest and most varied programme of cultural fulfilment accessible to all men of sensitive nature and aspiration for self-improvement and crowns it with the prospect of an endless journey beyond, the assurance of a highest fulfilment which might take different shapes with different individuals and yet belong to the order of the Universal. And this culmination, as shown by Tagore was not merely a vague, insubstantial nothing, poetic myth, an opportunity of escape, but a real power which could hold in its grip the will of the individual and lead him forward on his own path of progress. In his poetry this element appears as the New, the Far-off, the Companion of the Road, the eternal birth-day; in his educational ideal also this sentiment for the New and the Unforeseen plays a very decisive part and helps each of his followers to work out his destiny through a process of self-creation.

Speaking about the 'openers' of the ideal, one would remember how in incorporating a statement of Tagore's ideal in the Visva-Bharati University Act, the Indian Parliament decided after a debate, to expunge the phrase 'in the name of the Shantam, Shivam, Advaitam-the reality which is 'All Peace, All Good' and irrefragably one. Tagore never withdrew in his life from the position of unreserved self-dedication to this what he thought to be the highest and widest principle capable of including and fulfilling all the affinitely varying demands of unique individual prowth. And he generally found at Santiniketan that persons belonging to all races, religions and

creeds could willingly accept it. But it might be and actually was difficult or remote and unreal to the understanding of many. So, Tagore hmself did not hesitate to exempt them from following an ideal they could hardly appreciate and tone it down for them with reassuring statements like these:

"In our country ordinary people understand by Sadhana, an effort towards spiritual salvation, a quest along the path of total self-denial and renunciation. But the purpose which made me establish the Asrama at Santiniketan was not indeed very remote from the realm of culture and mental improvement of the average man. 'Culture' is indeed a very complex and curious process; it purifies and refines the mind, retrieves it in the state, as it were, of an old, encrusted and pale ore, and invests it with its due lustre and value. Many are the branches of culture; and the human mind, whenever it is able is to keep itself in a state of normal health and vigour, finds itself naturally drawn to these various forms of cultural pre-occupations. My purpose was to provide the amplest opportunities of such cultural development and pursuits at the Santiniketan Asrama." (*Address*, 1945).

But ever and again he would re-iterate the full demand in the case of persons who were supposed to be equal to the task. This is what he said practically at the end of his years and as also of his association with the Santiniketan experiment:

'To-day I remember a day forty years back ..... At that time the external scene here was marked on all sides with bareness and solitude but within the mind there always remained an assurance of fulfilment. I had then sought, with single-minded purpose, to remove all the triviality, meanness and arrogance which have come to be characteristic features of these times, to admit those whose educational guardianship I had accepted to the perennial fountainhead of the ageold Sadhana of India."

"I would urge you not to shut the doors of your mind against this *tapasya* actuated to do so by the irreverent arrongance of modern times. Acknowledge and accept it."

The result of this flexibility was that among those who have been able to give life-long allegi-

ance to Tagore's ideal there is a section, not very small, which has accepted the full aim and combined the cultural programme with some inner experience and expectation of spiritual realisation; but the vast majority has accepted the cultural ideal mainly and preferred to leave the prospects of a journey beyond clothed in a poetic haze, as a remote unspecified image and inspiration or in certain cases as a mere remantic myth making no demands on their inner choice or practical living.

Tagore was quite conscious as we have already observed, that what our times needed most urgently was a new faith, as will be apparent from this passage written in 1923. "The time has now come when humanity can only be saved by the awakening of a new faith. For this, the one thing that is needed, most of all, is to make a place in our education for some great idealism." Looking back, after all these years, at Tagore's purpose and achievement one can unhesitatingly say that he did succeed in giving generations of his disciples a new idealism and faith which spread through them to ever-widening circles of admirers and followers and bids fair to become a worldmovement. The accumulating individual evidence, written or spoken, of men of unimpeachable integrity like e.g. Ajit Chakravarty, Jananendranath Chattopadhyay, Jawaharlal Nehru, Sudhiranjan Das together with the multiplying and sprouting spontaneously AsramikSanghas *Sanghas* (alumni associations) and institutions and functions associated with his name in this country and abroad would show that the faith Tagore evolved at Santiniketan has worked on a world-wide basis. The hope that he expressed at the beginning of the experiment in the words quoted below from his preface to Satish Roy's Gurudakshina has come true. "It is the Sadhana of a few persons which can and does bring fulfilment to a whole country. India also shall gain her liberation through the liberation of a few of her greatest sons—a few tapavons will unclose the inner bondage of the entire nation."

In concluding an account of this first aspect of the experiment, we may therefore say, that Tagore succeeded in making a great contribution to modern education:—

- (a) by giving it a generally acceptable ideal and faith which modern scepticism and scientific positivism had taken away from it,
- (b) by keeping this ideal free from unwanted admixture with lesser aims and consequent lowering or confusion of standards, side-tracking of issues and similar other forms of educational failure or in consequence too well-known in our day, and
- (c) by keeping the ideal 'open' and capable of unlimited development, not through the formulation of any precise spiritual or religious faith or cult and its imposition on everybody but by making living, vividly real and effectively operative a sentiment for the New and the Unforeseen, a belief in the possibility of unlimited self-growth for everybody.

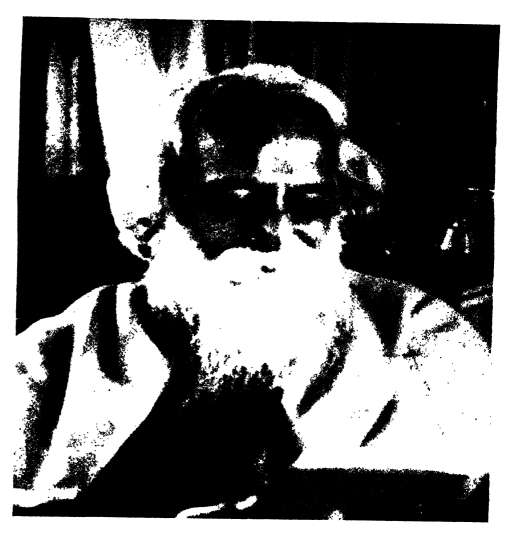
When a man does not realise his kinship with the world, he lives in a prisen-house whose walls are alien to him, whin he meets the eterial spirit in all objects, then is he emancipated.

### পারস্ত হইতে প্রত্যাবতন দমদম বিমান-ঘাঁটিতে - ১৯৩২





The Poet flies back from Persia ( At Dum Dum Aerodrome 1932 )

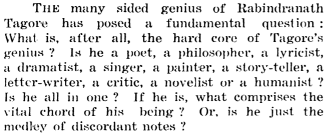


চন্দননগরে গঙ্গাবজে ১৯৩৫

ON HOUSE-BOAT AT CHANDANNAGAR, 1935

# Religion of a Poet

DR. SIDDHESWAR BHATTACHARYYA



The voice of the Poet himself has silenced all fumblings in this issue. He has given the verdict. On the occasion of his seventieth birthday celebration at Santiniketan, he declared that he bore the only credential of a poet, nothing but a poet. He has echoed the same note from time to time. It was the corroboration of his considered opinion based upon the total perspective of his life,

What makes a man poet? As ancient tradition would have it, a poet can vision the past. According to his own testimony, Tagore had such vision at least thrice in his life. First, when he was a boy of twelve. At the initiation ceremony of Brahminhood, the meaning of gayatri instilled into him the vision: Reality has bound at one end the physical world, and the intellect of man at the other. The second vision was on him when he was eighteen or twenty. The golden light of the morning sun had penetrated through the veil of darkness. Tagore could suddenly feel that divine touch awakens man from his slumber of ignorance to commence his eternal journey to the Infinite. Tagore has treasured this vision in his well-known poem, the Awakening of a spring. His third vision invaded him by the side of the river Padma. He was watching the joyous scramble of children trying to p sh a fishing boat into the river. He could suddenly visualize the eternal store of life diffusing itself in myriads of individual lives.

To sum up the visions: Man and nature are bound together in organic unity; life eternal has expressed itself through the living world;



and, man's life is a pilgrim's progress to the Infinite.

Besides visions, every experience of nature was for Tagore a matter of joy. He could see in the dew-drop, saturated with the crimson light of the rising Sun, the reflection of Infinite—the generous giving of Its blissful self. Its message permeated the vast horizon studded with innumerable stars. Its fragrance was borne by the wind. The sombre tranquillity of the deep sea was pregnant with its presence. In the mind of man, the presence of the Blissful was equally infectious. Indeed it constituted the very core of man's existence.

Tagore, the poet, earnestly tried to relate his visions and his ordinary experiences to the past. What was the result? He discovered the cosmic Man of the Rig-Veda, the reality that pervaded the past, the present and the future of the world, and yet transcended it. He discovered the Supreme Person of the Yajur-Veda, whose splendour shines above darkness. Tagore anchored all fragmentary knowledge--vision as well as ordinary experience to this great Person, affirmed by the Rig-Veda, confirmed by the Yajur-Veda, sung by the Upanisads and subsequent religious literature, and held fast by devout souls. In short, the all-embracing Purusa, was the grand heritage of India; and by touching upon this central truth that India has stood for across the ages, Tagore proved that he was essentially a poet, the discoverer of the past.

But for Tagore the discovery of India's noble heritage was not mere satisfaction of intellectualism. The Great Person was so vital to him. The Ultimate was not the metaphysical abstraction denuded of all personal reference. Nor was it the fact, the pet idol of the scientists. The great Person was Reality, in whom man could find his consummation.

The Great Person is endowed with three natural powers—willing, knowing and feeling. By His will, God—the Great Person is so called—has

created the world which, in course of its evolution, has found its climax in man. Man and nature are thus two poles of God's creation. God's will has taken the shape of natural laws of the physical world. His knowing shines on man. His feeling or love is for all creation. But like His knowing, it is palpably felt in man. Beauty of the world is the expression of God's joy through the finite.

The Infinite, the formless, takes on form on which it reflects its blissful nature. But form is ever-changing, so that God's blissful nature may have perpetual renewal. So, one form is transcended by another. In fact, it is the progressive journey of forms to reach the formless. When this end is reached, begins the creation of fresh forms. One may look upon this phenomenon as re-creation after deluge. So God, the Great Person, is the unity of form and formlessness. Assertion of one aspect or the other, is a partial presentation of God. Form and formlessness belong to the very nature of God. They are indispensable to each other.

Man is the image of God. So, like God, man is also endowed with form and formlessness. Form is man's ego while formlessness is his soul. The soul and the ego are as much bound together and indispensable to each other as the Infinite is related to the finite. Like God, man is also endowed with three natural powers—willing, knowing and feeling. Just as forms of the world are marching to the formless, so the ego of man is meant for the fulfilment of the spirit. This means that man should develop his willing, his knowing and his feeling in such a way that they can assert the glory of man's spirit. The criterion of the success of the inherent powers of man is: whether man's willing, willing and knowing conform to those of God. When man merges his individual will into the will of God, his knowledge into the knowledge of God and his love into God's love, he is thereby said to have asserted the rights of the spirit in him. At this stage, man feels that what he does is really the fulfilment of God's will through him; he knows then that, like his own self, all selves are related to God

तिनि रयेछेन जेशाय भिन्तभरे करेछे चापा चाप पाथर भेडे काटछे जेथाय पथ खाटछे बारोमास । discovery of integral relationship between God and all selves, introduces him to his natural relationship with all selves. So love of God on his part develops into love for all selves. For Tagore, God is man's God and the world of God is man's world. So love for humanity is the indispensable destiny of man, because love for humanity is nothing but love for God.

In this development of his inherent powers, man is not left alone. God reigns in man and His grace radiates upon him to make of him what he should be. He kindles man's will with His will, his knowledge with His knowledge and his love with His love. Yet, man is not a helpless medium to be done upon by God. Man has freewill. It is his free gift from God. So it is man's free choice to unfold himself before the powers of God. Man is not slave to God. They are two free beings that unite in the partnership of equality. God is related to man as the father is to the son.

So, out of free choice, man seeks the help of God to develop himself. He gives expression to his will, with divine help, through incessant activity. His growing knowledge reveals that he is grounded in God. His growing feeling intensifies itself into love for God and therefore love of all men. The simultaneous operation of three powers in man renders him into a pilgrim. He is perpetually given to activity even after his physical death; he feels at every step that he is united with God; he finds his activity and knowledge prized by the realization of love for all.

Thus out of joy, man is given to the creation of beautiful forms: and the goal of such creation is also nothing but joy that love of humanity stands for. Knowledge is the bridge between creation and joy. He moves for ever; yet he is perpetually settled in God. This is the pilgrim's progress, the perennial flight of the bird to the infinite sty, the unending journey of the waterfall to the ocean, close partnership of man to God's creation. This is salvation. Given to this salvation, Tagore has not left us. He has diffused his being in human love that expresses itself in the welfare of humanity.

जेथाय थाके सबार ग्रधम दीनेर हते दीन सेइखाने जे चरण तोमार बाजे।



## Rabindranath's Shelidah

SACHINDRANATH ADHIKARI

TO ANY devout student of Tagore's life and literature, Rabindranath's Life at Shelidah will be considered to be the fountain head of his immortal contributions to the world. As a poet, philosopher and worker, he derived his inspiration mainly from those beautiful rural areas of Shelidaha village situated on the confluence of the mighty Padma and Gorai. By providence he took charge of his ancestral Zamindaries in the neglected rural areas in the districts of Nadia, Pabna and Rajshahi at the fag end of the nineteenth century. At that time village homes were mostly abandoned by the landlords and intelligentia of our country. The flowers of our society had a fashion to desert their village homes to the clutches of poverty and malaria and seek shelter in cities and towns for comfort, luxury and opulence. It was Rabindranath who selected the rural abode of his Zemindary to settle with his family in 1897 'far from the madding crowd' ignoble strife of city life. He refashioned Shelidah Kuthibari for family dwelling with permanent kitchen garden, cookshed and other necessities of residence.

For education of his children he invited the services of eminent teachers like Mr. Lawrence, Shibdhyan Bidyarnab, Jagadananda Roy and others. He constructed a road from Shelidah to Kushtia for convenient communication with Calcutta via Kushtia town. References in support of this statement are innumerable in his letter and other writings. As a poet of nature and a responsible man on the spot in Zemindari management, he was urged to effect all these improvements for leading a congenial and peaceful life for himself and his tenants.

Shelidah, on the mighty Padma and Gorai, is a place where borders of these districts, viz. Nadia, Patna and Faridpur met. The vast sandy char land with beautiful landscape of distant village influenced his poetic inspiration and crea-

tive faculty. There he got ample opportunity to take an intimate study of rural people as they had to mix with him as his tenants. There he had close relations with *Bouls, Baisnabs, Fakirs* and *Mussafirs* who bore the original culture of Bengal in their hearts, and the Poet drank it to his heart's content from his early youth. There he had a glimpse of Bengal, past and present, and keenly felt an urge for constructing Bengal of tomorrow.

The charming village, besides its natural beauty and pleasing environments of overflowing Padma, Gorai and Ichhamati, had other attractions too for its easy river communications. From Calcutta he could start by the Bhagirathi and reach Shelidah and could tour over other important Mahals by boat. Railway journey from Calcutta to Shelidah via Kushtia or Kumurkhali took five or six hours only. He generally lived in his comfortable houseboats named Padma Chitra and Nagar after the demise of his wife Mrinalini Debi. The rivers, Ganga, Bhagirathi, Padma, Ichhamati, Jamuna, Boral, Atrai, Nagar, Chalan Beel and several 'Khals' provided pleasant boat journeys for visiting Zemindaries and were much helpful in his writings and philosophical contributions.

Shelidah was the headquarters of his abovenamed three estates and he naturally preferred to live at Shelidah permanently as he loved from the very core of his heart. The pictureque village and the Padma, which he described in his poems sometimes as his sweetheart and sometimes as "Manash Sundari." He enjoyed with ecstacy the riverine company in his golden boat (Sonar Tari) in close accompaniment with his "Bidesini" his inner inspiration and ferryed the both banks in his "Kheya" as if visiting heaven and earth in the boat of life."

The last poem of 'Sonar Tari'

"আর কতদরে নিয়ে থাবে মোরে হে স্তন্দরী কোথায় ভিড়িবে ভোমার তরী।" Before his marriage, Rabindranath in his boyhood visited his beloved Shelidah with his elder brother Jyotirindranath. Abdul Majhi and the trouble over hunting a tiger in a torrent of the Padma, his intimacy with Biswanath Banna in hunting tiger in a jungle at Shelidah and his boyish adventure of painting with the juice of flowers from *Kuthibari* gardens are the interesting stories told by him. His unique description of "Manager Babu" (*Galpa-Salpa*, page 57) is a penpicture from his fanciful memory of feudal Zemindari customs which he had to observe before he himself became a Zemindar.

According to the instructions of his father Maharshi Devendranath, the poet in his early youth had to learn the work of Zemindari Sheresta and family accountancy first at Jorasanko house and then at Shelidah and Patisar Estate. Thus his knowledge of Zemindari affairs was superb and Pramatha Chowdhury, Bar-at-law (pseudonym "Birbal" in the Bengali literary world) who married Poet's second brother's daughter Indira Debi, described---"Rabindranath was unique as a Poet and also as a Zemindar" in his book "Rayater Katha." Pramatha Chowdhury dhury had ample opportunity of studying the Poet-Zeminder in this aspect while he acted as the Managing Agent of the Tagore Estates during the Poet's sojoum in Europe.

The history of Shelidah is shrouded in some legandary tales handed down from our ancesters. Shelidah was originally an indigo-planters' Estate. Prince Dwarkanath Tagore purchased it from an European indigo planter named 'Sheli' and the name "Shelidah" (in Bengali Shilaidaha) is derived from the nomenclature of 'Sheli.' No history is known of this European indigo planter. It is a wonder that Shelidah the spoken name of the Post Office has become memorable all over the world by the writings of our world Poet. But 'be revenue-survey name of the village is jointly—Khorshedpur and Kashba.

Khorshedpur has a beautiful legendary anecdote. It was an accreted *char* of Padma founded by Khorshed Faquir, a Muslim mendicant of olden times whose 'Darga' (Shrine) is still to be found at Shelidah. Another rich merchant (Banik) whose name was Jugal Sah is still cherished in popular memory. He dwelt in a

place which sunk into erosion of the 'Krithinasha' Padma. He built at Shelidah his house and Kalitemple which are in ruins. A faint history of the village is available. A weaver named Kalyan Roy who lived at Kalyanpur, two miles east of Shelidah, installed the deity Gopinath Deb when this region was a Zemindary of Raja Sitaram Roy. From Raja Sitaram it passed over to Rani Bhawani of Natore. Raja Ramjiban, the Nature Raj lost all his property as he was a devotee of Kali and renounced world in search of heavenly bliss. Some portion of his property was purchased by Prince Dwarkanath. He purchased the indigo planter's 'Kuthi' as well and amalgamated the moujas in his Zemindari,— Pargana Birahimpur and Bhar Fategangpur. The old *Kuthi* building on the banks of the Padma provided the residence of the Tagores on its first floor and their Zemindary office on the ground floor with an extensive garden. This Kuthi building was washed away by the erosion of the Padma sometime in 1890.

The present Shelidah residence of Tagore is also known as 'Kuthibari.' It was built in 1892 by Nitindranath Tagore third son of Dwijendranath Tagore who was a great poet, philosopher and eldest brother of Rabindranath. This 'Kuthibari was renovated by the Poet for his permanent family dwelling with flowers and kitchen gardens. Afterwards it transformed into an agricultural research laboratory by the Poets' son Rathindranath and son-in-law Nagendra Ganguly after their studies in America in Botany and agricultural engineering. Some sixty bighas of land were acquired from its surrounding areas for the purpose of agricultural experiments for growing more crops. This was done at the direct instance of the Poet Zeminder for improving the agricultural production of his tenants.

Free Kuthibari is a fine two and half-storied building remarkably suited to a poet's residence with beautiful surroundings overlying the flowing Padma which is visualized from the second floor appartments.

Rabindranath used *Kuthibari* as his residence and offices for Zemindary management. In the ground floor there was a Darbar Hall, guests' room, dining hall, and storeroom. The first floor contained the study room for his children and

dormitory and the room on the second floor was ments of Santiniketan at Shelidah in its peaceful the study room of the Poet himself.

Rabindranath, besides Estate management, had to supply poems, stories, novels, dramas, songs and essays for the literary journals of 'Sadhana.' 'Bharati', 'Banga-Darshan' and others from this peaceful seclusion of Shelidah. Most of his early and middle age writings got their birth at Shelidah, Sajadpur (Estate of Gaganendranath and his brothers) and Patisar, the principal of which was Shelidah where he could live for years together with comfort and contemplation. English translation of Gilanjali was done at the Shelidah Kuthibari. After the demise of his wife the Poet seldom lived in this house, but lived in his houseboats moored in the banks of the Padma. The Estate offices and tenants had to go to Poets' house-boat for transaction of Estate affairs. The Poet used to roam about in moonlit nights in the sandy clear meadows and moved lonely without any attendant.

The Poet's intimate friends, Sir Jagadish Bose, Shrimati Abala Bose, Raja Jogadindranath of Natore, Lokendranath Palit and Santiniketan teachers and associates had been on many occasions guests of the Poet. He always invited his friends to share with him the joy and beauty of his beloved Shelidah. For entertaining his friends, he arranged Kirtan by Shibnath Shah the famous Kirtan-Singer and the Poet's tenant. Sometimes Lathi-play demonstrations were held by his renowned Barkandas—Meser Sardar, Madhu Mal, Ketu Dhali, Haider Sardar and others. The disciples of Lalan Sha Fakir held their musical entertainments at Kuthibari and Kutchery compound when the villagers were invited to attend. Almost every morning before sunrise the Poet used to walk on foot in the corn fields of adjacent villages.

On the sudden death of Satis Chandra Ray, the most sacrificing and devout teacher of Santiniketan Asram, the school of Santiniketan was transferred to Shelidah Kuthibari in September 1903 under Mohit Chandra Sen as Headmaster. For more than a couple of months Kuthibari compound rang with Asram songs, prayes and hummings of students. It was removed that the Poet had in his mind to establish some departfine environments.

Tagore Estates were amicably partitioned in 1920. For some unforescen reasons Rabindranath had to accept in his share Patisar (Kaligram Pargana and Surendranath, son of his second brother Satyendranath became owner of Shelidah (Pargana Birahimpore). Thus the relations with the Poet was cut off from his much beloved Padma-borne Shelidah. In 1927 he was invited to visit Shelidah by his nephew Surendranath and this was the last time that he saw the verdant green of Shelidah and dancing waves of his sweet Padma.

As a village Shelidah was too poor to claim any cultural centre of the Poet. The locality was peopled with Jotedars and peasants, but its charm as a whole captivated the Poet in many directions, which through unknown to many, valuable materials for his future biographers. The Poet's humanism and patriotism are manifest in his village life besides his immortal gifts to the field of work in literature.\*

The Poet according to instructions of his elder brother Jyotirindranath started a big handloom factory in the Shelidah Kutchery Compound long before the Swadeshi movement as an attempt to popularise Swadeshi in his Estates. Another factory was started at Kusthia Kuthibari. Jule business was also started by his nephews Surendranath and Balendranath at his instance at Shelidah and Kushtia. But all those planned farsighted nation-building adventures ended in failure. All these failures told heavily upon Rabindranath in financial debts, but these failures served as the pillars of success for the future generations. Tagore's sacrifice in nationbuilding edifice is memorable in our history.

Rabindranath started a private agricultural bank at Shelidah and Kaligram to save the neglected cultivators from the blood thirsty Mahajans, the money lenders, which functioned well till

The famous poem "Dui Bigha Jami" describes a true incident of Shelidah while the Poet was a young Zamindar. The marvellous story "Baisnabi" depicts the Baisnabi Poet saw at his residence. Many Shelidah incidents are imperceptibly found in his stories in Galpa Guchha.

1944-45. It is also a fact, that idea of *'Tapoban'* as was sponsored at Santiniketan *Asram* had its birth in the Poet's imagination at Padma-borne Shelidah.

Rabindranath attempted whole heartedly to build Shelidah a prosperous village. He improved the village by constructing roads and drains and wells for providing drinking water. A charitable dispensary, M. E. School, Girls School, Post Office, market place for holding melas were established. He loved and favoured 'Rural melas' -which he explained in his lecture on "Swadeshi Samaj". He organized with the help of village people, 'Katyanin Mela' and 'Saroshi Mela' on the precincts of Gopinath Temple in a splended manner for improving social life of his rural tenants. 'Rakhi Bandhan Utsab' was celebrated once at Shelidah under his presence before his eyes the whole atmosphere rang with his SwadeshiSongs-"Amar Sonar Banala" "Banglar Mati Banglar Jal" and streams of other patriotic songs that which imparted a new life' to Bengal. He reconstructed the ruins of Gopinath's temple house and tank which became a special attraction of Shelidah for the people of adjoining districts who assembled in thousands in the Rash and Snanjatra Melas of Gopinath Deb.

It was at Shelidah that he first attempted to materialise his ideas of rural reconstruction under a well defined scheme. I was one of the active members of "Brati Balakas" scouts organised by him with the assistance of his officers and we worked to construct an ideal village at Kandabari on the western boundary of Shelidah Kuthibari. His growing popularity among his peasant tenants was not liked by the then village elders, but still the Poet Zamindar endeavoured to translate his ideas into action for years together in spite of adverse criticism from the educated section of Bengal of that period. At his instance Late Kalimohan Ghose and Mr. L. K. Elmhest and other workers came to Shelidah for rural upliftment.

Shelidah, now in East Pakisthan, is unfortunate in losing the valuable guidance of the Tagores specially of Rabindranath who felt in his inner self an infinite love for this beautiful hamlet, as he says in a letter to me that it was the sacred pilgrimage of his youth and middle age and he did not forget the charm of this place till his last days which remained vibrant with golden memories of his poetic life. Shelidah cherishes the hallowed memory of the Poet for eternity. To-day it is the sacred duty of the Government to perpetuate the evershining memory of the world Poet whose footprints still ennoble the sands of the Padma and the village already become so eminent before the whole world.

The wrigging snakes foul the air around with their poisonous breath,

Fender words of peace will sound like tutile mockery and so before I depart.

I send my call out to those who are prefer tring in every home for the ballles igainst the beasts in human shape.

চারিদিকে নাগিনীরা ফেলিতেছে
বিধান্ত নিংখাস
শান্তির ললিতবাণী শোনাইছে
বার্থ পরিহাস।
থাবার আগে তাই
ডকে দিয়ে থাই
দানবের সাথে থারা
সংগ্রামের তরে
প্রস্তুত ২০ইছে ঘরে ঘরে ॥

## The Image of Rabindranath Abroad

DEBESH DAS

President,
All-India Bengali Literary Conference



WHILE we offer homage to the world poet whose birth centenary is being celebrated all over the world it would be essential to bear m mind the image he has in the eyes of the entire world. Such a dispassionate study will not only enable us to see him in the proper perspective but will also correct any unbalanced or uninformed notions which we may have regarding him due to over enthusiasm of a devotee or the cynicism of a critic for criticism's sake.

It is true that a proper appreciation of Rabindranath has occasionally been marred or modified by the impact of political trends during the 50 years following his worldwide recognition associated with the award of Nobel Prize. It is also true that the enthusiastic and laudatory appreciation of his works which hearlded the dawn of the period of recognition was subsequently dimmed in acknowledged and authoritareference, like Encyclopaedia tive books of Britannica. Sometimes wrong or mischievous interpretation has also been placed on his works abroad. Now is the time to correct those trends and to enable the world at large to appreciate Rabindranath in the proper perspective. If we succeed in doing so, all the tremendous energy and enthusiasm which has been generated for this celebration of Tagore Centenary all over the world, and particularly in India, will have been fruitful in one way. To this end, Bengalis have a very special obligation. This is a debt which we must discharge on this occasion in honour of the perfect man who interpreted us to the world and to ourselves. The Nikhil Bharat Banga Sahitya Sammilan which provided a brilliant curtain raiser in Bombay and was attended by a large number of the celebrated writers and educationists of foreign countries has done something the impact of which will be realised by us The deep and thoughtful more and more. different aspects midresses, articles on Rabindranath's versatile genius approached from the different angles by intellectuals who have

studied the subjects in spite of the barrier of language are themselves an eloquent and abiding proof of the utility of such celebrations.

The value of this image is all the greater because of the fact that abroad Rabindranath aroused at first only an intellectual curiosity on account of the sudden publicity he received as the winner of the Nobel Prize. Many readers in different countries found his writings vague and elusive in thought and remote in form and imagery. Not many were the people who found in his writings the joy of discovery, the refreshment that comes from contact with another order of mind. But leading intellectuals like Count Keyserling quickly realised that he was the most arresting figure in the mission of bringing together of the East and the West which is the most dramatic and perhaps the most important event of this century. He prepared the bridge between two civilizations as far apart as possible and enabled the world to admit the value of the achievements of both sections of the world and of the spiritual and artistic resources supplied by diversity of temperament.

To the average educated man of the West, it is difficult to appreciate the ultimate basis of oriental religion, philosophy and civilization. The language the imagery and the approach of these are uncompromisingly exotic to him. But in Rabindranath he found a new preacher who interpreted the deepest and most characteeristic thoughts of ancient world with such clarity and sincerity that nobody could miss his essential message. Noguchi, the celebrated Japanese poet, had attacked him for his anti-imperialist humanism when Japan started its imperialistic career. But Japan itself has outlived that sense of hostility to him and has now realised the value of his message.

Take the case of post-Hitler Germany, for instance. A young Doctor of Philosophy from Germany explained to us in the Bombay celebrations how the philosophy of Rabindranath has enabled young seekers of survival in his war ravaged country to obtain sustenance and to discover a new meaning in life. Take again the statement of Mr. Norman Cousins, the illustrious Editor of the 'Saturday Review' of New York. He said that during the unprecedented period of depression in his country in the thirtees, youngmen like him found a new meaning in life and in spite of the gloom that spread around, writings of Rabindranath give them glimpses of a world which revived in the heart of people like him the hope and ultimate emancipation from absorption in material interests. Consider again the image rendered by Magnusson, a poet of Iceland, the land of snows and furies of nature where the poet of that practically unknown country found in the writings of Rabindranath a new concept of death which enables people to survive. In this connection we remember the introduction to Gitanjali in French written by another Nobel Laurcate, Andre Gide, who wrote that he had not come across such deep and beautiful hymns on death in the literature of any other country. He said, though "I am a modern experimenting poet, I am deeply stirred by its great lyrical beauty and its profound "philosophical" significance. To me his poetry is the testament of a great visionary who looked at life with serenity. His poems are echoes from a distant world, caressing our ears that have grown tired (almost to the point of deafness) of the tumult of our violent age, where simplicity has been lost in precious sophistication, bred by our insecurty, bewilderment and We in the West seem to be losing all orientation in the world, we fumble around gasping at sensations, fads and half-truths which bring us constant unrest and inspire ever-new doubts. What a soothing experience for our restless selves to turn to Tagore and find in his work a *total* view of man and his predicament in the universe." It is not enough for people to realise vaguely and generally that the East has much to teach the West in the way of a broader and richer interpretation of both divine and human personality. This thought has come to many a Western intellectual but the new joy of life and the new message of life and harmony which Rabindranath's poems in particular have brought to the world abroad are the abiding forces which will make the world-poet live through the centuries. Often people have said that it is the elements of mysticism and spiritualism which make his writings immortal. But this is only a partial truth, often expressed without realising that a much greater basis of immortality lies behind his writings, the efflorescence of a perfect man.

The world abroad was once surprised that Rabindranath did not see in the most brilliantly lighted city in the world so much of wonder as he would have been seen in a lotus bud. They were also surprised that in his mild ascetic way, he charged the West with indifference to spiritual things. In reply critics pointed to India, a defeated and conquered nation, as the proof of the fallacy of Rabindranath's preachings. He answered that "the dust in which India's peoples have been bowed is sacred while the bricks with which we, and the West build palaces of our temporal pride are accursed." (Article by Bailey Millard, famous American writer and historian in 1916). No wonder Will Durant in presenting his wellknown book "The Case for India" to Rabindranath wrote "You are the reason why India should be free."

Indeed more than ourselves, the best clements in the world at large have made a more comprehensive analysis of Rabindranath. As the University of Paris at Sorbonne expressed in its homage to him during the Bombay celebration. "he, more than any other, understood that such a renewal should proceed from the bringing together and harmonizing of the ideals of the East and of the West; his object was precisely to create that modern humanism which bears within itself the deepest forces of the human being to whem nothing that is beautiful, great and noble is unknown. Of this total humanity, Tagore was himself a model: an incomparable poet, a subtle novelist, a dramatist, a versatile artist, he was also a philosopher and a thinker engaged on the social and political problems of his time." The representative of France also acknowledged that Prof. Sylvan Levi returned what tribute of grafttude is owed by all the students of the world to Rabindranath as an educationist, who, better than



TAGORE AT-SEVENTEEN

রবীক্রনাথ (সতের বছর বয়নে)

Courtesy: Shri Kedarnath Chatterjee

রবীক্রনাথ ৩০ বছর বয়সে



TAGORE AT THE AGE OF 30



A RECEPTION AT SANTINIKETAN AFTER
HE RECEIVED NOBEL PRIZE IN 1913

এ মণিহার আমার নাহি দাজে --(নোবেল পুর্থার প্রাপ্তির পর দুর্থনা) --১৯১৩

any other knew how to translate into imperishable forms the universal aspirations of the soul to beauty." The Director General of UNESCO also acknowledged in his homage that with his message Rabindranath "was and remains a Guru to UNESCO." When we call him Gurudeva we should rever in our mind "the breath of vision, immense sensivity and intense love of humanity and a burning desire to realise the noble dream of brotherhood of man." (From the Homage of the UNESCO).

Alas, the concept of the universal brother-hood of man has often received big shocks and no wonder the English poet Richard Church has given out a cry of anguish that it is probable that the storms which raged in India and also the whole world including the last World War, might have hastened Tagore's passing away. Poet Church thinks that surely the "serenity of Rabindranath's spirit survived after that and he went out of the world as he came into it—a man marked by a serene balance of mind and emotion moving with a quiet authority to assured purposes that were unshaken by criticism, disappointment and adversity."

In one of his letters, Rabindranath wrote to Elmhirst that he carried an infinite space of lone-liness around his soul. This is a sad note which is probably inevitable for a man who years to be the complete man, the perfect man. The significant thing is that all such yearning did not reduce him to the despair which too often over-clouds the sunset of many great men's lives. He remained to the end illuminated by his passionate belief in the final glory of man. As Karel Jonekhere, a national poet of Belgium observed, "the Flemish poets said of Rabindranath that his wide prophetic figure brought a message to the West to make them better through word, song

and brotherhood." Wherever he went, his Christ-like figure was hailed with reverance and devotion. His march through the world was a procession of triumph but it is not the cheers of the millions or the ecstatic notices in the press that will keep his flame alive through the centuries. As the University of Oxford acknowledged so completely in its homage to him, he is "the myriad-minded poet and writer, the musician famous in his art, the philosopher proved in both word and deed, the fervent upholder of learning and sound doctrine, the ardent defender of public liberties, one who by the sanctity of his life and character has own for himself the praise of all mankind."

The Czechoslovakian Writers' Union has sent us a message high-lighting the poet's struggle for humanity, respect for the inner life of man, for his sufferings and for his destiny. Indeed the world may come to an end but not a poet's message. It would only be proper if the finishing touch to the image of the world poet abroad is given by a national poet of Spain JUAN PEREZ CREUS.

You will live forever inspite of that day of sorrow when must come to an end everything in the world.
When will be no more the Ganges When the sea will turn into earth When the earth will turn into a violent

ocean.

Like the sun, like the stars Illuminating all, Emerges forth thy figure Immortal, powerful, Oh, poet of the poets! Rabindranath Tagore!

The eye can not see you.

For you dwell within the eye...

-T IGORE

ব্য়েছ ন্যুনে নয়নে…

নয়ন ে যাবে পায়না দেখিতে

- 31 -

the first song to be rewarded by Maharsi Devendranath Tagore.



## Tagore was no Obscurantist

**HUMAYUN KABIR** 

As a lyric poet Tagore has no equal in world. Perhaps, as a song composer he has no equal in the world. Perhaps, as a poet he has few equals. As a short story writer he is perhaps among the greatest that the world has known. As a painter he started exploring the possibilities of painting when he was well over 60—in all these different fields he has left his stamp, he has left the mark of his achievements and enriched the cultural heritage not only of India, not only of Asia, but of the entire world.

I would like to write of Tagore the man who helped to shape our economic ideals and principles and programmes, Tagore who helped us to conceive our politics in that generous and cosmopolitan and humanitarian way, which we believe is the basis of the political attitude and political programme of our country. I wash to write of Tagore, the educationist, Tagore the economic thinker, and Tagore the political philosopher.

Education is the foundation of society; the teachers of to-day are the arbiters of the destiny of society of to-morrow and the day after. How men are trained, what are the ideals they imbibe what is the type of character that is developed; what is the kind of knowledge that is imparted to them; what are the disciplines through which they go; what is the way in which their mind is formed; -----these are the things which are going to shape the destinies of the countries of the world and their inter-relations with one another. And at the very outset I must say that Tagore's ideals of education marked in some ways a reve lutionary change from the past, a revolutionary change and yet with a continuity of tradition. Tagore was one of those wise men who believed that revolutions are successful only if they are continuations of the past. A revolution which seeks to break away completely from one a past, any revolution which denies tradition, ultimately defeats itself. And revolutions are successful when all the values of the past are re-discovered,

are taken up and are re-shaped according to the needs of changing times, or reformed to meet the demands of the new age. And Tagore was in that sense essentially an educational revolutionary. He had an educational career which did not go through the normal course. He finished school but he did not go very much beyond school and he found the routine of the school, in particular the dull imposition of text books and its conformity to a number of subjects in which he was not interested, too much for his spirit too much for his mind, and he felt that his mind would not blossom in that way. And what really hurt him most was that this education was divorced from the immediate background of our social life, it was divorced from our cultural traditions. and, most important of all for Tagore, it had no contact with nature.

Tagore believed that education must develop the personality of the child in the context of nature and allow the child to develop in tune with it. He wanted to allow the child to imbibe the beauties of nature, to allow the expanse of the sky, the quietness of the evening and the promise of the morning, the scintillating beauty of the stars and the radiance of the Sun when it rises to permeate the personality of the child; so that gradually these things became a part of his being, and there was harmoney in his inner nature as there is harmony in the world outside. Tagore knew that there are classes and conflicts in the world outside but he also knew that these clashes and conflicts are always finally overcome, and there is a larger harmony in which the smaller clashes and conflicts always find their place. And therefore he thought that the intellect should be developed, the emotions should be developed volition and will-power should be developed and all these should be done through activity of many kinds. Tagore did not believe in any narrow educational ideals. He did not think that only A:t makes a proper education. He did not think that only Mathematics would give a proper education. He did not think that only Science would give a proper education. But he believed-and he tried to carry out his beliefs in his school which he started in 1901—that all these different aspects of the child's personality must develop harmoniously. He was one of the earliest educational thinkers in recent times who emphasized activity as an essential principle of education. In many ways these ideals have been shared by people in Western countries as well, and also in our country. But Tagore's special contribution was the emphasis on harmony, the emphasis on balance, the emphasis on all-sided development of personality, so that no one aspect was submerged, no one aspect was sacrificed to develop any other aspect. For him beauty must be moral, and morality must be imbided with the sprit of beauty, and in this way, truth, beauty and goodness-these were three values which he sought to fuse in his educational ideals.

May I now turn to Tagore's contribution to our economic life? One of the things of which modern India is proud, one of the things about which we have great hope—some pride in the achievement that has already been made, and still greater hopes in the promise which they hold -is what we call the community development programme. This programme has become a symbol of hope in the villages. He said that one of the misfortunes of the modern age has been that Shree, grace beauty has left villages. The village is bereft of grace, bereft of beauty, bereft of culture. Modern culture has become primarily urban. The very word "civilization" shows that it has something to do with cities, and in the modern age, this concentration on cities has become even greater than it was in the past. And the result is that throughout the world there has been a drift of the abler men, of the more imaginative men and women, of men and women of will and vision away from rural areas to the towns. And the consequence of that has been that village life has become even more impoverishet. There is to-day a great gap between the town and the village, and in spite of the admonitions of many great men, of Ruskin some 100 years ago, and of Tolstoy, and Mahatma Gandhi, that people should go back to the villages, nobody goes back to the villages. And bright

boy, any bright girl who gets an opportunity of coming from the village to the town likes to stay there

Tagore realised this and Tagore said that this vicious circle can be broken not by admonition, not by speaking in lyric terms about the beauties of village life, but by transforming the villages, by changing the pattern of rural life, by making the villages more like towns, so that the great gap which exists to-day between village and town is gradually overcome. People come away from the villages because the villages do not give opportunities of education, do not give opportunities of service, do not give opportunities of the development of personality. They do not have the health services, the sanitary services, the communications and hundreds of other things which make the town such an attractive place for the young man and woman of to-day. And Tagore said that this can be changed only if village life is reconstructed, only if educational facilities are there, health services are there, communications are improved, water supply is provided in an adequate measure, water supply of sufficient quality and sufficient quantity. Only if there are opportunities of service, only if there is opportunity of the fullest expression of personality men and women stay in the villages. And the programme which we have undertaken today, this community development programme which being accepted by many other countries of the world, is a direct outcome of this awareness. This programme is of special importance in all the less economically developed countries of Asia and Africa, for it is changing the pattern of rural life by bridging the gap, if not completely bridging the gap, at least minimising the gap, between rural and urban conditions.

The condition of village housing is so bad that we are ashamed of it. The condition of planning of roads, of water supply in the villages, is completely inadequate. For over 3,000 years it has continued like that, but in the course of the last ten years since India became Free—a massive effort is being made to change all that and to recapture the old spirit, to bring back conditions where rural sanitation may compare with that of in urban areas, to bring water supply to villages where there was no supply before, to

transform methods of agriculture, to build new systems of rural economy and rural finance. And all this goes under the name of the community development programme, and that is why it is a programme in which we have so much hope and from which we expect so much.

I wish to refer to one other element in this economic ideal of Tagore. Tagore was no obscurantist. He knew that the day of the machine had come. He knew that even though handicrafts had their value, that some of the most beautiful things have been done in the past through sheer manual labour and manual skill, he knew that in the modern world, if you are provide the services for millions of human beings, the machine will have to be used. All that Tagore wanted was that the machine must be the slave of man, not his master. And he accepted the machine freely and without any mental reservation whatsoever. The pattern of civilization which we are seeking to in India to-day is in conformity with the ideals of Tagore. It is an economic pattern in which heavy industry will go side by side with consumer industries, a pattern in which there may be certain trades, certain types of industry, certain types of commerce, in which there will be public control and public management, but side by side there will be other spheres of economic activity which will be left to the initiative and freedom of the individual. This pattern of mixed economy, is something which Tagore thought of some 50 years ago and through his example and intuition stressed so long as lived.

And now finally, I come to his contribution to our political ideals. The two main elements are his impact on the foreign policy and his contribution to the conception of the onstitution. Our foreign policy, ever since India became I'ree, has been a policy of harmony, has been a policy of reconciliation. Not that we have not made mistakes, not that we claim that we have always been right, not that we have not occasionally lapsed from our ideals, with all the power at our comand, we have ender voured with all the earnestness that we have to create friendship with our neighbouring countries, and also countries far away and distant. In this

way, India has sought to make a contribution in creating in this world a little more of harmony than existed before. And this is the ideal which Tagore taught. Tagore was the first great internationalist in India in the modern age. After Raja Ram Mohan Roy, who went out in an early decade of the last century, Tagore was the first great Indian who went out as an Ambassador of Goodwill. And he came as an Ambassador of Ceylon, he went to Malaya, he went to Indonesia, he went to Burma, he went to Indo-China, he went to China, he went to Japan, he went to Europe, he went to Africa, he went to North America and he went to South America. In fact, it was after many centuries that an Indian of his status went out again with the message of goodwill, harmony and friendship. And one special feature in this was that for almost 200 years our eyes have been turned towards the Western world. We looked at all problems through British spectacles. Europe has given us much. Europe brought to India a new scientific outlook, a new scientific temper, and brought about the renaissance which has resulted in Indian freedom. But nevertheless this impact of Europe also restricted us because some of our contacts with our nearest neighbours were lost for a while. We had age-long connections with Afghanistan with Iran, with Ceylon, with Burma, with Malaya, with Indonesia, with Indo-China, with China, with Japan, with Arabia, with Egypt, and for about a hundred years our relations were almost in a state of suspense. Tagore was the first great Indian in recent times who revived this contact, and our foreign policy is following it up. We want friendship and collaboration, the closest co-operation with our neighbours to our East and to our West, to our North and to our South.

Tagore's contribution to our constitution. My belief is that this is perhaps he richest and deepest contribution to our nation and political life. Our constitution is essentially a Federal constitution, a federal constitution in which the value of every language is recognised, a federal constitution in which the value of every community is recognised, a federal constitution in which the value of every religion is recognized, a federal

constitution in which every race is honoured. Tagore, some 60 years ago, wrote that if God had so wished, he could have made all Indians speak one language. Why India alone? He could have made all Indians speak one language. Why India alone? He could have made the whole world speak one language. But the very that there are in the world so many different languages, the very fact that in India there are so many different languages, so many different patterns of civilization, so many different flowerings of culture, suggests that there is a divine purpose in all this diversity, there is a divine purpose in this multifariousness of life through which the individual expresses himself. Tagore said some 60 years ago the unity of India has been and shall always be a unity in diversity, a unity in which every language will get its place of honour, a unity in which every religion shall get its place of honour, a unity in which every race shall get its place of honour. And Tagore was right, for history also teaches us that wherever there had been this kind of diversity of peoples, there has been a richer culture, and wherever there has been any attempt at regimentation, wherever there has been any attempt at effacing the peculiar personality of any group or any community within a country, the whole country has suffered.

Another, and in many ways an equally great gift of Tagore is our National Anthem. Of the many things of which India can be proud about Tagore, I believe this is in essence the richest. Every country is proud of its National Anthem, and rightly so. There are even National Anthems where there are references to hatred, to conflicts or there is joy in triumph over the sufferings of some body else. In our National Anthem, which is not a National Anthem for India alone, but a religious hymn for all mankind, there is no suggestion of clash or conflict anywhere. It starts Jana Gana Mana Adhinayaka, an invocation to the Lord of the heart of all the peoples of the world, not the people of India alone. It seeks welfare for North and South. It acclaims the Lord of the heart of the peoples of the world, as the arbiter of India's destiny. And this song reflects the ideal of Tagore, the ideal of Tagore in politics, where there shall be live and let live, where there shall be friendship and co-operaton, where there shall be mutual regard and respect, where there shall be endeavour and cooperative construction for building a world where every single individual, whether he lives in Europe or America, whether he lives in Asia or Africa, every one will be guaranteed the dignity of a man, the rights of a civilized man to live in a civilized world. This is Tagore's message.

I felt that I had found my religion at last, the religion of Man, in which the infinite became defined in humanity, and come close to me so as to need my love and co-operation.

The Religion of Mas.

The indicidual man must exist for Man the great, and must express him in disinterested works, in science and philosophy, in literature and arts in scivice and worship.

The Religion of Man

To live the life of goodness is to live the life of all. Pleasure is for one's ownelf, but goodness is concerned with the happiness of all humanity and for all time.

Sadhana

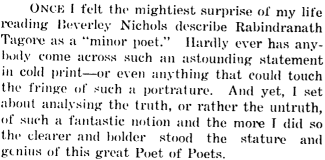
When a man does not realise his kinship with the world, he lives in a prison-couse whose walls ore alien to him, when he meets the eternal spirit in all objects, then is he emancipated.



# The Quintessence of our culture

#### B. N. RAY CHOWDHURY

Raja of Santosh



The earliest day of my life that I can remember, there came floating a song into my ears which penetrated deep into my soul and has held me in thrall ever since. It was a strange, simple song, a song that the young Bengali cowherd breathed through his frail, bamboo flageolet,—a song that had the fragrance of Bengal's paddy fields and rain-swept mango groves,-the coolness of her moon-blanched nights and the soft melody of her noble Ganges! Yes, that phantom-song was Rabindranath Tagore's! To millions of Bengali hearts, that song came fleating likewise. Its joys and lamentations, its philosophy and wisdom, its passion and pathos, its message and call had the same abiding influence on the lives of every one of us in every walk of life. We cannot weep without humming a note of it; we cannot love without chanting a line from it; we cannot pride without giving a thought to it; we feel no inspiration without its vibrations in our bosom!

A minor stream can only fertilise a small acreage, while a mighty river perennially inspires and impresses the whole, wide world with its rich and beneficent gifts to civilization and humanity. It is never forgotten as old men forget, for such a river is all things to man. Such are the Nile, the Yangtse and the Ganges. They move and turn through eternity in their own grand style. One cannot stop them any more than one can stop Time. They flow like the ages of man and



Tagore's poetry flows likewise without "their changelessness," as W. B. Yeats once said of it.

RABINDRANATH is a seer and a sage, born to rule the hearts of men and lead them from darkness to light, from ignorance to knowledge. In a world of ever-changing tastes, ever-tumbling values and ever-fleeting forms, the intellectual truth and moral beauty of Tagore's poetry remain bright and untarnished: the very quintessence of our culture and civilization. His message has universal appeal; his fame is international. And vet, there is an undercurrent of all that is typically Bengali in his themes. What my youth and the youth of the rest of my countrymen owe to Tagore's poetry is impossible to describe. Think what the skies would look without the stars or the garden without its flowers. It would all have been bleak and arid without this comforting oasis.

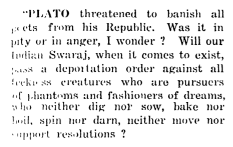
It is in the Poet's wonderful writings that we come into touch with the more permanent values of life, such as Death, Love and all that which, whether of Nature or of Art, breathes the sublime essence of Truth and Humanity. The supreme and infallible test of our love and devotion for Tagore lies in the fact that we delight to imitate his handwriting; we freely steal from his works; we try eagerly to borrow his manner and speech,—in fact, we have an uncontrollab's urge to feel, suffer, laugh, weep, love and hate with this unique and super-sensitive soul, for most assuredly do these from the synthesis of Bengali life and culture.

Rabindranath shall not die, for the monument of his glory is—

"....More lasting far than bronze, and loftier than the royal site Of Pyramids."

# The Poet's Republic

### A Typical Tagore Letter



"I have often tried to imagine the mished hordes of poets establishing eir own Republic in the near neighauthood of that of Plato. Naturally, act of reprisal, His Excellency e Post President is sure to banish om the Rhymers' Republic all philothers and politicians. Just think of e engless possibilities arising from add and truces of these rival Repub-- peace conferences, deputations of presentatives, institutions of busy cretaries and permanent funds havy for their object the bridging of the alf between the two adversaries. en think of the trivial accident, rough which a hopeless young man id a melancholoy maiden, coming om the opposite territories, meet at ··· frontier, and owing to the influence the conjunction of their respective anets fall in love with each other.

"There is no harm in supposing that be young man is the son of the 'resident of the Philosophers' Resider, while the maiden is the aighter of that of the Poet's. The temediate consequence is the secret manifold of forbidden love-lyrics by he desperate youth into the very heart

of the commentaries and controversies of the two contradictory schools of the Philosophy—the one professed by the yellow-turbaned sages, preclaming that one is truth and two is an illusion, and the other, which is the doctrine of the green-turbaned sages asserting that two is truth and one is an illusion.

"Then came the day of the great meeting, presided over by the Philosopher President, when the pandits of the two factions met to fight their dialectic duels finally to decide the truth. The din of debates grew into a tumultuous hubbub; the supporters of both parties threatened violence and the throne of truth was usurped by shouts. When these shouts were about to be transmuted into blows, there appeared in the arena the pair of lovers who, on the night of the full moon of April, were secretly wedded, such inter-marriage was against the law. When they stood in the open partition between the two parties, a sudden hush fell upon the assembly.

"How this unexpected and yet everto-be-expected event, mixed with texts liberally quoted from the proscrited love-lyrics, ultimately helped to reconcile the hopeless contradiction in logic is a long story. It is well known to those who have had the privilege to pursue the subsequent verdict of the judges that both doctrines are held to be undoubtedly true; that one is in two, and therefore two must find itself in one. The acknowledgment of this principle helped to make the inter-



marriage valid, and since then the two Republics have successfully carried out their disarmament, having discovered for the first time that the gulf between them was imaginary.

"Such a simple and happy ending of this drama has caused wide-spread unemployment and consequent feeling of disgust among the vast number of secretaries and missionaries belonging to the institutions maintained with the help of permanent funds, for the preaching of Union - those organizations which were so enormously perfect in their machinery that they could well afford to ignore the insignificant fact of their barrenness of result. A large number of these individuals gifted with an ineradicable passion for doing good are joining the opposite organizations, which have their permanent funds in order to help them to prove and to preach that two is two and never the twain shall meet.

"That the above story is a true one will, I am sure, be borne out by the testimony of even the august shade of Plato himself. This episode of the game of hide-and-seek of one in two should be sung by some poet; and therefore I request you to give it, with my blessing to Satyendranath Dutta (the famous Bengali poet, greatly loved and admired by Rabindranath Tagore) that he may set it in those inimitable verse forms of which he is a master, and make it ring with the music of his happy laughter."

(From a Letter to a Friend by Rabindranath Tagore)



### Rabindranath

DR. SUNITI KUMAR CHATTERJI

This is the Birth Centenary year of Poet Tagore. He would have reached hundred if alive. Every one expects that a man should live upto hundred years. This is a general desire. It would have been the good fortune of a nation if a man like Tagore would have lived so long, maintaining a sound physique and an alert mind. We who had the opportunity to come into his close contact will cherish the sacred memory. The Poet did not survive to see his country free from the foreign-yoke. If he was present to-day with us probably the present condition of the country would have pained him, but we would have been benefitted by his liberal outlook and valuable guidance in our national life.

Dr. Sarvepalli Radhakrishnan during the last Birth Anniversary of the Poet, celebrated during his life time, said that, "he is still with us shows that God has not yet forsaken us." We can now realise the import of his utterances in letter and spirit.

While writing on Tagore three major issues come to my mind:

- (1) What has he done for his own nation and what he has left to us?
- (2) What has he done for the people belonging to his own language-group?—and
- (3) Why are we personally indebted to him? The last-named item can only be discussed from the view-point of personal experiences. Regarding the other two greater and exhaustive issues, our judgment should be more realistic and need not be self-centred. First of all let us find out what legacy Tagore had left for his countrymen as a whole and from that alone we shall be able to from an idea as to why people belonging to all over India should be indebted to him.

There remains another aspect. Apart from our personal, provincial and national interest or even leaving apart the question regarding the relation Tagore had with Life, we shall have to consider his relation with the Humanity as a whole. For this we shall have to depend on the

people who belong to the countries outside India. They will not accept any amount of briefing from us. By visiting foreign countries outside India or in discussions with foreigners or from reading their views on Tagore we can realise the esteem and reverence with which they treasure the memory of Tagore.

The famous American Writer and Philosopher, Will Durant while presenting one of his books to Tagore recorded his compliments in the following terms: "You are the reason why India should be free."

We can easily realise from this single line as to how Tagore enhanced our prestige in the eyes of others. In Sanskrit there is a saying that if a son is good, his family becomes pure and the mother is praised. The correctness of this saying is rightly realised from such incidents.

About 38 years ago, while I was a student in Paris, a colleague of mine from Maharashtra, observing the increasing popularity of Tagore in Europe, remarked that, Rabindranath was the greatest Ambassador who could be sent out by any country to foreign lands. Tagore was awarded Nobel Prize ten years before that. My colleague was right. The dignity and respect which all Indians were treated by the educated foreigners for the advent of Tagore was not in any way lesser in degree than the treatment which people belonging to independent countries usually receive from them. This I can mention from my personal experience. Not alone respect, but also the cordiality and friendliness which we received from the foreigners was due to the great personality of Tagore and his universalism. I can say that even people belonging to Big Powers like U.K. or U.S.A. did not always receive such treatment. I have narrated many such experiences elsewhere; so I need not repeat them now.

For such reasons alone, the modern India. especially Indians who were under the British



THE POET IN AMERICA 1930

(মেবিকাষ

Rule, shall remain grateful to Tagore. Tagore did not charm outside people by anything sensational or thrilling and there lies his greatness. His universalism and humanism made him an object of pride for India. He conquerred the heart of foreigners belonging to different nationalities by his charming personality and pleasing manners.

Let me narrate here a small incident. This happened in the presence of my friend, Dr. Kalidas Nag. At one occasion when Tagore was staying in Paris, Dr. Nag was with him. One day Tagore was scheduled to visit a distant place for delivering a lecture. A taxi was waiting at the hotel door and Tagore was climbing down from the stairs accompanied by others. The solemn appearance of Tagore used to inspire respect and reverence. This also attracted the attention of the taxi driver. When Dr. Nag opened the door of the taxi, the Driver whispered to enquire the identity of the great personage. Dr. Nag informed him that he was the Great Indian Poet, Rabindranath Tagore. Immediately, the cabman took his hat off in reverence and opened the door. When the taxi reached its destination and the people who were waiting for Tagore took him inside, Dr. Nag came forward to examine the meter when to his surprise the cabman suddenly turned the meter out, saying: "I cannot accept the hire charges. Please excuse me. I have read some of his works."

Dr. Nag felt amused and enquired the names of the books which he had read and appreciated.

He replied, "I have read all his books which had been translated into French but I liked Sudhana very much."

With these he drove on.

I do not mean to say that every taxi driver or most of them in Paris read Tagore. But this proves the manner in which the message of Tagore has reached every corner and even to a commonman. They remember him with great reverence for whatever little they have received from him. Even this respect and reverence for him amounts to pure love in some cases. The Poet himself desired to have only this love for him. I can say that there was no political significance, whatsoever, at the bottom of this show

of respect and endearment to Tagore or to his countrymen. There was only one thing and that was his deep humanism and universalism which crossed the barrier of nationalism or petty partisanism and dirty selfisheness. This is how Tagore conquered the heart of Universe. He loved men and the love which was manifest in him was not to be found anywhere. Some one has said on Rabindranath that he had the "most stupendous mind of modern times". This is correct but with this another line must be added, he was one of the greatest lovers of men and in that class his name should be placed at the top. He was in one word an image of Humanism.

A devotee of Tagore from Finland has written a Sanskrit Poem which means: "East shall never meet the West; but the Sun which rises in the East illuminates the West also. The Sun is far-reaching, sunbeams reach both South and North and for that reason, Oh Rabindra! You should specially be worshipped in our country in the North."

Similar expressions have been given by people from Indonesia, Lebanon and many other places. Someone has somewhere said "He alone is truly International who is most intensely National." This is a very correct expression indeed! As Shakespeare is the National Poet of England, Tagore is the National Poet of the Universe. Common men in Europe and America cannot correctly realise the import and creed of nonviolence and non-cooperation of Mahatma Gandhi. Even talented people also fail to make a correct estimate. They believe that he only embarrassed the British people. They had some faint idea about Mahatmaji which was somewhat linked with the attitude they had about the Indian Yogis and Fakirs. It may be mentioned here that there were quite a few intellectuals who could appreciate the importance of the message of non-violence of Mahatmaji. But Tagore was different. People took him as a Poet of their own and believed that the tune of their personal sorrows and pleasures, love and anguish echoed in his poem.

"One touch of Nature maketh the whole world keen." This touch of Nature in Tagore

helped him to make the people of the entire world his kinsmen.

Dr. Johnson has written in praise of the English Poet Goldsmith—"He touched nothing which he did not adorn". This is applicable to Tagore also.

Not only literature, there were many other aspects in his life. It has been said on Sophocles that "He saw life steadily and saw it wholly." This fits in Tagore also. He was not a mere detached spectator of the drama of life, he had the zest of life in him. He was a believer in Life force and he never hesitated to take his full share in the hazards of Life. He had extra literary attachments in all branches of fine arts, like

Music, Drama, Art and Architecture. He had an intimate role in our national life also, and in the current history of India many pages will have to be devoted to him.

Multifacedness is one of the signs of a great life. I have a place in my heart where he is standing alone face to face with me and where there is no room for any one else. When it comes to something personal, it is better to remain silent. I, therefore, conclude my tribute with this remark—"The highest tribute is the tribute of Silence."

(Translated from the original in Bengali)

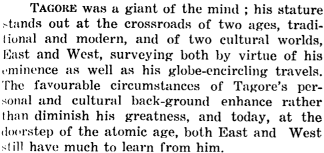
-Rabinaranath Tagore to the late President Franklin D. Rosevelt, in a cablegram from Kalimpong, India-June-1940.

To-day we stand in awe before the fearfully destructive force that has so suddenly swept the world. Every moment I deplore the smallness of our means and feebleness of our voice in India so utterly inadequate to stem in the least the idea of evil that has menaced the permanence of civilization. All our individual political problems to-day have merged into one supreme world of politics which I believe is seeking help in the United States as the last refuge of spiritual man and these few lines of mine merely carry my hope, even if unnecessary that she will not fail in her mission to stand against this universal disaster that appears so imminent.

-TAGORE

## Rabindranath Tagore

India's Message to the Modern World PROF. HELMUT G. CALLIS University of Utah



This poet-philosopher was the heir of an extraordinary, brilliant legacy. His Devendranath Tagore (1817-1905), was a thinker and scholar of great distinction, a leading personality in the Brahmo Samaj (Society of God) that played so important a role in the renascence of Hinduism in the nineteenth century and was in turn stirred by the impact of Western ways and Christian beliefs on Indian Society. The net result of the historical blending of Western and Eastern thought was a grand synthesis, creative, beneficient, and surpassing the obvious limitations of Eastern as well as Western patterns of life and faith. In their serious efforts to combine the best features of the Christian their own religion, the devout men within the Brahmo Samaj rediscovered the deepest sources of their own tradition as well as cleansed it of the accumulated dust of the ages; their plea was for reforming Hinduism of its social aberrations. Under the inspiration of Tagore's father Hindu monotheism was revived and many of Bengal's best educated young men gathered to worship, in a unique blend of Upanishadic and Christian ir piration, the one and only true God, Wrote the elder Tagore:

My endeavour was to obtain God not through blind faith but by the light of knowledge. With the knowledge of the outer world we come to know our inner self....the more I thought the more did I recognize the sway of wisdom operating throughout the whole world....the sun and moon rise....the wind and rain are set in motion in the proper seasons ....the child, as soon as born, drinks at its mother's



breast. Who taught it to do this? He alone, who gave it life....It cannot be the design of matter; it must be the design of mind. Therefore, this universe is propelled by the power of an intelligent being.

During his lifetime and even more so after his death, Devendranath, by all standards an eminent father, had one of his strongest supporters in the person of his world-famous son, Rabindranath.

Although Rabindranath Tagore was an original thinker, as a poet of life and love he was an intellectual descendant of the tenderly sensitive Vaishnava poets, who in the fifteenth and sixteenth centuries gave Indian literature philosophical depth as well as subtle colour. Back of it all stood, then as now, the monumental wisdom of the ancient originators of the *Upanishads*, those philosophical-religious meditations appended as commentaries to the sacred text of the *Vedas* (Books of Wisdom probably towards the seventh century B.C.

It is the philosophy of the *Upanishads* which is reflected in Tagore's religious poems and profound meditative essays such as those collected under the title of Sadhana (Worship in Meditation). The Sadhana collection, composed of discourses originally presented selected Tagore's own students in his school at Bolpur, Bengal, has as its basic theme the manifest unity and oneness of the whole universe which underlies the apparent but illusory diversity of all natural phenomena. Man's place in this universe is not in doubt. Hemmed in by the inescapable limits of birth and death, man's reverential duty is the realization of his life by love and right action. Through love and the austere discipline of his will man must learn to interflow with the world and be a humble and un-hankering part of it. In this, says Tagore, lie peace and real happiness.

There is no better introduction to the Upanishads for Westerners than the works of

Tagore. Tagore stands firmly on the ground of spiritual monism developed in the *Upanishads*, a monism which teaches that the essence of our soul is identical with the very essence of the universe. In other words, he is convinced with William Blake that "man has no body distinct from his soul and that this world is not only made by God but is made of God as well." Therefore, there can be no real separateness God. Nature, the outer world, is God and with the knowledge of the outer world we come to know our inner self. Our aim must be to enlarge our consciousness by growing with and growing into our surroundings.

The only way of attaining truth is through the interpenetration of our being with all objects. To realize this great existing harmony between man's spirit and the spirit of the world is the basis of Tagore's teachings. It was the very same endeavour which inspired the forest-dwelling sages of ancient India three thousand years ago. From then to now it was India's point of view that we are, in spite of ourselves, in harmony with nature; that man can "think" because his thoughts are in harmony with "things"; that he can use the forces of nature for his own purpose only because his power and intellect are in harmony with the all-power and intellect which is universal and that therefore, in the long run, man's purpose never can knock against the purpose which works through nature.

Participation in the allness of nature as urged by Tagore is also the key to personal self-realization. Positively expressed, true self-fulfilment is the discovery of our God-willed innermost nature, our true raison d'etre, our dharma.

Sinfulness, on the other hand, is the violation of our *dharma*, of our inner law. Yet in the search for our true self we easily fall victim to illusion.

To take advantage of all opportunities for self-gratification and self-aggrandizement is not self-fulfilment, nor is it freedom; for history demonstrates that those who indulged in licentious self-gratification and self-adoration lost their freedom. Truly great men have any vs been those who have lived the life of self-sacrifice and of social service. The lamp must give up its oil to the light and thus realize the purpose it had

in accumulation, in hoarding. This voluntary giving up of ourselves is emancipation; it is the true freedom which the Rishis taught, and Buddha taught, and Christ.

In this Vedantic-Buddhist-Christian sense. the extinction of selfishness rather than the pretentious inflation of the ego is the road to freedom. Seen positively, the extinction of selfishness is the function of love, which wishes for the social good and thus realizes the higher self. The state of Nirvana that Buddha preached, the attainment of the Kingdom of God that Christ preached, is through love and through only. For love transcends the limits of the present and of the personal. It is on the side of the Everything else, writes Tagore in infinite. Sadhana, raises the question "why." we say "I love" then there is no room for the "why"; it is the final answer in itself. Liberation is possible only through love. Only that which is done with love is done freely. Love is the positive form of freedom. Its opposite is compulsion and licence.

As a middle-aged man, Tagore became convinced that education of the sort he proposed education of individuals conscious of their moral and social responsibility—was the only sure remedy for the social ills of his time, not only in India but in the world at large. This conviction became so strong that he decided to retire from political activities to dedicate himself ento his school and literary work. Like Mahatma Gandhi, he insisted that he was a spiritual leader, not a politician. In Tagore could have said of himself what Gandhi so aptly said of his own way of looking at politics: "If I seem to take part in politics it is only because politics today encircle us like the coils of a snake from which one cannot get out no matter how one tries. I wish to wrestle with the snake.... I am trying to introduce religion into politics."

Here again, Tagore was in the best Indian tradition, a tradition inspired by India's ancient sages and practised in our age by Gandhi and Nehru. It is an insistence that social and political relations must conform to the standards of ethics and humane decency.

On the estate he had inherited from his

father, Tagore proved himself a true friend of the Indian peasants whose simplicity of spirit and devotional idealism he dearly loved. He looked after the material needs of his farmhands, and, as he said of himself, administered "justice tempered with mercy." To help them in sickness, he privately took up the study of homoeopathy and at any hour of the day or night would visit the sick and give medicine. Amidst the joys and sorrows of his peasants, Tagore so reorganized the estate and so influenced his staff with a healthy moral tone that corruption soon became a thing of the past.

Throughout his mature life Tagore was a staunch advocate of a society formed and maintained to ameliorate the condition of men. But, though he always raised his voice for the unfortunate and poor, he would not have supported a welfare state fostering a "let George do it" attitude. Tagore always believed in what he proudly described as India's "early ideal of strenuous self-realization." He had little regard for the gaudily attired snob, but much preferred "a labourer toiling in the sun and rain, who has to sabmit a clear account of his work and has no breathing space to enjoy himself in playful f: olic." Man's freedom, he said, is never in being saved trouble but it is the freedom to take trouble for the common good, which alone makes freedom meaningful and enjoyable. True, there is much evil in the world, and no life is lived without plenty of troubles and pains; but these scourages, as Tagore views them, are divine signboards to our perfection, lashes which arouse the inert. We should look upon pain as only the other side of joy, as a pointer to a better future. Lecturing in London "On the Problem of Evil," he once called pain "our true wealth as imperfect beings."

Tagore's "socialism," if the label fits at all, is not of the doctrinaire kind, but is permeated with profound moral idealism sharply contrasting with the self-righteous materialist version of modern socialism. While Lenin proclaimed, "We repudiate all morality that is outside class conceptions," Tagore pleaded for a socialism with moral fibre, one corroborated by the religious teachings of the sages of all races, one reflected by the warm wisdom of a sympathetic human heart:

I do not exactly known whether the socialist's

demand....is possible or not, (But to ridicule as) a dream the possibility of distributing the bare necessities of life amongst mankind (and to think) that some men are predestined to starve without any way out of it is a cruel theory to say the least.

As to the methods to abolish poverty and promote social equality within a nation, Tagore's ideas would hardly have differed from those Jawaharlal Nehru expressed in masterly fashion in a famous speech some years ago:

Socialism cannot be established through legislative measures, nor can you do it by applying a ceiling on income or merely by nationalization of industries. For the establishment of socialism or a welfare state, it is essential to produce the goods in abundance which will make socialism or the welfare of the people possible. Equality of poverty is certainly not socialism. Nor would it be advisable to distribute poverty.

Tagore seldom lost an opportunity to use his brilliant pen for criticizing pseudo-rationalism and materialism. He pointed a warning finger to the many variations of this deceitful philosophy and to the dire practical consequences of its applications in the modern world, such as the depreciation of the individual, the increased use of force, the justification of ruthless power over the masses and the overemphasis on technical means at the expense of basic human values. Tagore never tired of explaining that "harmony can never be reached by compulsion"; that without freedom no valuable creative efforts are possible; and that power is always tempted to suppress free inquiry and criticism. In one age or culture it is the power of the church; in another it is the power of the state; in still another it is the power of organized wealth.

Imbued with the spirit of India's ageless books of wisdom, Tagore held that only the innerdirected man can be fully human, conscious of his social responsibilities, truly free and happy. Only the inner-directed, divinely inspired man has dignity and respects that of others. Only such an individual can form the fundamental building stone of a genuinely free society. By contrast, the outer-directed robot and organization man, pressed and atomized in the mould of some kind of organization collective, is the man who first is robbed of his personal identity, next becomes the man in a herd, soon the man of a mob, and is ultimately destined to be the dust on the boots of the mighty in a sub-human robot and ant-heap society.

By making the concept of the common good the supreme value for both the individual and society, Tagore determined the proper relations between the two and made it clear that individualism and collectivism can be equally inhuman, the former because it may ignore or exploit one's fellow man, the latter because it crushes by making collectivity absolute.

Tagore's principle of the common good leads naturally to an organic structure of state and society. In that structure every individual or group or political division finds its own proper place, its own specific tasks, and its own free sphere of action in an expanding network of cooperative mutuality. In this scheme things the individual has morally and legally recognized the principle that he is not an end in himself, but that for the sake of his own self-realization he must serve the common good in the social order. The community, on the other hand, is obligated to respect the divinely set purpose of the individual in a sacred promise of giving him bodily protection and guaranteeing his rightful freedoms including that of inquiry and criticism.

Needless to say, such mutuality between the individual and his society depends primarily and ultimately on the respect for law. Tagore was quite correct in emphasizing that law is "the first step towards freedom, in fact the other side of it." In other words, freedom and law are inseparable companions of a humane, a just, a truly good society.

In the moral framework suggested by Tagore not only the freedom of the individual is guaranteed, but also the healthy development of the social organs which link the nation and the individual, such as family, village, township, province, and state. In that pattern industrial and occupational groupings can freely function and in it there can be no disruptive dispute either as to the rightful place of private enterprise or of public controls. On every level of society and in every legitimate activity individuals are being protected from being uprooted and from falling under the merciless clutch of an overpowering collectivity including the most dangerous one of all, the omnipotent state. Two vital principles of social organization are implied here: First, it should be out of order for an upper-level social organ

(the national government, for example), to arrogate to itself functions which can be performed more properly and efficiently by a basic-level organization (a municipality or private group, for instance). Second, and conversely, no lower level of social organization should have the right to decide problems which by their very nature cannot be adequately solved except by an upper-level, widercircle community.

Tagore taught his readers and disciples that above all nations stands humanity. He believed in the unity of the human race, a unity enlivened and enriched by natural diversity. He felt that cooperation and cross-fertilization of mankind's diverse elements—racial, cultural, religious—is absolutely essential for the wholesome and development of our kind. "As the complete mission of the rose," he wrote, "lies in the unfolding of the petals which implies distinctness, so the rose of humanity is perfect only when the diverse races and nations have developed their distinct characteristics to perfection; yet all remain attached to the stem of humanity by the bond of brotherhood." That is why Tagore believed that East and West have their special lives to live, and their special missions to fulfil, but that their final goal is the same. This theme was the dominant note in his address at a great banquet in London, where the great minds of England and Ireland gathered to welcome him. On that occasion he said:

I have learned that, though our tongues are different and our habits dissimilar, at the bottom our hearts are one. The monsoon clouds, generated on the banks of the Nile, fertilize the far-distant shores of the Ganges; ideas may have to cross from East to Western shores to find a welcome in men's hearts and fulfil their promise. East is East and West is West—God forbid that it should be otherwise—but the twain must meet in amity, peace, and mutual understanding; their meeting will be all the more fruitful because of their differences; it must lead both to holy wedlock before the common altar of humanity.

The towering greatness of Rabindranath Tagore may be measured by the fact that he did not see irreconcilable opposites where less understanding mortals saw only incompatibles. Tagore was able to reconcile individualism and socialism, and he was equally capable of making nationalism and internationalism appear not only

compatible but mutually indispensable to each other. This is no denial that Tagore was a nationalist. A great patriot, he dedicated a large portion of his work exclusively to India, to the cause of its independence and progress. Yet Tagore never indulged in the chauvinism which historically characterizes totalitarian states and is a frequent cause of national self-destruction. On the contrary, Tagore courageously attacked the "false" nationalist, who, he says, always looks suspiciously outside and in the process forgets to take cognizance of the internal causes which give rise to social and political disease. "If the inside is not healthy," Tagore explained, "it will breed disease no matter how pure the outside may be.....But I agree with vou when you want to rely on yourself for reforms, both internal and external."

It is rare indeed to find any suggestions of anger or hatred for anybody in the world in Tagore's patriotic poems, which radiate love, encouragement, and humility. "Let the promises and hopes, the deeds and words of my country be true, my God," reads one of his verses. "Keep watch, India," he sings in another, "Come with thy treasure of contentment, the sword of fortitude and meekness crowning thy forehead." In the concluding sentences of his splendid essay on "The Situation and the Description," he writes passionately: "I will never accept that we have no hope but in the begging bowl. I have faith in my country. I respect self-help."

Looking forward to the day when India would be free, Tagore spoke out in words of flame against Western imperialism. Had Communist imperialism existed in his time he would have condemned it too. Tagore did not quarrel with anybody in particular; his argument was with predatory power as a *general* evil, as a cancer of the human soul, a dangerous social disease which ultimately brings death to the afflicted exploiters themselves.

To his last breath Tagore retained supreme faith that social harmony and world peace would finally be reached by the path of cultural conciliation between the Orient and the Occident and that the realization of the fundamental unity of the human race would thus be consummated.

He believed that mankind could save itself from destruction only by a return to the spiritual values which are basic to all religions and that to India, home of both Hinduism and Buddhism, belonged the mission to lead this religious revival which would reawaken Asia and the West and, in the same process, reform India itself.

Although this message, like that of Swami Vivekananda, singled out India as spiritual teacher to the world, Tagore never ceased reminding his countrymen that they had much to learn from the West's down-to-earthness, vitality, and dedicated search for truth.

By elucidating ideas of life different from those of the West, Tagore has presented the West with a challenge to its ways and aspirations. At the same time, he has reminded the West of its own deepest sources of inspiration. The best men in India and the West have always been fighters in a common cause for the same ageless ideals—ideals modern men need to revive to lift a new and better world out of the ashes of the old, a world, to use Tagore's words,

"Where the Mind is without Fear."



### The Poet Who Defied Death

NARENDRA DEV

TAGORE was an ardent lover of nature. Its abounding beauty and splendour struck him so deeply that he wanted to enjoy them forever. He wrote: "In this beautiful world I do not want to die." In nature he saw a manifestation of the unseen Creator who is a master artist and invests everything with beauty and charm while unfolding Himself. This vision filled the poet's heart with an ecstasy of joy and worship. He composed many poems and songs that ring with the highest glory of the Creator. His clear perception imparted to them a vividness which reflects divine brilliance. They are so vivid that on reading them we both enjoy and comprehend the beauty of nature.

The rhythmic elegance and lovely grace of nature always found response in the poet. He could not keep his flood of joy shut. He opened the sluice gate of his heart wide, from which flowed a stream of rhythmic beauty which raises a corresponding vibration in every soul. His readers share his joy and appreciate with him nature's grandeur and grace.

The ever-changing panoramic show displayed in the clouds has been here since the earth was born. But who cared to look at it? It is the poets whose eyes first caught sight of this beauty. They gazed on and on, fascinated by its charm, and then made an attempt to bring it to our notice by singing its praise. Valmiki, the author of the immortal epic Ramayana and the first poet of our land, and Mahakavi Kalidasa, King Vikramaditya's courtpoet, were pioneers in describing nature's variegated beauty as seen in the seasons. But they wrote in Sanskrit which we have long discontinued to read. And consequently, we are deprived of that subtle sense of beauty which they infuse into their readers.

It is Rabindranath who has revived in us, through his incomparably magnificent and wonderfully sublime poems, fine feeling and an interest in nature. His innumerable compositions on nature have reawakened our lost sensibility. We have regained perception without which we are blind to the beauty of both nature and man. Tagore's intuition was so powerful and observation so keen that he succeeded in depicting even the tenderest and most delicate aspect of nature and man. They were to him the divine symbols through which the Creator, the all-pervading Beautiful, expresses Himself.

Like one of the venerable Rishis of old, when several dumb centuries had gone by in our fine arts and literature, Tagore stood before us and revealed to us the long-forgotten beauty of nature. In many of his musical overtures on seasons he painted nature in all its naked splendour. He also harmonised man's inner self with the soul of nature and, in hundreds of his sublime poems, proved that man and nature are really one and the same. He imbibed all that is beautiful in this universe. In an exquisite language he expressed the emotional joy which he felt through keen appreciation of the beautiful. He looked upon nature and man from the worshipper of beauty's point of view. In hazy, cold and severe winter mornings he felt in his limbs the pleasant warmth of the soft sun. The wet clouds on the monsoon sky conjured up in a flash the two heavy blue eyes of a beautiful damsel. The foaming springs rushing out of the hills seemed to him to be like young school girls who trip blithely and whose loose braids swing right left rhythmically to the closing bells. These animated pictures drawn from nature vibrate in our mind when the poet addresses the earth: "()h dear earth! Your wonderful body is dyed all over with he pleasant and happy colour of thousand and one creatures' joy and pleasurc."

It is this realisation of the earth's beauty hat made him sing: "In this beautiful world I do not want to die." And what was his next

thought? The poet's sonorous voice vibrates in our ears: "I wish to live in the midst of mankind."

To view the clouds at childlike play, he says: "Oh dear earth! your wonderful body is dyed all all over with he pleasant and happy colour of thousand and one creatures' joy and pleasare." It is this realisation of the earth's beauty that made him sing: "In this beautiful world I do not want to die." And what was his next thought? The poet's sonorous voice vibrates in our ears: "I wish to live in the midst of mankind."

The poet has explained in his autobiography how this desire crossed his mind. He has confessed that "nature with all its beauty, savour, hue and fragrance and man with his handsome appearance, rich intelligence, wonderful quality of the heart, tender affection and deep sincere love which can make any sacrifice, charmed" him overwhelminglly. He was inspired. An ardent adorer of nature and a keen admirer of man he composed innumerable odes, hymns and elegies and sung thousands of songs in praise of them. In an early book of poems *The Evening Songs* he wrote:

It is a pleasure to hear the birds sing,
It is a pleasure to hear the murmur of spring,
It is a pleasure to look at bowers,
And enjoy the spring-fare of blooming
flowers,

It is a pleasure throughout the day To view the clouds at childly play.

These notes, attuned to nature, man and the universe, resound in all his later works. In Pictures and Songs (Chhabi O Gan), for example, the human heart takes part in nature's play and becomes one with it. In Paintings (Chitra), Late Spring (Chaitali) and The Golden Boat (Sonar Tari) also the oneness of man and inture is manifest. It is the golden wand of lumanity the magical touch of which has animated all the inanimate objects of nature. The poet became bewildered, as he felt Presence of joyous life and beauty in everything around him; and in this fascinated state to chanted: "In this beautiful world I do not want to die, I wish to live in the midst of manhad." (Life: Pran, Kari O Komal).

Nature has a dark side also, which is not only terrible but severely cruel and destructive. In his eagerness to study nature the Poet came face to face with this grim and tragic side. He was greatly moved by its horrors and frightfulness; yet he praised nature with no less emotion.

In The Woman of the Soul (Manasi) we come across a mysterious being who rules the poet's heart and becomes his soul-mate. She occupies a central position in a great many of his poems. In his later volumes, however, high philosophical thought has come to the fore, which has won him the name of a seer. In more than one poem, the poet's imagination indulges in the seer's visions:

As far as one's eyes could reach, The dazzling crests of the vast green cornfield

Carry the flow of life from the heart of earth, each

Into the inner chamber of my soul, where it remains for ever sealed.

When he found that this immensely beautiful life that throbs within us is nothing but a gift from evergreen nature which pervades the whole universe, the poet sang gratefully:

In this profound, serene calm of nature My life, as if, I always lose!

All the dirty streams that carry the flames of sin

Dissolve in life's ocean of muse!

In one of his famous poems *The Earth (Basun-dhara*) the poet wrote:

To appease my desire I wish again and again To drink from all the cups of this universe The wine of joy in fresh streams and showers.

The "Viswakavi" in him can be traced back to this period of his life. We find him entreating the mother Earth in a most passionate voice:

Take me back, oh, there,

To the midst of all, where every day and how Buds and blossoms and flowers forth life In hundreds, thousands forms.

It is his deep love for the earth the bin to write both Fancies (Kalmana) and Tales and Dialogues (Katha O Kahini), which are appropriately unconnected. The former deals with

diverse subjects, while in the later many forgotten pages of our glorious history relieve.

Many of the poet's experiences of life have found expression in the little volume entitled Particles (Kanika). These beautiful short poems may be described as tiny seeds of a giant fruit. In Offerings (Naivedya) we come across patriotism in addition to love for God. The poet had gradually turned to God to whom all his offerings would now be directed. The beauty, savour, fragrance, tender touch and melodious music of nature, which had once bewitched him, now gave rise to a transcendental perception of God, his unflinching devotion to whom produced

the immortal volume of Song-Offerings (Gitanjali) which won him not only the Nobel Prize, but
world-wide fame also. In Garland of Songs
(Gitimalya) and Songs (Gltali), which followed
Song-Offerings, he still soars high in the sublime
role of a singer who looks upon God as his beloved

Though The Extreme End (Parishesha) and The Last of the Seven Keys (Shesha Saptaka), and a few other poems, written during and after his last severe illness, strike a farewell note, we find in them the tender and delicate expression of his love and deep admiration for beauty and truth.

#### A TRIBUTE

GURUDEVA, REVERED MASTER,

If we may call you by this name so dear to your pupils, who express through it their consciousness that you are not only a poet and a teacher, but one of the voices of divinity itself, we thank you for coming to us, across so many dreary seas, to help to break down the barriers between the East and the West, so that, while India takes from us those inventions which would destroy all poverty if they were well controlled, we may learn from her something of her tolerant wisdom and her spiritual peace.

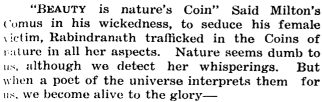
We offer you, as you go from us, our admiration and our affection. We feel that we have been cleansed and ennobled by meeting you; it gives us a new faith to see that a man may still live a life true to all the highest ideals of our youth. We were cynics before you came; we thought that all ideals were faise, and all hopes vain; but one look at you and we know that we were wrong, that the battle between Right and Might is not yet lost, and that life may still have meaning for us that will not be frustrated by our deaths. Something of the ancient idealism of the East has been poured into our blood by the wine and music of your verse, by the example and majesty of your life.

WILL DURANT

American Philosopher & Author

## The Glory of Nature

#### KESHAB CHANDRA GUPTA



Byron heard music in nature!
"There's music in the sighing of a reed,
There's music in the gushing of a rill
There's music in all things if men had ears
Then Earth is but an echo of the Sphere".

and the poet confessed .-

"I love not Man the less, but Nature more."
The love of nature in Rabindranath was tremendous. The glory of that love enhanced the glory of Man. For the human soul is divine.

In this consciousness lay the universality and resmopolitanism of Rabindranath. His regard and respect for life was all-embracing. The plants and animals shared them.

His happiness was intense when his friend hapadish Chandra recorded messages of plants. Admiration welled up in the poet's recorded messages of plants. Admiration welled up in the poet's heart. His compliments to the Scientist were profuse.

"The cry that issues from dumb life, Shakes the heart of earth in strife, To sprout from seeds; keen branches sheet Out of the restless rambling roots, In struggle for light. Their mysteries unfold

Writing to you in mystic letters bold."

"Truth is unity", he said, "and therefore freedom is in realisation. The texts of our daily worship and meditation are for training the mind and overcome the barrier of separateness from the rest of existence and to realise "adwaitam" the supreme unity and "anantam" infinitude."

That realisation instilled in him love for



every part of the vast creation. The creator is infinite in his seeming finite creation, and manifests Himself in a variety of colours and flavours, of music and rhymes. He is formless; yet in the "lila" His sport of grace—He takes forms to awaken the human heart.

The poets of Bengal could not free themselves from the grasping grace of nature that clothed their motherland with such charming display of colours. Man is the highest truth, declared Chandidas. But could be escape from the tentacles of the natural beauty in his composition of sweet love-songs?

Rabindranath admitted the influence of plants and trees, flowers and herbs, streams and rills, on his personality. He never paraded philosophy or ontology relegating beauty to oblivion; for to him, Sundaram was a part of Anantam and Shivam. Beauty of nature was the starting point of spiritual realisation.

One of the reasons for the poet's intense love of Golden Bengal, was her natural beauty.

"Oh my golden Bengal, I love thee,
Thy sky and thy wind for ever play the
flute in my life.

In Falgoon the fragrance of thy paddy fields creates intoxication. Oh mother, in Agrahyan, what sweet

smile have I seen in your loaded corn-fields?"
Deodar, the Himalayan fir, never fails to impress even the most prosaic visitor. The tree shoots out of high hills bursting the brain pit of the Himalayas. Life-energy rushes out in the form of a flame. The mother-earth is a gift from the sun, a part of the great seat of flaming energy.

"Immersed in meditation was the snowy mountain., you silently pierced the Brahma randhra and

The intense flame of life effused as the deodar".

He Explained.

"The slendar tall debdaru—the mountain holds it superior

10 hs own glory. The meditation that by in his heart emanated as truth outside.

He received a loan from above And repaid it, transmitting upwards his offerings, one day".

The poet saluted the whole world of trees. His opening poem in the Banabani, the message of the forest, is salutation to trees.

"You heard the call of the sun

in the blind womb of the earth;
In the first awakening of life, you tree,
the primordial life

With your upraised head, uttered the first hymn to light,

From the breast of rocks which knew no

rhymes"

In presenting the picture of *Pasarini*, the peasant woman who carried vegetables to the village market to hawk, the poet had a glimpse of the secret of her absent-minded attitude, while returning home, across fields and orchards, she kept aside her empty basket and even the humble purse and fell into a reverie.

In the quietude of silence she felt relieved. The memory of the din and bustle of the village market, the noise of bargaining and canvassing seemed to vanish into thin air. The poet read the reason of the calmness.

"Eternity whispered its message, Every limb and life to assuage,

The staid yearing for renunciation."

The country trades women certainly had pretensions to learning. She was not trained to meditations. It was the influence of nature that induced the attitude. She felt

"The rhythm that silence can ever raise When the midday sun seems ablaze And emptiness sighs so deep"

The reason the poet conceived. Every energy in nature is attuned to an eternal impulse and pulsates in unison, though apparently in frolic-some freaks. Harmony reveals itself in silence. Such a silence seized the inner life of the lady. The memory of the items in her make-up automatically revived itself. It was then that she felt the call.

"From the earliest memory of creation, Suddenly the primary vibration revived in your blood stream That is why the tree and the blades of grass

Life recognised as its own

In the midday of autumn.

In the playhouse of earth

For ages and ages.

Poets in other lands have attributed vitality to vegetation. But the descriptions are mere figures of speech and metaphorical. Rabindranath's claim of relationship with vegetation is based on the metaphysical concepts of his country which proclaimed the immenence of the primordial energy of nature.

In a letter written from Vienna in 1925, the poet gave a clue to his attachment to the life energy of the vegetable world. Trees inspired sages who had their hermitage in the bosom of the forest. They were out to solve the problem of life. Plants were living entities as they were born and they grew and died. Rabindranath found many a support from the verses in the sacred texts.

"They found the eternal query from plant to plant, 'kena prana prathama praitiyukta": Whence did life receive its first impulse of progressive motion? That energy of Motion does not want to stop. The fountain of beauty began to flow day and night. What a variety of lines, what a variety of poses, what a variety of expressions and what a variety of sufferings accompanied that energy?"

The little straight talk of the flower to a human beauty that the poet overheard, is instructive. Humanity started the journey of life undoubtedly with plants. But after the evolution there exists a difference with a distinction. The unity of nature is not equality of its component parts. The flower longed to speak to the woman. She got a chance. Amongst other topics she raised the one about the differences said the flower.

"At the dawn of creation ages past
Woke we up in light
To make friendship tight

In rhythmic bond our arms knit fast". But with ages there appeared differences although the main tune of melody was common. The lower confessed.

Yes, my friend, I feel in heart

Beauty in me came for a halt— In thee as love it bloomed. The evolution of the heart is the greatest wonder of nature in the animal world. The woman has got her distinct place in the human of India address the source of life as Mother.

world through love. Every female in the higher strata of the animal world have an instinctive love for the progeny. But the human mother is certainly unique. That perception made the sages

#### A LETTER FROM A FRIEND

BELOVED FRIEND,

. . . As our thoughts dwell lovingly on your noble and wise work, we are lifted to a higher level of effort and devotion. To realize the meaning of your message of friendship and co-operation is to deepen the furrows from which shall spring richer harvests of inspiration.

In the sweet solitude of a Poet's life you heard a Voice bidding you look into the hearts of your fellow-men and seek the way to deliver them from the grotesque gods of their own creation. You stepped forth into the crowded abodes of men where strife is bitter, and ignorance is deep. Taking little children by the hand, you led them into gardens of delight and taught them to live in sympathy with all that is beautiful, and to love all that is love-worthy.

Again the voice bade you go from land to land in search of knowledge. With observing eye and listening ear you journeyed, and saw the course of division, the darkness of prejudice, the deafness of hate in which men live as strangers and enemies. But, looking long and patiently, you found the dynamic force of love hidden in humanity . . . the force which, understood, shall transform their life of self-destruction into a life of creative work and peace. To a world living under the law of fear you are Prophet of the Law of Love.

Your school at Visva-Bharati is a bright pledge of a noble civilization; for it is a meeting-ground of the East and the West. There you teach in object-lessons of sympathy and goodwill that the true happiness of individuals and nations is identified with the highest good of mankind. When this supreme truth is grasped, the dream of all the greatest teachers spoken through the ages shall be fulfilled; "Wars will be dead; man will live, he will possess something greatest than all these . . . the whole of earth for his country and the whole of Heaven for his hope." . . .

With affectionate memories of our fleeting but precious few minutes together and the warmth of your hand in mine, I am,

Faithfully and gratefully yours,

HELEN KELLER

### Rabindranath on Women

Dr. ROMA CHAUDHURI



IT HAS BEEN SAID sometimes, half humourously and half seriously, that the acid test for a philosopher or a reformer, is his views regarding women. For, although he claims to be a seer of a new vision, or a bringer of a new age, the real width of his coveted vision, or the inherent non-sectarianism of his dream of age can be determined, to a large extent, by his attitude towards women, his understanding of them, his rulings regarding them. Not a few celebrated men of the world have failed to come out unscathed from this difficult test, and shown themselves in such colours as would hardly do them credit from any universalistic standpoint, at all.

But, the case of Rabindranath, a great *Risi* or a *Seer* of the Modern Age, is quite different. It is not for nothing that he has been universally acclaimed as a "Visva-Kavi", a World-Poet of the very first rank.

Now, who is a "World-Poet"? A World-Poet is one whose life is in tune with the Life of the world, whose mind reflects the Mind of the world, whose heart throbs with the Heart of the world. Accordingly, no section of human beings; nay, no section of living beings; nay, no section of worldly objects can escape his notice, or elude his sympathy, or frustrate his sense of justice and fair play.

Rabindranath, too, is a "World-Poet", in the most literal sense of the term, and not by exaggeration or flattery. So, his views on Women tally exactly with his general view of the world.

What is that view? It is nothing but the age-old view of our ancient Sacred Texts, or Upanishads, manifested in a full-fledged form in the time-honoured Vedanta system of Philosophy, by common consent, the consummation of all the Indian Philosophical speculations throughout the ages. This Vedanta system teaches one, and only one, Truth viz., the Divinity of the so-called tiny, puny Man, the God-hood of the co-called gross, physical Universe. Thus, the Vedanta is an epitome of Equality, Unity, Justice.

For, if all human beings, all worldly objects be one and the same, being all Brahman himself, and nothing but Brahman, then, naturally, there can be no difference, at all, between one object and another.

Rabindranath, as a great inheritor of a great ancient heritage, was blessed with this beatific vision, this wide outlook, this inner sense of and justice, unity and universality, equity harmony and adjustment. Hence, he, too, as a great Scer, looks upon the entire universe as one and indivisible and all beings as absolutely equal. Thus, to him, there is no distinction between the sexes, at all. Of course, in the vast Rabindra-Literature—in his novels, short-stories, dramas, poems, songs and the like—we, naturally, meet with a variety of female characters—good and bad, high and low. But, still, the main refrain that sweetly and gloriously resounds through all these, is one of sound hope and good cheer, eternal beauty and purity, infinite majesty and sublimity.

Thus, in the Rabindra-Literature, Woman appears as an Emblem of Purest Love and Most Unselfish Service. It is She who sustains the whole family by the ambrosia of her heart, wards off all evils, wipes away all sins, wisps aside all errors, by the flame of her Life, rays of her Soul, light of her Being.

Hear the Poet's impassioned call to Women for succour and flufilment:—

"Women! the world thou did decorate,
Do, now, make my life ornate,
Fine and pure. Straws all dust,
Lazily neglected heaped up crust.
Wile off blemishes, deep and dark
Threw out riff-raff, stincky and stark.
To my Temple, quiet and lonely,
Come in silence, open doors slowly,
Fill up jars, pure and holy
Pluck fresh lotuses, sweet and lovely.
Then, we two shall worship God
Sitting on the same seat, facing Lord".

("Smarana," Verse 18).

Thus, in this dense wilderness of life, woman will show a new way, all the thorns on the path will bloom forth under her comely feet, all the hard pebbles will melt away through her magic touch all the dust-heaps will sprinkle nectar at her every step.

But is the dark, cool, secure sanctuary of the home alone the proper place for Women? Although Rabindranath gladly and fully the equality of the sexes, yet he is as fully opposed to the over-Feminism of the West. In fact, he, echoing the age-old sentiments of India. unhesitatingly declares that, really speking there is no question of the "equality" of sexes, as, in one sense, in a very real sense, in a very proper sense, women are infinitely "Mothers" higher than or superior to men. In what sense? In the cense of being "Mothers." The Indian view is not that the Father and the Mother are equal the Indian view is rather, that the Mother is infinitely higher than or superior to the Father. So, even the great Law-giver Manu, often accused of being rather unsympathetic towards Women, declares proudly:—

"The Mother excels a thousand Fathers in Grandeur and Glory".

So, what question is there, of "equal" rights, when women's birth-right is to be fundamentally superior to men?

Rabindranath also in his infinite, wisdom through his robust common-sense, fully realises the great Truth that "Freedom" is one thing, "Excess", another. So in his Bengali article in the book "Samaj," he comments caustically:—

"Although, it is rather important on our part to say something for certain about a foreign society, yet, so far as we can see from outside, the more the European Civilization is progressing, the more are Women there becoming unhappy.

"Women are, in fact, the centripetal force of Society. But centrifugal Force of Modern European Society has failed to maintain the status quo."

Really, European women seem to be in a sad predicament. They have lost their honoured places at home; but have unfortunately been unable to gain equally honoured places outside. So, what have they really gained through Over-

Feminism? Nothing, perceptibly; only empty prestige.

Succinctly, the Poet continues: --

"In Europe, the Regime of Women is about to vanish away totally. There, a damsel has to wait for a long time for a groom; the husband leaves the wife off for business; the son, as soon as grown-up, becomes a stranger to his mother. So, now it has become necessary for Women there to join the broil for existence. Still, their education, nature and social customs are standing in the way."

"So, in the present-day European Society, the position of women, has become rather anomalous. Men are not giving them their honoured places at home; nor are women given full rights to enter the sphere of outside activities."

What is the root of these troubles? Something seems to be wrong for the Modern European Society at large. What is that? Listen to the prophetic sayings of the Poet:—

"So, on the whole, we see that to European Civilization, 'Strength' has become such an essential commodity, that whether a man or a woman—on who is feeble seems to be losing one's place and refuge in Society, gradually. Now what is wanted is only Work, only Strength, only Motion. Those who can be merciful and those who deserve mercy; those who can love and those who deserve love, all these seem to be losing their rights now. Hence, it appears, that in the Modern European Society, women are rather ashmed of being women. They are trying their beat to prove that they not only possess hearts, but also strength."

Of course, Rabindranath is not referring to the position of Women in European Society out of any spirit of spite or criticism. He means it to be an eye-opener to ultra-Modern misses who raise their eye-brows in wonder and curl up their lips in disgust at any and everything ancient. He also means it to be a reply to the hasty and unsympathetic critics of our own Society. Humourously he remarks:—

"Such is the state of things in the Modern European Society! But when, in the meantime, in England, gallons of tears are shed over the state of our Indian Women, we do feel sorry that so much is being wasted for nothing!" "We, however, see, that our womenfolk, wearing bangles in their fine round wrists, besmering their heads with vermillion, with ever-happy faces, fill our homes with affection, love, auspiciousness. In any case, we are quite happy with our womenfolk; and we have not told that they themselves are unhappy. So, why should the hearts of persons, thousand miles away, be broken, all for nothing?"

In this way Rabindranath very wisely warns the Women against any sort of over-doing in any respect—even in that of gaining their fundamental rights. Yet, he fully recognises the March of changing Time. In his inimitable way, he remarks in his Bengali article "Nari" in the book "Kalantar":—

"A Women's life is gradually widening itself up; the banks are receding away more and more; the brook is becoming a river, on and on."

What a beautiful illustration! A 'river,' indeed, is a women, flowing in her own glory, in her own grandeur, in her own greatness, free and untramelled; yet not uncontrolled, not arbitrary, not menacing; serving one and all, yet maintaining its flow and fullness, purity and perfection; beauty and bliss intact. It, is this equi-

poise, this balance, this golden means between the extremes, this non-excited, calm outlook, this non-aggressive, confident strength—that constitutes the real key to Progress—Female or Male—in all places and in all ages. And Prophet Rabindranath, Philosopher Rabindranath, and above all, Poet Rabindranath, envisages this Great Truth, and expresses it in a manner, at once sweet and sound.

Let us end with that exhilarating message of Rabindranath to Modern Women:—

"Let them free their hearts; brighteen their intellect; practise well the penance for attaining knowledge. The question of attaining "Success" will come later; or may not even come over. But question of attaining "Capacity" comes always first."

"O Thou Women!
The Lord's own Companion.
Open thou up the Path to Recovery,
And make new the world, worn out and
hoary."
(Arogya)

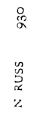
What a lovely tribute to Women! Can, we, women, live up to it?

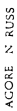
Extracts from an article

Published in the Fifth Anniversary Number of The Calcutta Municipal Gazette 23rd November, 1939:

Originally delivered as an address in The TURIN UNIVERSITY-ITALY on 20.6.1926]

Villages are like women. In their keeping is the cradle of the race. They are nearer to Nature than towns; and are, therefore, in closer touch with the fountain of life. They have the atmosphere which possesses a natural power of healing. It is the function of the village, like that of woman, to provide people with their elemental needs, with food and joy, with the simple poetry of life, and with those ceremonies of beauty which the village spontaneously produce and are which she finds delight. But when constant strain is put upon her through the excessive stimulus of ambition, when her resources are exploited through the excessive stimulus of temptation, then she becomes poor in life, her mind becomes dull and uncreative; and from her time hounoured position of the wedded partner of the city, she is degraded to that of maidservant. While, in its turn, the city, in its intense egotism and pride, remains unconscious of the devostation it constantly works upon the very source of its life and health and joy.







ब्राभिष्ठाष्ठ व्रदोस्नाथ - ১৯**७** 



In America with the Members of the Cosmopolitan Club of the Illinois University, 1912 আমেরিকায় ইলিয়ন বিশ্ববিভালয়ে কসমোপলিটান ক্লাবের সদন্তর্ন্দ-সহ ( ১৯১২ )

### East and West in Tagore

Dr. KALIDAS NAG



RABINDRANATH saw the light of the day here in this cosmopolitan city of Calcutta (25th Baishak, 1368) and the Corporation of Calcutta has a special pleasure and privilege to perpetuate his memory in a worthy way. He was born amidst inauspicious happenings-disease, drought and famine (1861-66) when his father Maharshi Devendranath Tagore (1817-1905) and Brahmananda Keshub Chandra Sen (1838-1883) organized social service work for the relief of suffering in Bengal and United Provinces. For differences with the more conservative Adi Brhmo Samaj (founded by Rammohan Roy in 1828) Keshub seceded and founded his Naba Bidhan or Bharatbarshiya Brahmo Samaj, which, in its turn, found seceder-groups who formed in 1878 the democratic Sadharan Brahmo Samai.

Rabindranath in his adolescent age prematurely closed his school-career and sailed to join the London University College (1878-81) where he studied literature under the vetern Professor Henrey Morley and also witnessed the best Shakespere plays produced by Henrey Irving and Ellen Terry. Lady Macbeth haunted him-as we find from fragments of his Bengali version of the "Witch Scenes" of Macbeth. His elder brother Jyotirindranath (1848-1925) was his musicteacher who was also a painter-portraitist and actor dramatist. He wrote and adopted many Indian and foreign plays for Bengali production and young Rabindranath scored as the best "boyactor" in Alik Baboo. On his return from Europe (1881-91) before his second short visit to Europe (1890) Tagore produced, directed and played with great success (1) Balmikir Prativa and Rudra Chandal (1881) Kal-Mrigaya (1882) Bow Thakuranir Hat (1883), dramatized (1908) as Prayaschitta, Nahmi Natya (1884), Bhanu Singha (1884), Rajarshi (1887) later dramatized as Bisarjan (1890), Raja-o-Rani (1889) dramatized as Tapati (1928).

These prove beyond doubt that Tagore was pre-eminently the Playwright Poet long before

the emergence of actor-dramatistists like Girish Chandra Ghosh and Amritalal Basu. The last named vetern Amritalal Basu lived, to see and appreciate not only the plays but the superbacting of Rabindranath.

On his Birth Centenary new and creative ballets and operas were staged before huge gatherings in Soviet Russia, as I watched their preparations while contacting Russian artists and attending the 25th International Congress of Orientalist in Moscow in August 1960.

But so far as his native city of Calcutta is concerned the only photo of Tagore, as Valmiki (1881), was snapped and reproduced by the 'Statesman' which worthily reproduced it in 1913. November, when Tagore won the first Nobel Prize in Asia. Few Indian papers could then find out a worthy photo of the Playwright Actor-Poet appearing in so many roles (1881-1911).

Some very rare photos of Rabindranath, his family and entourage have been recovered oblivions by the Viswa-Bharati Publication Department. But a final attempt has yet to be made to trace other photos in the Albums of Mrs. Satyendranath Tagore (wife of the first Indian I.C.S.) and her talented daughter Indira Devi and cousin like Prativa Chaudhei; and their friends and relations. Alas we lost the House of Abindranath and Gaganendranath Tagore who inherited Prince Dwarkanath Tagore's 1846) Reception Hall for foreign guests, like Count Okakush, Painter, Y. Taikan, Von-Strangwars (Musciologist) and W. Rothenstein-first publisher of the English Gitanjali (1912). That historic house has been destroyed. His painter nephew Abindranath and Gaganendranath who were also celebrated as fellow-actors with Master Rabindranath. Ardhendu Mustafi (great stage hero) and Hem Chandra Basa Mullick also appeared with the Poet dramatist (1890-1900.) They appeared in the now defunct Bharat Sangeet Samaj (Cornwallis Street). That was the age of "Shakesperian" drama and acting in Bengali. In 1862-64

Michael Madhusudan after writing tragedies and comedies and an Epic—sailed for the West with Satyendranath Tagore, the Elocutionist whom I listened joyously to recite the soliloquy of Hamlet.

From the early Santiniketan period (1901-1921) we often met with the Poet's loyal friends Rev. C. F. Andrews and W. W. Pearson. But our Poet-painter left inimitable pen-pictures of his first two Travels in the West (1878 and 1890) in his prose diaries and letters : মুনোপ প্রবাসীর পত্র, পঞ্ছুত and other works from প্রায়ণ্ডির, শারোদোৎসর (1908) अनुष्माध, ताजा, डाक्यत and and অচলায়তন personally watched the transformation of Tagore's technique as the Actor-dramatist who bewitched us by appearing in the title-roles of Falguni (1916) Bisarjan (1923) and Tapati (1928). Thus before his 70th year and final retirement from the stage, many photos must have been taken by his Indian and foreign admirers, who began flocking to the Poet-artists corner specially since the starting of the International University of Visva-Bharati. Its Rabindra Museum must have had researches to do and recover many rare documents in the line that his Soviet admirers are doing: Tagore and his short visit to the USSR in 1930 when I struggled hard for a foreign tour to prepare the Golden Book of Tagore, reproducing so many foreign photos and homages to Poet on his Septugenary. My friend Shri Amal Home also used his talent and resourcefulness to publish many rare things in the two special issues dedicated to Tagore in 1931 and 1941 with his latest Bibliography. So we are thankful to the Corporation for publishing now the Centenary Souvenir of the 'Calcutta Municipal Gazette.'

Painstaking research should be made by all admirers of Tagore in India and abroad—to discover and reproduce his photographs and sketches of the great world traveller, Tagore. He spent 1912-13 in Europe and U.S.A.; 1916-17 in Japan and U.S.A. with his artist-pupil Mukul De, 1920-21 again in Europe, U.K. and U.S.A. after renouncing Knighthood; 1924-25 in Burma, Malaya. China, Japan and Argentine (falling ill.) in 1928 in Canada, Japan and Indo-China, just a year after an intensive cultural tour through Java, Bali and Siam (1927) writing there megre feat poems on the Buddha and the Borabuoor and returning home to develop fully his dance-drama cycles of

मां भरमां हन. চিত্ৰাঙ্গদা চণ্ডালি ভ সের ८५ण, Thus in the last decade of his creative life Rabindranath not only revived the dance-traditions of India but also developed a most original futurist school of painting leaving to the nation about 2000 copies just as he gave us his legacy over 2000 songs from the Classical to the Kirtan Baul and rich Folk-music. A British musicologist—Forestragge ways in his Hindusthan (1910) listened and recorded in staff-notation, only a few pieces which he heard in the Jorasanko House. There the recent Drama, Dance and Music Departments have started working and with the Government acquisition of the old house, more work will be done we hope in the field of creation and conservation.

The Lalit Kala Academy of New Delhi and the University of Paris published Albums of Tagore Paintings. England and Germany, France Rumania and Greece, Indonesia, Egypt, Iran and Italy and Hundary, Czechoslovakia, Yugoslovia, Rumania and Greece, Indonesia, Egypt, Iran and Iraq which he visited (1929-32) each of these friendly countries of India celebrated Tagore Centenary. So we should keep in touch with them and try to get duplicate records of his songs voicerecitals and rare photos now missing in India. His Jana-gana now our National Anthem, has been turned and played by diverse artistes in different styles. So we should collect them also to be used in future in the "Tagore auditoriums" in India and abroad. They are the worthy symbols of Tagore's "East West" Philosophy of cooperation and in his second Centenary of not in this first one we may found many creative artists and thinkers of the East, rendering back to India —his Motherland—their devoted researches into the archives of many lands. Hoping this happy collaboration I moved the Moscow Congress that preparation be made right now to complete Tagore Bibliography" on a truly International scale. The 25 Congress of Orientalists (August 1960) endorsed the proposal which will be expanded when they will meet in India (1963) in their forthcoming sessions.

Dynamic pictures of Tagore the Actor-dramatist could be recovered after considerable and devoted research. But still the pictures of his oted contemporaries—if collected—will fill a special gallery of the Tagore Museum. His grandfather Prince Dwarkanath Tagore (1794-1846) and his father Maharshi Debendranath (1817-1906) gave sittings to many artists who could be traced, modelling their figures or painting their faces. Our National Library, Alipore, has many things to offer. Has any search made in Belvedere, and other historic houses of Calcutta, George Washington's contemporary portrait has been traced in a Calcutta house, Dr. Tagore came into personal relations with Iswar Chandra Vidya-Madhusudan, Hem Chandra, Nabin Chandra, Biharilal and Poet Deben Sen. - L-met Priyanath Sen, reciting French poems to Tagore who enjoyed then. So his philosopher friend Brajendranath Seal (1864-1938) discussed about his early poems (1881-91) and also recited the Sanskrit Ananda Lahari of Sankarcharya. Their puctures should find along with many others in the Tagore Gallery of the new Corpora-

tion House to be built on the occasion of the Centenary year. His early admirers like Sir J. C. Bose, Shri Ramananda Chatterjee and Shri Pramatha Chaudhuri and his talented wife Indira Devi and other brilliant members of the "Tagore family" should be represented. In early Santiniketan day his colleagues like Brahmabandhab Upadhya (born 1861) and Prof. Mohit Sen, Editor of his second collected works, Pandit Vidushekher Shastri Pandit Kshitimohan Sen, Suresh Chandra Roy, Aiit Chakrabarty and Kalimohan Sen (Rural welfare Officer) and others are yet unrepresented. Famous story writers like senior Prabhat Mukherjee, Charu Bandopadhya, Mani Gangopadhya and Saurin Mukherjee still remains unhououred. His Western admirers and colleagues also deserve a special section of the Tagore gallery (from 1910-1940).

I love India, not because I cultivate the idolatry of geography, not because I have had the chance to be born in her soil, but because she has saved through tumultuous ages the living words that have issued from the illuminated consciousness of her great sons: Satyam, Jnanam, Anantam Brahma, Brahma is truth, Brahma is wisdom, Brahma is infinite; Santam, Sivam, Advaitam, peace is in Brahma, goodness is in Brahma, and the unity of all beings.

The house holder shall have his life established in Brahma, shall pursue the deeper truth of all things and in all activities of life dedicate his works to the Eternal Being.

Thus we have come to know that what India truly seeks is not a peace which is in negation or in some mechanical adjustment, but that which is in SIVAM, in goodness which is in ADVAITAM, in the truth of perfect union; that India does not enjoin her children to cease from KARMA, but to perform their KARMA in the presence of the Eternal, with the pure knowledge of the spiritual meaning of existence; that this is the true prayer of Mother India:

He who is one, who is above all colour distinctions, who dispenses the inherent needs of men of all colours, who comprehends all things from their beginning to the end, let Him unite us to one another with the wisdom, which is the wisdom of goodness.

Palindranath Type



### Ancestry of a Great Life

HEMENDRA PRASAD GHOSE

RABINDRANATH'S genius which has made world acknowledge him as one of its great men was the flowering of a century of family culture; a culture of which the beautiful after-afflorescence blossomed in the writing of his nephew Balendra Nath Tagore and can be seen blooming in the eloquence of some of his grandsons.

His grandfather Dwarkanath Tagore towered above most of his co-workers at a time when Bengal could boast of men who were leaders of thought and action. He was intimately connected with the various undertakings of that wonderful man Ram Mohun Roy for the uplift of the people.

He established with some friends the first Indian Bank (the Union Bank) on the lines of European Banks. If it failed that was because the founders were ahead of their time.

He established a business house on the model of English houses in collaboration with a European.

When immediately after deporting the English journalist J. B. Buckingham Adarm framed rules to regulate the future publication of newspapers, etc., within the settlement of Fort William (1823 A.D.) he, together with five other Bengalis petitioned the Court objecting to them

as curtailing the liberty of the Press. The risk he undertook would be apparent from the speech he delivered. Metcalfe made the Press in India free in 1935.

He said that when he submitted the objection some of his friends told him that he would he hanged. The alien Government recognised his influence and merit and made him the first Justice of the Peace. He left for Europe in January, 1841, travelled on the continent, was entertained in England by Queen Victoria, the Court of Directors of the East India Company gave him a medal in recognition of his services to India. He again visited England in 1845 and died in London on August 1, 1846.

During his first visit to England he saw George Thompson who after taking a prominent part in the abolition of the system of Negro apprenticeship was then turning his attention to India as he was distressed at the news that reached India of the ravages of the famine. Dwarkanath pursuaded him to accompany him to India and see things for himself. Thomson responded to the call.

His son Debendranath Tagore was a man of outstanding personality. A section of the Br. hmos called him a *Maharshi* because of his work in connection with the religious reform. He

established the Brahmo Samaj which stood for pure theism purged of idolatory. But he was an ardent nationalist and did not abjure most of the customs which had become characteristic of the society. When his father died it was found that the mercantile concern he had been running had mcurred heavy liabilities. Lawyers told Devendranath that if he would only take refuge under the provisions of the law the debts would be considered on the liabilities of the Company and he would be relieved of them. But he declined to accept the advice—preferring to suffer sacrifice. and pay off the debts. This he did. This scrupulous honesty shines out clearly in an honest and honourable light, amid the darkness of selfishness and unscrupulous intrigues that then prevailed in the society where fat maggots of falssehood and creeping parasites of greed that breed in the warm confort of corruption then prévailed.

His honest determination not to evade the responsibility of the liabilities of the Company of which his father had been one of the proprietors attracted the attention and enthrolled the admiration of all. In politics he was a nationalist far ahead of his compeers. For some time he was the Honorary Secretary of the British Indian Association. He helped Nabagopal Mitter (popularly called "National Nabagopal") in organising the *Hindu Mela* for the dissemination of the idea of nationalism and in conducting the National Magazine. Rabindranath has also recorded how a letter written to him by a relative was returned because it had been written in English. But he himself had wonderful command over the English language.

Even in his old age, when the infirmities of age had crept upon him, he took a keen interest in all that went in his domestic circle and outside and he purposely settled down in a country house not too far to be out of the reach of the din and bustle of the town. With him work had been the gospel of life. Like a shrewed practical man he had paid off the liabilities left by his father by disposing of unnecessary house property and surplus furniture etc. and by careful management of his landed properties. In his family he was a strict but affectionate head.

His contribution to the development of Bengali language and literature was very valuable.

His magazine the *Tattwabodhini* was unique of its kind at the time and among those engaged by him to help in maintaining its high standard were—the great Vidyasagar, Rajnarayan Bose—high priest of aggressive nationalism and Akshoy Kumar Dutt the first Bengali writer to convey through the mother tongue subjects scientific and results of research. His own prose style was clear, tarse and fascinating.

Of his sons and daughters—the eldest Dwijendranath was at once a poet, a philosopher and a theologian. Of Kalidas's Meghduta we have about twenty translations in Bengali verse but his was the first and perhaps the best. He was the pioneer in writing a Bengali book on philosophy. The annual address he delivered at the Bangya Sahitya Parishad contained new suggestions for developing the literature. It was of him that a great scholar—Pandit Prannath Saraswati wrote, he was "a gentleman whose mind is comprehensive enough to grasp at the same time Theology and Science, Poetry and Philosophy."

In Dwijendranath were combined the characteristics of the *savant* and the saint. When he retired to Santiniketan to pass his days in contemplation of God as he sat under a tree the birds, knowing instinctively that he could do no harm, would hover round him and even sit on his lap!

Devendranath's second son Satyendranath is better known as the first Indian to enter the Indian Civil Service through the door of competitive examination held in England. His entry into the LC.S. a close preserve for British boyswas so unusual and unexpected that Michael Madhusudan Dutt made it the subject of one of his enquisitive sonnets written in Italy. But Satyendranath was a litteratear of no mean order. His fascinating book on the Parsis of Bombay is a mine of information about Parsi society. His translation of the Meghaduta in Bengali verse shows his command over the language and poetic diction. As a youngman he had written his famous song Jai Bharater Joy which was sung in the first session of the Hindu Mela-the precursor of the Indian National Congress-which was held under the patronage of his father and which could be replaced only by Bande Mataram written many years later. Indeed having heard it sung in Bombay Romesh Chandra Dutt wrote that it was going to be our National Song. He served in Bombay and after his retirement from service was elected President of the Natore session of the Bengal Provincial Conference when he reminded the audience of the risk they ran in bringing a man from the obscurity of his retirement into the arena of politics.

Another brother Jatirindranath enriched Bengali literature by translating more than a dozen Sanskrit dramas, several dramatic works and Loti's *India* from original French and Lokeman Bal Gangadhar Tilak's Magnum Opus the Bhagbat Gita from original Marhati. In his younger days when there was paucity of dramas in Bengali he wrote a number of dramas out gave up writing dramas "for fresh fields" only when he found that Girish Chandra Ghose had appeared to fill up the gap created by the death of Michael Madhusudan Dutt and Dinabandhu Mitter. He was a patrict to the core of his being. He was the pioneer to compete with Europeans in having steamers for inland waterways. It created great enthusiasm in the youngmen of Bengal. He suffered severe pecuniary loss in the venture which ended in a debacle; but there are many ventures in which failure is more glorious than success. He was a man of many ideas to which he could give shape. His map of future India reveals his farsight. He was a voluiminous writer.

It is not my purpose to have how the literary genius revealed itself in their successors like Sudhindranath Tagore, Srimati Indira Devi etc. But mention must be made of Rabindranath's sister Srimati Swarna Kumari Devi (wife of Janakinath Ghosal—for years Mr. Hume's coworker in the Indian National Congress). She not only edited with ability the *Bharati* a magazine which had been started on the model of the *Bangadarsan* by Dwijendranath but was the author of quite a number of works of fiction. It was of her that Aurobindo wrote—"that flowe of feminine culture in Bengal Swarnakumari Devi."

Such was the conditions when Rabindranath appeared in a fimily which had been an important centre of culture. Rabindranath has himself said that Ram Mohun Roy first lifted Bengal

from the water and put it on the foundation of granite and Bankim took over it a stream of ideas and with the solt thus left made it a fertile field for the growth of ideas.

When Rabindranath entered the arena. thanks to the first products of the renaissance— Bengali prose and Bengali poetry had been enriched by various writers and patrons of literature. In prose he had before him the sonorous sesquipidalia of Kali Prasanna Singha's Mahabharata, the terse and easily understable style of Rajendralal Mitter, the sweet and correct language used by Iswar Chandra Vidyasagar whom Rabindranath regarded as the first artist in the matter of Bengali language, the simple and expressive style of Akshoy Kumar Dutt and Rajnarain Bose, the vigorous manner of expression adopted by Debendranath Tagore and the colloqual Bengali used by the revolting writer Takchand Thakur. In poetry he had before him the Miltonic thunder of that "mighty mouthed inventor of harmonies"—Michael Madhusudan Dutt, the militant vigour of the style adopted by Hem Chandra, the simple style of Rangalal remeniscent of Pope, as also the lyrics of the Vaishnava poets about the love of Radha and Krishna redolest of that wild flower aroma which breathes in the legend of Psyche and Cupid. He had narrated how the songs composed by Dasharathi were sung by professional singers before the female members of his family. He was encouraged by the inspiring admiration of his brothers and rewarded for his success by his father.

No wonder the cruel sweat pangs of parturition in literature were felt by him when still young. And his natural gifts were improved by steady practice till they rejoiced in their own power. In the matter of literary work he was encouraged by the members of his family where. as the youngest child of the house, he was brought up in an atmosphere of admiration and adulation. He got every thing too easily in his life. Whether it was family prestige, wealth, literary success fortune rained upon him her favours with such lavish profusion as to generate in him some of the qualities or characteristics of the spoilt child of the nursery. He was allowed to pluck every rose; but if sometimes he scratched his fingers he vailed disconsolate as if

the foundations of the great deep had been broken up and he had been delivered over to the tortures of the dammed.

This unfortunate characteristic was seldom more signally illustrated than n the extraordinary speech he delivered to those who had gone to Bolepur to congratulate him on his receiving the Nobel Prize of the year. In a speech which had been written—not in the heat of the moment but in his study—he rebuked the gentleman overlooking the fact that they were guests for the time being the gravamen being that they had recognised his merit only after it had been discovered by Europeans. It never occurred to him that his countrymen, even those like Bankim Chandra and Chandra Nath Bose, had been profused in praising his literary genius. He overlooked the fact that the novelty of the sentiment expressed in the poems of the Gitanjali which was a refreshing novelty to Europe, had been age old in India and the heritage of poets in Bengal. Moreover he should have remember that familiarity breeds contempt.

The atmosphere in which he had been brought up added to his sensitiveness as a poet and made him intolerent of adverse criticism—even like Keates. Though he had—as a voung aspirant launched an unprovoked attack on Michael Madhusudan Dutt; though he had—a little later dared attack Bankim Chandra to crossed swords with whom was a career; though as an older man he had abused Chandra Nath Basu and written something about his one-time co-worker Upadhaya Brahmabandhab which he had to withdrew—he could not tolerate adverse criticism.

It was said of Sir James Pieton, that brilliant hero of Waterloo, that he would never have learned to command because he had never learned to obey. The inconstancy of the brilliant amateur was over all his doings. The notes of his eldest brother Dwijendranath on his remark in his letter from Europe had no chastening effect on him because one can not value that for which he had not paid. A literary career—which, later, brought him the recognition of the world—he had not to swallow as a bitter pill. He had himself chosen it and not accepted it as a domnosa hereditas he had deliberately taken to it. And he ought to have known that

"The heights by great man reached and kept Were not attained by sudden flight, But they, when their companions slept. Were toiling upwards in the night."

It is, however, a blessing in disguise when men of genius and ideas are confronted with opposition, because to know the greatness of the truly great it is necessary to pass them time and again through ordeals of adverse circumstances to smelt away their dross in the crucible of opposition.

Rabindranath's genius reveals precosity. When he was only a boy of twelve years one of his poems was considered fit to be published in the *Tatwabodhini Patrika* a journal which had been the literary training ground of Rajnarain Bose and Akshoy Kumar Dutt as also perhaps of Iswar Chandra Vidyasagar. Next year he was chosen to recite one of his patriotic poems at the annual meeting of the Hindu Mela. Nobin Chandra Sen has recorded in his reminiscences the appearance of Rabindranath in the Hindu Mela. He translated Shakespeare's *Macbeth* into Bengali. A portion of this translation was subsequently published in the *Bharati* then edited by his eldest brother Dwijendranath.

His father had taken meticulous care to have his children properly educated; and the literary atmosphere in which they were brought up had been created by him.

Rabindranath went on writing in Bengali and his efforts in this direction were incessant. The carlier writings, of course, revealed immaturity but also great promise and in some cases originality which must be regarded as a novelty. He has himself allowed some of them to disappear in the limbo lake of oblivion and if they are being rescued by his admirers it is not only to satisfy curiosity but also to afford opportunity to trace the growth and development of his literary genius. Some of them suffer from intoxication with the author's varbosity while some show unmistakeable signs of original ideas,- -which are not appreciated by those who consider everything new as impious. No wonder these productions failed to secure admiration from the majority of readers accustomed to old ideas expressed in old metres. His books had, therefore, to be disposed of at a cheap price to a book-seller (Gooroodas

Chatterjee) who used to sell then in lots once a year,—by advertising in the newspapers. Only 45 copies of Hume's History of England was sold in London in the first year. And what about Fitzzerald's famous Rubbyait? It fell absolutely flat upon the market. Writes Edmond Goss—"The first publication of his magnificent poem appears to have brought Fitzzerald no breath of recognition from the world outside the circle of his friends. The copies in Mr. Quaritch's shop seem to have found no buyers, and to have gravitated rather surprisingly soon to the four penny boxes outside the bookseller's stalls.

Though intolerent of adverse criticism it is our good fortune that it could not shake Rabindranath, faith in his ultimate victory, and he went on writing poems essays and what not.

As a matter of fact Rabindranath's countrymen—the educated classes who were his audience, never denied him the recognition which a young aspirant can claim.

What Johnson wrote of Goldsmith is also applicable to Rabindranath, he was one—

"Who left scarcely any style of writing

untouched

And touched nothing that he did not adorn." It is seldom that a poet proves a successful journalist. If we accept this opinion we can see the successful pamphleteer in Rabindranath. Many of his well-known papers were written on contemporary events. His connection with the newspaper was not of one who becomes desicated in feeding the furnace of daily journalism. But he was connected with a weekly newspaper. When the Indian National Congress met for the second time in Calcutta in 1890, Arthur Humethe dictator of the Congress proposed that the Congress should have a Bengali organ in Bengal to popularise it. The reasonableness of his proposal was apparent and the *Bangubasi* the most popular Bengali weekly of the time, was approach-But the proprietor of the paper turned the proposal down. Then a company was registered in May, 1891 to start on the principle of joint-stock the weekly Hitabadi. Among the first 17 members of the Company were Rabindranath himself, his brother Satyendranath, his cousin Gaganendranath, his brother-in-law Janakinath Ghosal and his eldest brother's son-in-law Ramani Mohan Chatterjee. Professor Krishna Kamal Bhattacharya was selected to shoulder the editorial responsibility. Rabindranath was a regular contributor to its column, and a few of his short stories were published in this paper.

Prior to the publication of *Hitabadi* Rabin-dranath acted as Manager of the monthly magazine *Balaka* edited by his sister-in-law, wife of Satyendranath Tagore. During the year of its existence his contributions to it numbered sixtynine. He wrote poems, articles on various subjects, a work of fiction etc.

When the Sadhana was started the name of his nephew Sudhindranath appeared as its editor; but Rabindranath was the "power behind the throne" and later became its de facto and de jure Editor.

For some time he edited the *Bharati*, the *Bhander*—a magazine published for the propagation of *swadeshi* ideas in economics and the *Bangadarshan*—revived by Sailesh Chandra Majumdar. Thus he could not escape from the spell of journalism upon him.

The day before the reactionary Government enacted a law regarding sedition he delivered in the Town Hall of Calcutta a lecture expressing public indignation over it.

His keen interest in newspaper was abiding. When some Calcutta newspapers fell out he issued the following statement from Santiniketan on December 21, 1937.

"In this most critical period of the history of our province, when problems of tremendous difficulty are loudly challenging us, I earnestly appeal to the editors of our journals to be extremely careful in avoiding the temptation of constantly giving exaggerated emphasis to popular weaknesses,-those that work against the binding force in the fruit-bearing soil of our national being. Innumerable channels of self-depreciation, along which we are carrying on our daily traffic in mutual revilement, are creating deeper mischief in the internal constitution of our bodypublic than the manoeuvring of those outsiders who pile up a world-opinion against us with the dexterous use of half-truths and facts distorted into a caricature."

Even in the domain of politics where Rabindranath made some mistakes his countrymen forgot those mistakes in their admiration for his achievements. As a matter of fact the mistakes pale into insignificance before his achievements. The poet was temperamentally incapable to take



বিশ্বভারতাতে জওহরলাল নেহঞ ও তান যুন সেন

At Visva-Bharati with Jawaharlal Nehru & Prof. Tan Yun-Shan

১৯১০-এর এক সভায় ভাষণদানরত কবি ( অধ্যাপক ডাক্চকু ভটাচার্য্য সহ)



Addressing a meeting in 1940 with Prof. Charu Chandra Bhattacharyya

"You alone are sufficient reason why India shall be free.....

-Will Durant to Tayore



IN RUSSIA বাশিয়ায়



IN AMERICA আমেরিকায়

— রাশিয়ায়, অবশেষে জাসা গেল। যা দেখছি আশিচ্যা থেক্ছো। অস্ত কোন দেশের মতোই নয়। একেবারে মূলে অভেন। আগাগোড়া সকল মানুধকেই এরা সমান করে জাগিয়ে ভুলেডে।

--- রবীক্রনাথ

part in active politics because as Gardiner has aptly put it of politics is a crude business anywhere. It certain coarseness of fibre, a hardness of integument, that make it no fit affair for a man of sensitive mind." We have to add to it the langers that are the inevitable concommitants of active politics by a subject people striving to overthrow autocratic domination; for it often requires the use of the rifle, the bomb and the sword.

- (1) Rabindranath after contributing to the independence movement by his songs, poems, papers etc. shrank from it when boycott—as an integral part gained popularity. Though he had advocated the use of the sword which had rusted for want use and the *Kharga* as the weapon in the hand of the country he deprecated boycott and made it his reason (one would not say excuse) for condemning the movement.
- (2) On the occasion of a Police Parade at Dacca on August 6, 1924 Lord Lytton as Governor of Bengal had the impudence to say—

"The thing that has distressed me more han anything else since I came to India, is to find that mere hatred of authority can drive Indian men to induce Indian women to invent offences against their own honour merely to bring discredit upon Indian Policemen."

This lie was worse than that indulged in by Lord Curzon when he claimed that truth was a Western virtue. The then Secretary of State for India asked Lord Lytton to substantiate his statement or be recalled. Ruin stared Lord Lytton in the face and he sought the help of an Indian Member of his Cabinet to extricate him from the situation. Rabindranath at that time wrote the following letter to Lord Lytton:—

"Your Excellency

I am being asked by my countrymen to assist them in giving expression to their sense of indignation at the remark made by Your Excellency in referring to the complaint regarding police outrages on Indian women.

There can be no room for doubt that the great majority of my countrymen who have come across Your Excellency's reported words, have been profundly hurt by what they have taken them to mean—a meaning so far as I am aware, which has up to now not been authoritatively stated to have been wrongly attributed to those words.

At the same time, knowing what I do of Your Excellency personally and of the traditions of chivalry which are your inheritence, I find it exteremely difficult to believe that it could have been Your Excellency's intention to cast aspersions on the fair name of the women of our country, or even to hurt the feelings of my countrymen.

So I feel that I owe it to Your Excellency, no less than to myself frankly to write and ask what Your Excellency's real meaning was before saying anything further about the matter.

Trusting Your Excellency will excuse any liberty which I may have unknowingly taken.

I am, Yours Sincerely, Rabindra Nath Tagore

Lord Lytton took this opportunity to eat his own words.

But Lord Lytton came out in his true colour when, in a second letter, Rabindranath asked him to produce evidence and he gave a reply which was insulting to Rabindranath and to Indians generally.

All these Rabindranath's admiring countrymen forgot in their admiration for his achievements in the region of politics. They admired him—nay adored him for the inspiring songs he had composed in his fervour of patritism, the mantra he had composed on the occasion of the Rakhibandhan a mantra which Bengalis will always remember and try to act up to—and the articles in which he had given proof of his ardent patriotism and indicated "coming events" like a seer. They remembered the address he delivered on what was to be his last birthday.

Before Rabindranath, S. Iyer of Madras had renounced his Knighthood when Dr. Besant was arrested and addressed a long letter to the President of the United States of America detailing the iniquities of British rule in India. But that letter was the argument of a great lawyer and lacked the poetic fire of Rabindranath which made his letter shine like a glittering sword.

His reply to Lord Ronaldshay regarding preventive detention should also be mentioned here.

Thus in politics also Rabindranath rendered a great service to India.

# Chronology of events a Great Life



1861-1866 Born in Calcutta, Dwarka Nath FIRST 5 YEARS Tagore Lane, named after his grandfather, the "Prince" Dwarka Nath, on Tuesday, May 7, 1861, between 2-30 and 3 A.M. (corresponding to Monday, the 25th Baisakh, Bengali Era, 1268 and Saka Era, 1783); fourteenth issue (ninth son) of the "Maharshi" Debendra Nath Tagore and Sarada Devi (1824-1875).

Debendra Nath purchases in 1853, about 20 bighus of land at Bolpur, the present site of Santiniketan and Visva-Bharati.

1867-1876 Admitted to Oriental Seminary; AGE 6-15 leaves after a short while to join Normal School; later placed, along with his elder brother Somendranath and nephew Satya Prasad Ganguly, under private tutors, -makes first attempts at versification in 1868; joins Bengal Academy but plays truant shortly after; for the first time visits Santiniketan with his father, coming back for his Upanayan (Brahminical initiation into Gayatri prayers) in Calcutta on 6th February, 1873 (25th Magh, 1279 B.E., age; 11 yrs. 10 months); composes a drama Prithviraj Parajaya ('The Defeat of Prithviraj'), the manuscript of which is lost, accompanies his father-after a short stay at Santiniketan-on an extensive tour through Northern India, staying at Amritsar for a month and four months in the Himalayas (Dalhousie); receives from his father regular lessons in Sanskrit grammar, English and rudiments of Astronomy; returns to Calcutta and is admitted to St. Xavier's School (1874); one of his earliest poems under the title Abhilas ('Desire') published an onymously the Tatvabodhini Patrika (Nov.-Dec., 1874), it being only mentioned that composed by a 12-year-old boy; death occurs of his mother (March 8, 1875: Poet's age; 13 vrs. 10 months).

EARLY DAYS AND EARLY POEMS—The first poem published over his name appears in the Amrita Bazar Patrika (then an Anglo-Bengali weekly) of February 25, 1875, written for and recited (on February 11, 1875) at the 'Hindu Mela', a patriotic gathering held annually in Calcutta (sponsored in 1867 by Rajnarain

Bose and organized by Nabagopal Mitra and the Poet's cousin, Ganendranath Tagore); study under tutors continued at home in Sanskrit, Poetry and Drama (Kumarsambhabam and Sakuntala) and in English Literature (mainly Shakespeare); translates Macbeth into Bengali verse (a portion of it was later published in the Bengal; magazine, Bharati of 1880-81); composes a song for a patriotic play, Sarojini, written by his fifth brother Jyotrindranath Tagore (1848-1925); writes at about this time Bana Phul ('The Wild Flower'), a long poem running into eight cantos and published in 1876 in Jnanankue (a Bengali monthly edited by Sri Krishna Das); also composes some lyrics in the style of Vaishnava Padabah (lyrics) under the pseudonym of "Bhanusinha Thakue"; goes with his father on a second sojourn to the Himalayan regions.

1877-1884 Returning to Calcutta, appears in AGE 16-23 the role of 'Alik Babu', a character in a play written by Jyotrindra nath, privately staged at the Jorasanko House, contributes poems (including the 'Bhanusinha' series), essays. literary criticisms (notably one on Michael Madhusudan Dutt's Meghanadbadha Kabya) -- all to the new Bengali monthly magazine, Bharati, started in 1877 and edited by his eldest brother Dwijendranath Tagore (1840-1926); other contributions include Bhikharini (a long story). Karuna (a novel, unfinished), Kabi Kahini (a long poem) and articles on such varied topics as 'English Manners'. 'The Anglo-Saxons and Anglo-Saxon Literature', 'Beatrice' and Dante' and a review of Bankim Chandra Chatter poems (Kabita-Pustak); composes and reads at the Hindu Mela, a poem on Lord Lytton's Delhi Durbar (18.7), immediately following the great Indian Faminean impassioned indictment of the cringing tribute paid by the Princes and peoples of India to "the golden chain" imposed on India by England; is sent to stay and study English Literature with his second brother Satyendranath Tagore (1842-1923), the first member of the Indian Civil Service, then District Judge, Ahmedabad.

IN ENGLAND-Sails with Satyendranath for Eng-

land by s.s. Poona, on September 20, 1878 his first book of poems, Kabi-Kahini is published on November 5, 1878; arrives in London and goes to school at Brighton taying with Mrs. Satyendranath Tagore and her children Surendranath and Indira (later Mrs. Pramatha Chaudhuri); shortly after brought to London by Taraknath Palit (later Sir T. Palit) and admitted to the University College; studies English literature under Prof. Henry Morley (brother of Lord Morley), staying at first with his Latin tutor (opposite Regent's Park) and then with Prof. Barker and Dr. Scott; also studies European Music and is a frequent visitor to the British Museum; attends a session of the House of Commons to hear Gladstone and Bright; contributes (from London) poems (notably Bhagna-tari: 'The Wrecked Boat', a verse-ballad and a series of letters (Europe-Prabasir Patra) recording his impressions of England and the English peoplepublished in Bharati with critical footnotes by the editor (Dwijendranath); also a number of poems essays on a variety of topics; begins in England the Verse drama, Bhagna Hridaya ('Borken Heart'), published ater in book form (1881).

FIRST PUUBLIC SPEECH-Returns to India (1880); writes two musical plays Valmiki Pratica ('The Genius of Valmiki') and Kal Mrigaya ('The Fatal Hunt'); appears in the role of Valmiki in the former and the Blind Hermit in the latter in the performances of the two plays the first in February, 1881 and the second on the 23rd December, 1882) staged at the Jorasanko house before a distinguished gathering including Bankim Chatterjee (1838-1894), Gurudas Banerjee (124-1918) and others; condemns in a scathing article in the Bharati and the opium trade carried on by England in China under the title of Chine Maraner Byabasa ('The Traffic of Death in China'); discourses on "Music and Feeling" (with vocal demonstrations) at the Lecture Theatre of the Calcutta Medical College (his first oppearance as a public speaker) at a meeting held (May, 1881, under the auspices of the Bethune Society (founded 1351) with the Reverend Krishna Mohan Banerjee (1813-1885) in the chair.

BANKIM'S BLESSINGS-Leaves for England in May, 1881 with Satya Prasad Ganguly (his nephew) and his friend Asutosh Chaudhuri (later a Judge of the Calcatta High Court) to study law; changes his mind and teturns from Madras and proceeds to Mussoree to meet his father; begins in the Bharati his first novel Bauthakuranir Hat ('The Young Queen's Market'); publishes Rudrachandra, a historical drama in blank verse; publishes Sandhya-Sangeet ('Evening Songs') in 1882, which so impresses Bankim Chandra Chatterjee that at a social function at the house of the late Mr. Romesh C. Dutt (1848-1909) he takes off the garland of greeting from his neck and places it round that of Rabindranath; stays with Jyotirindranath at Chandernagore,composing poems and setting some to music; returns to Calcutta and stays at 10, Sudder Street (off Chowringhee, near the Indian Museum); here comes the "Great Illumination" and is written the exquisite poem, Nirjharer

Swapna-Bhanga. ('The Fountain Aswakened from Dream), which is the key-poem of Pravat Sangect ('Morning Songs'), 1883; takes a leading part in attempts (which proved unsuccessful) to establish an Academy Bengali Literature with the assistance of Rajendra Lal Mitra (1821-1893); reads a paper (March 23, 1883) entitled Akal-Kushmanda ('Good for Nothing') at the fifth anniversary of the Sabitri Library, deploring the futile social, political and literary efforts of those days; visits Karwar the sea (Bombay) with Satyendranath; returns to Calcutta; marries Mrinalini Devi, daughter of Beni Rai Chaudhuri of Jessore, on December 9, 1883 (Poet's age: 22); writes the verse-drama Prakritiv Pratisodh (Eng. trans.--Sannyasi'), the poems of Chhabi-o-Gan (Sketches and Songs') in the Bharati; his first great sorrow in life comes in the death of his sister-in-law, Jyotirindranath's wife (May 20, 1884) to whom he was deeply attached (see "My Boyhood Days"); composes the poems of Kadi-o-Kamal ('Sharps and Flats) with translations from Shelley, Mrs. Browning, Ernest Myers. Aubrey de Vere, Victor Hugo and other European poets; reads another paper at the Sabitri Library (August 26, 1884) entitled Hate-Kalame (Theory and Practice') in which he strongly criticises the futile method and humiliating character of the political agitation of the time, is appointed Secretary of the Adi Brahmo Samaj (October, 1884); enters into a controversy (writing in Bharati) with Bankim Chandra Chatterice (writing in Naba-jiban and Prachar) on the ideals of Hinduism, which ends in the great novelist's writing a most generous letter of appreciation to the young poet and polemic.

1885-1889 Is placed (April, 1885) in charge AGE 24-28 of Balak a new Bengali monthly magazine for the young, edited by

Mrs. Satyendranath Tagore, later incorporated with Bharati; writes for Balak a novel, Rajarshi, (published 1887); the story Micket (published 1908); numerous essays and articles, letters and humorous sketches, a brochure on Ram Mohun Roy (1885);; undertakes editing of an anthology of Vaishnava Padavali (lyrics) jointly with his friend, Srish Chandra Majumdar; Rabi-Chhaya the first collection of his songs published by a friend (1885); publishes Alochana, discourses on various topics, and the poems of Saisab Sangeet ('Songs of ('hildhood')- group of about sixteen poems of his early years ('3 to 16), dedicated to his deceased sisterin-law Mrs. Jyotirindranath Tagore; attends on his sick father at Bandra (Bombay); goes to stay in Sholapur with Satyendranath; his first child (daughter, Madhurilata, or Bela) born on February 22, 1886; is engaged in several controversies on social and socio-religious subjects in the rages of Sanjivance (a Bengali weekly founded by Dwarka Nath Ganguly, Hermba Chandra Maitra, Kali Sankar Sukul, Paresh Nath Sen, Krishna Kumar Mitra-Editor, Gagan Chandra Home-Asst. Editor) against writings appearing in the Bangabasce (another Bengali weekly edited by Jogendra Chandra Bose) attack-

ing the ideas and ideals of Brahmo Samaj; composes and sings the opening song (Amra Milechhi aj Mayer dake: 'Assembled are we to-day at the call of the Mother') at the second session of the Indian National Congress in Calcutta, in December 1886; publishes some letters on social questions in Chithi Patra (1887): Asutosh Chaudhuri publishes Kadi-o-Kamal ('Sharps and Flats') 1886; the first collection of critical essays on various subjects, Samalochana appears in 1888; visits Satyendranath, then posted at Nasik; spends some time at Ghazipore, where he writes most of the Manasi group of poems; returns to Calcutta and stays with his father at Park Street; reads, at the instance of Bipin Chandra Pal (1858-1933), a paper on the ideals of Hindu marriage in the hall of the Indian Association for the Cultivation of Science with the late Dr. Mohendra Lal Sircar (1833-1904) in the Chair; a bitter and prolonged controversy follows, in which the Poet receives the support of M. M. Mahesh Ch. Nayaratna (1836-1906), the then Principal of Sanskrit College; first visit to Darjeeling (1887); goes to stay in Shelidah, the headquarters of his ancestral estates, with his wife and daughter and his nephew Balendranath Tagore (1871-1899); goes again to Gazipore, incessantly writing poems and composing songs; writes, at the request of Mrs. P. K. Ray, Mayer Khela, a musical play, for performance by the members of the Sakhi Samiti (a ladies' club, started by the Poet's elder sister Swarnakumari Devi); his eldest son, Rathindranath born on the 27th November, 1888, appears in the role of 'King Vikrama' in a private performance of his Raja-o-Rani ('King and Queen'), dedicated to his eldest brother, Dwijendranath, and published in 1889; eaves for Shahajadpur to write another play, the wellknown Visarajan (Sacrifice'), dedicated to his nephew, Surendranath Tagore, and published in 1890.

1890-1899 Staying at Santiniketan composes AGE 29-38 his magnificent poem on Megha Duta (inspired by Kalidasa's famous theme, 'The Cloud-Messenger'); his second daughter Renuka born; 31st January, 1890; sails for England (August 22, 1890;) with his friend Loken Palit (son of Sir T. Palit) and his second brother Satyendranath Tagore; arrives in London via Italy and France to India, landing in Bombay, 4th returns November, 1890 after a sojourn of about ten weeks abroad; is now called upon to shoulder work in connection with the management of the Tagore estates: makes Shelidah his headquarters and constantly tours by houseboat to different parts of the Zamindari -Patisar, Shelidah, Kusthia, Pabna, Kumarkhali and Cuttack (Balia)—and introduces a remarkably efficient system of administration, which receives appreciative notice in Government publications; attends the sixth session of the Indian National Compress in Calcutta (Dec. 1890) under the presidentship of Pherozshah Mehta, when he sings the Bande Mataram on the opening day; acts as Secretary to a committee of

prominent Calcutta citizens for a public entertainment to the Congress President in the Town Hall.

SHELIDAH AND "SADHANA"-Joins his nephew, Sudhindranath Tagore, in bringing out a new Bengali monthly magazine-Sadhana, turning out poems, short stories, essays, reviews, political and even scientific articles and topical notes -himself filling more than half the new periodical every month; also commences his famous Europe Jatrir Diary ('Diary of a Traveller to Europe'); collaborates with Krishna Kamal Bhattachryya (1840-1932) in starting the Bengali weekly—Hitabadi contributes of it a number of short stories (notably 'Post Master'); takes part in the ceremonial festivities of the 7th Paus (1298 B.E.) in connection with the consecrations of the prayer hall at Santiniketan; his youngest daughter, Mira born 12th January, 1892; writes his verse-drama Chitrangada, dedicating it to his nephew Abanindranath Tagore, who illustrates it (1892).

Tours frequently in North Bengal looking after the affairs of the estate; establishes intimate contact with the life of the people around him,-"the patient, submissive, family-loving, Bengali ryots" goes to Cuttack (Orissa) by steamer from Calcutta to inspect the zamindari there; engages, in the pages of Sadhana in a sharp controversy with Chandra Nath Bose (1843-1900, over the latter's essay (published in Sahitya, another Bengali monthly, edited by the late Suresh Chandra Samajpati on the metaphysics of dietetics; also writes two remarkable article, Stri Majoor ('The Female Labourer') and Karmer Umedar ('The Job-hunter') showing the interest he was taking in the awakening of labour at reported and reviewed in journals from abroad; writes his humorous play Goraya Galad ('Wrong Start'); publishes Ganer Bahi, a collection of 352 songs in 1893; writes the poems of Sonar Tarce ("The Golden Barge". published in 1894); Vichitra Galpa, a collection of short stories (from Hitabadi, Nabajiban and Sadhana) is published in 1894 and dedicated to the late B.L. Gupta.

EDUCATIONAL PROBLEMS - Conducts a remarkable correspondence with his friend, Loken Palit, mainly on literary ideals and expression in Sadhana; enters, again in the pages of Sadhana, into a vigorous controversy with Chandra Nath Bose over the latter's essay on the Hindu doctrine of nibility (Laya-tattwa), which appeared in Bangabasi; composes his famous satiric poem, Hing-ting-Chhat (believed to be directed against the non-Hindu reactionary group); writes on the comparative wordvalues in Sanskrit, Bengali and Hindi from the stand point of cadence sequence and symphoony (his first essay on phnoetics); is invited to speak on Education at a conference at Natore and writes Shikshar Her-Fer ('The Tortuosities of Education' published in Sadhana: 1892). in which he plead for the acceptance of Bengali as the medium of instruction in our educational institutions,his views being endorsed by Bankim Chandra Chatterjee. Ananda Mohan Bose Gurudas Banerjee (later Vice-Thancellor of Calcutta University); writes his short story masterpiece 'Kabuliwala' in Sadhana; commences his profoundly thought-provoking Panchabuter Diary

('The Diary of the Five Elements') discoursing on life, literature and art; proceeds to Cuttack by boat with Balendranath Tagore; from Cuttack goes to Puri; visits Khanda-Giri and Uday-Giri at Bhubaneswar, on his way to Balia, the headquarters of the Orissa estates of the Tagores; returns to Calcutta for a short stay and proceeds (by boat) to (Shelidah; practises drawing as an experiment of mood-expression but finally returns to poetry; writes Bidaya Abhishap ('The Farewell Curse').

"INGRAJ-O-BHARATBASI"—Reads famous political paper Ingraj-o-Bharatbasi (Englishmen and Indians') in October, 1893 under the auspices of the Chaitanya Library in Calcutta with Banikm Chandra Chatterjee in the chair; three months later writes in Sadhana on Ingrajer Atanka ('The Englishman's Fear') warning, inter alia, the Congress against neglecting the potential value of Muslim unity; evinces keen interest in the problems of cow-slaughter (then claiming attention all over India due to the intense agitation set a foot by Bal Gangadhar Tilak in Poona; writes a powerful article Subicharer Adhikar ('The Right For Justice Starts a firm for trading in jute at Kusthia; writes a series of remark able short stories beginning with Kshudhita Pashan ('Hungry Stones') 1895 published Chhelebhulana Chhara, a collection of Bengali nursery rhymes in the Sahitya Parishad, 1895; publishes a series of vigorous political writings, notably his essay, Abdarer Ayeen ('The Insinnating Law'); writes his poem on Jivan-Devata ('The God of Life') and another on Nadi ('The River') which he dedicates to Balendranath on the day of the latter's wedding; composes the Chaitali; ('The Last Harvest') group of poems; tours in Orissa in connection with the partitioning of the Tagore estates (1896) writing the lyric drama Malini in between; the first collected edition (folio; pp. 476) of his poems published by his nephew Satya Prasad Ganguly on the 15th Aswin, 1303 B.E. Sept.-Oct., 1896; returns from Orissa to the banks of his favourite Padma via Calcutta and Shahjadpur; composes for and sings at the twelfth session of the Indian National Congress in Calcutta his famous song Ayi Bhumana-Monomohini ('O thou charmer of the world'); composes the Kalpana group of poems; writes Baikunther Khata ('Baikuntha's Manuscript'); a comic play); reads a paper in tribute to Iswar Chandra Vidyasagar (1820-1891) at a public gathering in Calcutta at bis death-anniversary; attends the Bengal Provincial Conference at Nator (April, 1897) held under the presidentship of his brother Satyendranath; receives from Maharajah Jagadindra Nath Roy of Nator (Chairman of the Reception Committee) support to his futile attempt to have the proceedings of the Conference conducted in Bengali; the Conference broken up by the Great Earthmake of 1897; returning from Notor, engages himself m writing a series of verse-dialogues--Gandharir Avedan "The Appeal of Gandhari'), Sati ('The Sutee') Nurak-Vas ('Condemned to Hell') Lakshmir Pariksha ('The Trial of Lakshmi') sends a poem of greetings and en-Curagement to his life-long friend Jagadis Chandra Bose, who had then been demonstrating his scientific experiments in Europe; is taken ill with neuritis, goes to Karmatar (Santhal Parganas) for a change; proceeds to Simla and benefits considerably in health; returns to Calcutta and takes editorial charge of the *Bharati* (1898-99).

POETRY AND POLEMICS-Writes strongly and indignantly against the reactionary policy of the Indian Government, particularly regarding the treatment meted out to Bal Gangadhar Tilak, who was arrested on a charge of publishing seditious articles in Kesari (alleged to have led to the murder of Mr. Rand, the Bombay Plague Officer and his firiend Lt. Ayerst in June 1898); actively helps in raising funds for the defence of Tilak; reads a paper entitled Kantha-Rodh ('Throttled') at a public meeting at the Calcutta Town Hall in protest against the new Sedition Bill (1898); writes on the outbreak of plague in Calcutta, warning the authorities against a repetition of Bombay measures which ended in the murder of Mr. Rand; helps Sister-Nivedita in organizing relief for plague victims of this city; attends the Dacca session of the Bengal Provincial Conference, reading Bengali translation (by him) of the presidential address of the Rev. Kali Charan Banerjee, strongly criticises the Imperial policy of dividing Bengal, politically and culturally, touching specially upon the cultural danger in the systematised displacement of the Bengali language from non-Bengali provinces like Assam and Orissa; expresses himself freely on the topics of the day in such writings (in Bengali) as Coat vs. Chapkan, Mukherjee vs. Banerjee-referring to Raja Pyari Mohan Mukherjee who held in contempt the Congress attitude towards the so-called 'natural leaders of society' and to Surendra Nath Banerjee, who stood for the democratic ideals of the day; shows up in Rajtika ('The Kingly Mark') the mentality of some members of our landed aristocracy varying with one another to top the subscription list for memorial to an Anglo-Indian official; welcomes Dinesh Chandra Sen's Bangal-bhasa-o-Sahitwa (History of Bengali Literature) in an appreciative review in Bharati; actively assists in raising funds for the Bengali poet Hem Chandra Banerjee who had gone blind; publishes the verse-epigrams Kanika (1899); takes a firm hand with dishonest officers in the jute business (who took advantage of Balendranath's illness) and winds it up taking upon himself the entire financial liabilities; death of Balendranath Tagore, Aug. 22, 1899.

1900-1905 Publishes in 1900 Katha ('Lays and AGE 39-44 Ballads') chronicling the deeds of heroism and martyrdom in Rajput,

Maratha and Sikh history all seeking to inspire a spirit of deep patriotism and pride in the nation's storied past; dedicates it to his friend, Jagadis Chandra Bose; writes Kabini ('Tales') dedicated to another friend of his—the Maharaja Sri Radhakishore Deva-Manikya Bahadur of Tipperah; publishes Kalpana ('Fantasies') dedicated to Srish Chandra Mazumdar; Kshanika ('The Fleeting One') dedicated to Loken Palit; marries his eldest daughter, Madhurilata (Bela) to Sarat Chandra Chakravarti, son

of the late Poet Beharilal Chakravarti; (1900); requested by his niece, Sarala Devi (then editing Bharati) to contribute a humorous play, writes his famous comedy Chira Kumar Sabha ('The Bachelors' Club')—a veiled protest, in the lightest vein, against the ideology of many contemporary youths, the Poet finishing it in two days at Shelidah, writing day and night living on liquids only; bringing the Mss. to Calcutta to hand it over to the editor, falls down in a faint when going up the stairs to his reoms in the Jorasanko-house.

BANGADARSHAN' AND SANTINIKETAN-Revives, with the help of his friend, Sris Chandra Mazumdar, Bankim's famous monthly journal Bangadarshan, and takes editorial charge (1901); with him are associated. as regular contributors, Akshay Kumar Maitra, Bipin Chandra Pal. Chandrasekhar Mukhopadhyaya at the head of a group of brilliant writers; writes a vigorous protest against the asolence of British imperialism in South Africa as manifested in the Boer War; composes the poems of Nalvedya (a remarkable exposition, in verse, of the ancient windu ideals and philosophy of life); reads the poems at one sitting to his father Maharshi Debendranath, who gives him his blessings and a purse towards the expenses of its publication (1901); comes in contact with Upadhyaya Brahmabandhab through common association with Bangada: shan in which the Poet deplores the evil influences which tend to "make all cultures, Western or Indian, seem unnatural"; dilates upon the historic foundations of Hindu culture; opposes in a series of remarkable articles the blind imitation of the West whose strength, however, he recognizes; begins (in Bangadarshan) "the first psychological novel" in Bengali, Chokher Bali ('The Eye-sore') marries his second daughter (Renuka) to Dr. Satyendra Nath Bhattacharya (since deceased).

Relinquishes the management of the Tagore estates and comes with his family to stay at Santiniketan (1901); establishes, with his father's glad consent, Bolour Brahmacharyasram at Santiniketan (December 22, 1901), a school on the rattern of the old Indian Asiama, -himself teaching the boys, joining in their games, entertaining them, and thus exercising a profound influence on their mind; with him are associated, as the first batch of teachers, Jagadananda Roy, Lawrence (an Englishman), Rewachand (a Sindhi Christian, who afterwards became Swami Animananda) and Pandit Sibdhan Vidyarnava; passes through extreme financial difficulties, having to allocate the major portion of 'is allowa. 'e from the family estate to liquidate the debts of the Jute business and the heavy expenses of running the school; has to sell his house on the sea at Puri. his valueble library, while his wife cheerfully parts with all her ornaments and jewellery to help her husband in tiding over the crisis; Upadhyaya Brehmabendhab joins the Santiniketan School; the Poet attends to his editorial duties of Bangadarshan added to the heavy work in connection with the school; propounds Pan-Asiatic ideas in the course of an appreciative review of Lowes Dickinson's Letters of John Chinaman; reads two papers on Bengali Language and Literature' and 'The History of India' at the weekly discussion meeting (Alochona Samiti) conducted by Messrs. Mazumdar Brothers, publishers of Bangadarshan; joins in the country-wide agitation against Lord Curzon's unwarranted attack on the veracity of Eastern people in his Convocation address at Calcutta University (15th February, 1902) writes trenchantly on the Viceregal performance, quoting devastatingly from Herbert Spencer's "Facts and Comments" instances of England's lying propaganda against the Boers in South Africa.

SORROWS AND SUFFERINGS—Serious illness of his wife necessitates her removal to Calcutta she dies on the 7th Agrahayana, 1300 B.E. (November 23, 1902) returns to Santiniketan with Rathindranath (aged 14, Mira aged 10) and Samindranath (aged 8); composes Smaran ('In Memorium') a series of moving poems dedicated to the memory of his departed consort.

Satish Chandra Roy, a young Bengali poet of great promise, joins Santiniketan as a teacher; sudden illness of his second daughter Renuka; takes her for a change first to Hazaribagh and then to Almora; here he composes the poems of Sisu ('The Child') with which he used to entertain his motherless young boy Samindra; is compelled to return to Santiniketan on important work; hurries back to Almora on receipt of a wire announcing Renuka's condition to be precariouswalking all the way from Kathgodam as no dandi or horse was available bring her down to Calcutta; summons his son-in-law (Renuka's husband) from England by cable; Renuka dies (May 1903), within six months from her mother's death; maintains uninterrupted his editorial duties, regularly contributing the instalments of his novel Nowkadubi ('The Wreck') to Bangadarshan: writes Raj-Kutumba ('The King's Kinsmen') Ghuso-Ghusi (Blow for Blow') Dharmabodher Dristanta ('Righteousness Exemplified'), all contributions of political import, dealing with the divine right of man to oppose injustice even to the extent of meeting force to force; reads, a paper on Dharmaprachar ('Preaching Religion') at the old City College hall and creates a flutter in the devouts of the Brahmo Samaj who read in it an attack on its missionary activities.

Satish Chandra Roy dies of small-pox at Santiniketan (February 1, 1904); the school removed temporarily to Shelidah, Prof. Mohit Chandra Sen joins the school as a teacher and brings out Kabyagrantha, the second collected edition of Tagore's poetical works in 9 volumes; the Poet protests in Bangadarshan against 'patriotism fashioned in Western mould': reads his famous essay on Swadeshi Samaj, stressing the need for constructive nationalism at a special meeting of the Chaitanya Library Association at Minerva Theatre (July 22, 1904) with Ramosh C. Dutt in the chair; reads it again at Curzon Theatre; following this essay prepares a complete scheme (September, 1904) for the re-organization of the ndian society on the basis of self-help with the village as the centre, the revival of cottage industries to help to remove the poverty of the masses with the co-operation

of the peasant himself, the reduction of the senseless extravagance at socio-religious ceremonies, the establishment of groups of voluntary workers, striving for an understanding between Hindus and Muslims,-all under the leadership of a chosen 'leader of society' (Samajpati) enthusiastically supports the movement set afoot in Calcutta for honouring the memory of the great founder of the Maharashtra empire, Sivaji, by holding a a festival (1904); writes his famous poem, Sivaji Utsab and reads it at the Calcutta Town Hall; however, against the public worship of Bhavani as a part of the festival as likely to alienate non-Hindu feelings; writes several school books, the late Dr. Brajendra Nath Seal writing the preface to one of them, (Ingraji Sopan), which introduces, for the first time, the "direct method" of teaching English in Bengal.

Death comes to the Poet's father, the "Maharshi" Debendra Nath Tagore, at the age of 87 (6th Magh, 1311 B.E., 19th January, 1905) at the Jorasanko house in Calcutta; shortly before this the Poet sells for Rs. 2,000 only, the right of publishing in a single edition his short stories, three of his novels, six of his plays, all his songs, some literary criticisms and miscellaneous essays, etc., to the proprietors of the Bengali weekly newspaper Hitabadi, who collect these in one volume with the title Rabindra-granthabali (pp. 1290); addresses a great meeting of students (held under the auspices Bangiya Sahitya Parishad) at the Classic Theatre in Calcutta orging them to organize the villages, criticises the findings of an Education Commission (consisting of Europeans and one Indian, K. G. Gupta) recommending the division of Bengali text booksinto feor dialectical groups; early in 1905 takes up the editorial charge of a new Bengali monthly Bhandar, published by Kedar Nath Das Gupta; creates in the pages of the new journal a forum for discussion of the burnreg questions of the day; visits Agartala at the invitation of the Tripura Sahitya Sammilani and reads a paper on Deshiya Rajya (Indian States') appealing to balian princes to encourage and ratronise indigenous arts and crafts and stop the inroads of foreign luxury-products; actively helps, in association with Okakura and Sister Nivedita, in the foundation of the new Bengal School of Indian Art sponsored by E. B. Havell and Manindranath Tagore: establishes weaving schools and handlooms in Calcutta and elsewhere (mainly in his estates); contributes to Bhundar a remarkable analysis of the Imperialist policy of economic exploitation of India in Raja-Praja ('The King and His People) Ajit Chakraverti joins the Santiniketan School as a teacher.

THE HIGH PRIEST OF SWADESHI MOVEMENT -Following the official announcemer' of Lord Curzon's elecision to divide Bengal ipto two separate provinces in pite of the united opposition of Bengal and the great meeting of protest at the Calcutta Town Hall (and meetings all over the province) on August 7, 1905, declaring as a retaliatory measure, a boycott of British goods, Rabindranath reads a paper entitles Abastha-O-Byabastha

("The Situation and Solution") at a meeting at the Town Hall (August 25, 1905) organized by the conductors of New India, the English weekly edited by Bipin Chandra Pal; the paper is "repeated" at the Albert Theatre within a week; emphasises, once again, the need of organizing the villages, indicating a programme of constructive non-co-operation; throws himself into a fierce-blaze of activity. his "passionate patriotism" finding vent in a large number of 'national songs' ranging over the entire gamut of patriotic emotions resounding all over Bengal; addresses, trequently, great mass meetings moving thousands by the magic of his words and thus becomes the high priest of the Swadeshi Movement and one of the leading exponents of the new gospel of Nationalism along with Bipin Chandra Pal and Aurobindo Ghose.

INITIATES "RAKHIBANDHAN" --- To commemorate October 16, 1905 (30th Aswin, 1912 B.E.) -- the day the Partition of Bengal was given effect to the Poet initiates the Rakhibandhan ceremony, symbolising the undying unity of divided Bengal; composes the great Rakhi song (Banglar Mati, Banglar Jal invoking Divine blessings on Bengal) and leads a huge procession, singing the song, to the Prasanna Kumar Tagore for a ceremonial bath in the Ganges, followed by the exchange and fastening of the Rukhi-thread as a badge and symbol of fraternal unity; no feod is cooked in Bengali households, no shop is opened in Calcutta that day as planned by the Poet; the same afternoon at the great meeting at Upper Circular Road where the late Ananda Mohan Bose (President, Madras Congress, 1898) lays the foundation of the proposed Federation Hall, translates into Bengali the memorable presidential address of Ananda Mohan; leads, after the meeting, a huge procession through the streets of the city singing his song, Bidhir bandhan katbey tumi cumi saktiman? ("Are you so powerful that you can cut asunder the God-made bond that binds us?") to the house of Pashupati Bose at Baghbazar where, in the large compound, he addresses a mammoth gathering appealing for contribution to a 'National Fund' Rs. 50,000 being raised on the spot.

"NATIONAL EDUCATION".-Frequently FOR attends and addresses the large number of protest meetings following the Bengal Government (Carlyle) Circular forbidding students from attending political meetings or singing the Pande Mataram under penalty of rustication; addresses large gatherings, mainly of students, at Beadon Square and the Field and Academy grounds, of members (students) of the "Dawn Society" founded by Satis Chandra Mukherjee; delivers a striking address at the Bijana gathering at Pashupati Bose's house; takes a leading part in the establishment of the National Council of Education, Bengal which sought to provide education on "national lines" to students expelled from Government or Government-aided institutions for political misdemeanour and others as well; contributes to Bhandar a critical survey (Raj-Bhakti: "Loyalty") of the situation arising out of the visic of the late King George V in December 1905 as Prince of Wales and the Resolution of Welcome adopted by the Indian National Congress meeting at Benares under Gokhale.

1906-1911 Pays a remarkable tribute to the AGE 45-50 brave victims of police oppression in different parts of the new province (East Bengal) in pursuance of the policy initiated by its new Lt.-Governor, Sir Rampfylde Fuller (Bhandar March, 1906); sends his eldest son Rathindranath with Santosh Chandra (the son of his old friend Sris Chandra Mazumdar) to America via Japan to study agriculture; is invited to preside over the first session of Bangiya Sahitya Sammilani (Bengali Literary Conference) at Barisal called along with the Provincial (Political) Conference; returns to Calcutta when both the functions had to be abandoned because of the political situation relinquishes the editorship of Bangadarshan; pleads for the unanimous acceptance of Surendra Nath Banerjea as the one accredited leader for conducting the national struggle, in the course of a paper entitled Deshanayak ('The Country's Leader') in which the Poet deplored the split in Bengal politics ('Moderates' vs. 'Extremists') and observed that a trained general was needed at the head of an army engaged in war,—thus seeking to consolidate the discipline of the people in personal allegiance to a single individual.

Accepts the task of drawing up a comprehensive programme of work for the National Council of Education and reads his paper Shiksha-Samasya ('The Problem of Education') in Overtun Hall, Calcutta (June, 1906); writes a series of articles beginning with Shiksha-Samasya and ending with Tatah-Kim ('What Next'); published the poems of Kheya (July 1906) of the Jatiya Shiksha Parishad (National Council of Education) and delivers under its auspices a series of lectures explaining the scope and function of Literature; speaks at the Literary Conference held at Bhowanipore simultaneously with the Congress Exhibition in Calcutta (December, 1906) presides, next year, at the adjourned session of Bengali Literary Conference, Bangiya Sahitya Sammilani convened at Cossimbazar Berhampore by the late Maharaja Manindra Chandra Nundy.

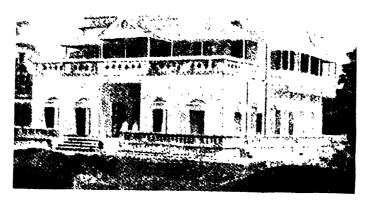
FROM TURMOIL TO PEACE—Disapproves of the line the national movement was taking, tires of increasing party squabbles, is perturbed at the growing alienation between Hindus and Muslims; disillusionment as much as temperamental conflicts lead the Poet to seek escape and retreat at Santiniketan; writes in Prabasi (edited by Ramananda Chatterjee from Allahabad) Byadhi-O-tahar-Pratikar ('The Disease and its Cure') striking a note of dissent in the political thinking of the time; advocates a 'change of heart' and 'inner purification' and the acceptance of a radical social programme as absolutely essential for the attainment of real independence; is severely criticised for his sudden withdrawal from political activities; Ramendra Sundar Trivedi, one of his foremost friends and admirers, replies to the

Prabasi article (referred to above) follows one of the most fertile periods of his creative life, giving the world undying literary gifts; publishes (August 24, 1907) his famous poem, Aurobindo, Rabindrer laho Namaskar ('I salute thee, Aurobindo') hailing Aurobindo Ghose prosecuted on a charge of writing seditions articles in the new Nationalist daily Bande Mataram edited by him; marries his youngest daughter Mira to Nagendra to study agriculture, makes over to the school at Santiniketan the proceeds of a new collected edition of his prose works published by the Mazumdar Library.

Death occurs suddenly of his youngest son, Samindranath, from cholera, at Monghyr (November, 1907); writes out regularly, in instalments, his great novel, Gora, for Prabasi; is persuaded to preside over the Bengal Provincial (Political) Conference meeting at Patna (January, 1908); delivers his address in Bengali, the Conference taking place amidst the agitated atmosphere created by the unhappy split at the Surat Congress in December, 1907; again in this address, he calls upon his countrymen for constructive work—and suggests that our young men should form themselves into hands of workers who should go round the villages, bring together Hindus and Muslims in fruitful work, confer with and help the villagers in starting schools making roads and supplying drinking water and the like.

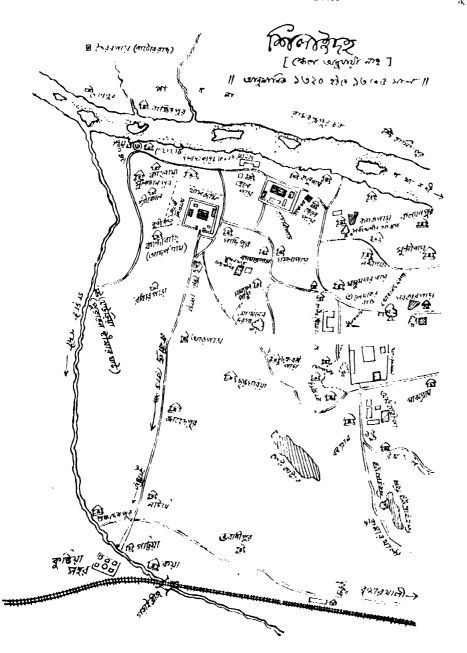
THE EAST AND THE WEST--Reads a paper (25th May, 1908) at the Chaitanya Library entitled Path-O-Patheya ('The Way and the Wherewithal') touching upon the tragic incident at Muzaffarpore (the first bomboutrage in Bengal: March 31, 1908) and the discovery of the bomb factory at Manicktolla, Calcutta (May 2, 1908) leading to the arrest of Barindra Kumar Ghose and his associates; recognises in these outbursts the result of the policy of repression pursued by Government but warns his countrymen against such fatal expressions of natural exasperation, not withholding, at the same time his tribute to the heroic spirit of self-sacrifice displayed by these young men, who had, the Poet felt, wiped out the reproach of cowardice levelled at Bengalis; writes another article entitled Sadupaya ('The Honest Way') in Prabasi (Sraban; 1315 B.E. July, 1908) examining the genesis of the Hindu-Muslim dispute, which was being steadily fostered by an interested third party; addresses the students assembled at the Sadharan Brahmo Samaj on the historic significance of the meeting of the East and the West in India (Purab-O-Peschim: Prabasi, Bhadra, 1315 B.E.).

THE SONGS OF "GITANJALI"—Creates an exquisite drama Saradotsab (1908) and has it staged by the staff and students of Santiniketan, himself appearing in the role of the 'Sannyasi'; death occurs of his old friend, Sris Chandra Majumdar; delivers a series of sermons at Santiniketan; writes his first autobiographical sketch for Bangabhasar Lekhak ('Writers in the Gengali Language) published by the Bangabasi Office; D. L. Roy creates a furore in Bengali literary



KUTHIBARI AT SHELIDAH

কু টাবাড়ী



THE OALGUITA MUNICIPAL GAZETTE
কলিকাতা নিউনিসিপাল পেকেট



SANTINIKETAN

আমুকুঞ Amrakunja





BICHITRA বিচিত্রা



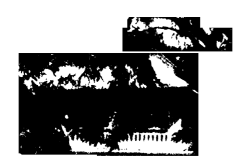
THE CALOUTTA MUNICIPAL GAZETTH কলিকাতা মিউনিসিগ্যাল গেকেট

AT SANTINIKETAN WADING HIS WAY TOWARDS A MANGO GROVE

(On a Bengali New Year Day) With Nepal Roy, Asha Aryanayakam & others.



শান্তিনিকেতনে
আমুকুঞ্জের পথে কবি
(নববর্ষ দিবস ১৩৪৭)
সক্তে নেপাল রায়,
আশা আর্য্যনায়কম প্রভৃতি









CHATIMTOLA ত্তিমতলং



UDAYAN Gran



THE CALCUTTA MUNICIPAL GAZETTE
কলিকাভা মিউনিসিপাল গেকেট

SHYAMALI भागमानी



THE SHRINE

উপাসনা মন্দির



THE CALCUTTA MUNICIPAL GAZBITS
কলিকান্তা মিউনিসিপাল গেজেট

KONARK (कांबार्क



KALABHAVAN কলাভবন (প্রাচীর গাত্ত)

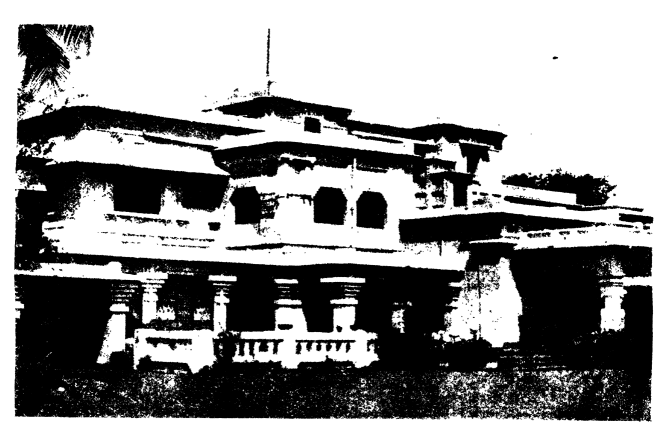


KALABHAVAN (inside) কলাখবন



OPEN AIR CLASS UNDER SHADY TREES

যুক্ত অঙ্গনে লেখাপড়া



UDAYAN উদয়ন

## POET AT CHANDERNAGORE চন্দ্রমগরে কবি



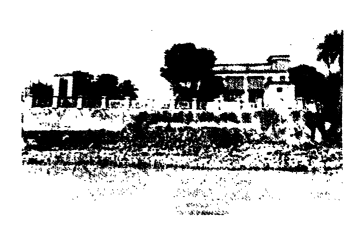
MORAN HOUSE

OUSE মোরাণ সাহেবের বাগান বাড়ী



AT HOUSE BOAT

হাউস বোটে কবি



Here the Poet desired to spend a few days

একদা কবি ঈপ্সিত ভবন

ircles by attacking in the Press and periodicals fagore's alleged "obscurity" and "immortality"; he (Tagore) ignores the attack; later, at the request of Sailes Majumdar (then Editor, Bangadarshan), he gives his opinion on D. L. Roy's criticisms; publishes a play, entitled Prayaschitta ('Atonement') in which he inculcates the philosophy of Satyagraha in the characterisation of 'Dhananjoy Bairagi'; stages the play at Santiniketan with himself in the leading role; occuries himself at Shelidah mainly with the songs of Gitanjali; comes to Calcutta (November, 1909) to receive his son, Rathindranath, returned from America after three years; takes Rathindranath with him on a boat-tour through his North-Bengal Zemindari; returns to Calcutta and reads a paper, Tapoban ('The Hermitage') at the Overtown Hall; delivers his famous sermon, Viswabodh on the anniversary of the Brahmo Samaj (11th Magh, 1316 B.E.); marries his son, Rathindranath three days later, to Pratima Devi, a widowed girl connected with the Tagores and dedicates the novel Gora to him (January, 1910); publishes the allegorical play Raja (December, 1910); attends and speaks at a Literary Conference at Bhagalpore; the first English translation of one of his short stories (Hungry Stones) by Pannalal Bose (later Judge, Bhawal Case) published in the Modern Review, Feb. 1940; on the request of Mr. Ramananda Chatterjee, the first English translations of two of his poems by Mr. Loken Palit, I.C.S., are pubtished in the Modern Review for May and September, 1911 "The Fruitless Cry" and "The Death of a Star."

FIFTIETH BIRTH-ANNIVERSARY-Fiftieth Birth-Arriversary celebrated at Santiniketan with great olemnity (May 7, 1911); on this occasion is staged the Poet's Raja ('The King of the Dark Chamber') with himself in the role of 'Thakurda'; reads to friends and admirgrs assembled at the time the memoirs of his youth; Ajit Chakraverti reads his essay on Rabindranath, one of the first attempts at an interpretative estimate of the Poet; goes to Shelidah and revises his reminiscences, which appear in the Prabasi serially as Jibansmriti English in 1917); also writes (translated into Achalayatan, a prose-play depicting the tyranny of fossilised orthodoxy eternally hampering progress; the play, when published in the Prabasi, provokes violent opposition from traditionalists; returning to Calcutta after the rains, reads a paper on Dharmer Artha (Meaning of Religion) at the Sadharan Brahmo Samaj Hall, in reply to the critics of his Achalayatan; eads another paper warmly supporting the proposed Hindu University at a meeting organised by Chaitanya Library at the Ripon College Hall with Ashutosh Chauthuri in the chair; Ananda Coot arswamy comes on a visit to Santiniketan and in collaboration with - A jit Chakraverti translates into English some poems of l'agore; writes Dak-Ghar ('Post-Office), "a three-act day of poignance and pathos"; various prose writings re published in Tavavodhini Patrika (of which he was hea Editor), the Prabasi, and the Bharati in December composes, at the request of Ashutosh Chaudhuri, for the twenty-sixth session of the Indian National Congress in Calcutta, his famous national song, Jana-gana-mana-adhinayaka, later song at the annual Maghotsava festivai at the Jorasanko-house.

#### THE COUNTRY'S HOMAGE

1912-1918 At the Town Hall, in Calcutta, on AGE 51-57 January 28,1912, a great public meeting is held under the auspices of the Bagiya Sahitya Parishad (Academy of Bengali Letters) at which the Poet is presented, on his completing the fiftieth year of his life, with a remarkable address written and read by Ramendra Sundar Trivedi acknowledging in glowing words his great and unique contribution to every department of Bengali literature; the Parishad also starts a special fund in his name for the promotion of original research work in Bengali; reads at the Sadharan Brahmo Samaj Prayer Hall a paper on Atma-Parichaya (Self-introduction) in which he maintains that Brahmos are but Hindus and deprecates the separatist conceit which keeps the two communities apart; is vigorously criticised by Tatvakaumudi (the organ of the Sadharan Brahmo Samaj); delivers a lecture at the overtoun Hall on Bhuratbursher Itchaser Dhara (The Main Currents of Indian History) maintaining that the great mission of Bharatbarsha was to unite all the conflicting elements gathered in this ancient land and create a rare synthesis to her glory and the benefit of mankind; the Government of East Bengal and Assam issues confidential circulars that the institution of Santiniketan was "altogether unsuitable for the education of the sons of Government's servants"; is mortified as many guardians and parents removing their wards from Santiniketan where at that time arrives Myron H. Phelps, an American lawyer, who publishes a glowing account of the human values of the teaching afforded at this institution; decides to go to Europe to acquaint the world at large with his educational institution and also to study the co-operative system in Denmark; receives at about the same time a request from his friends, Bhai Promotho Lall Sen and Brajendea Nath Seal, then in England to go there and meet some of the leading English intellectuals, suddealy fall ill on the night before his departure (March, 1912) and has to postpone his visit, his luggage going as far as Madras; goes to Shelidah and convalesces there translating into English some of his songs and poems; is advised to undertake a journey to Europe to recoup his health; sails with his son, Rathindranath, and daughter-in-law, Pratima Devi, from Bombay on the 27th May, 1912, on his third visit to Europe; translates more of his poems while on the boat.

EUROPE AND "GITANJALI" Arrives in London on June 16, 1912; puts up in a hotel from where he gets into touch with William Rothenstein, the celebrated English painter, who had met the Poet at Abanindra Nath Tagore's house on a visit to India some years ago; receives warm welcome from Rothenstein to whom he shows the English translations of his poems; Rothenstein, deeply impressed, has copies typed and sends them to Yeats, Stopford Brooke and Bradley, all of whom are enthusiastic in their praise of the poems; Rothenstein arranges a reading at his house, where before May Sinclair, Evelyn Underhill, Ernest Rhys, Fox-Strangways, Charles Treveleyan, Exra Pound, Alice Meynell, Henry Nevinson and others, William Butler Yeats reads the poems, which create a profound impression; here, for first time, the Poet meets Charles Andrews, then a missionary attached to Cambridge Brotherhood and working as a Professor at St. Stephens College, Delhi.

Attends an "At Home" arranged in his honour by the "Union of East & West Club"; on July 19, at the Trocadero Hotel, the authorities of the celebrated English weekly, The Nation, give a big party with a view to introducing the Poet to the leading English intellectuals of the day; leaves London to stay amidst pure English rural surroundings and goes to Butterton in Straffordshire as the guest of a son of General Outram of the Sepoy Mutniy fame; returning from Straffordshire goes to another English village, Chalford in Gloucestershire; returning to London, meets Bernard Shaw, H. G. Wells, Stopford Brooke, John Masefield, Lowes Dickinson, Bertrand Russell, John Galsworthy, Rovert Bridges, Sturge Moore and others; K. C. Sen translates into English the drama Raja ('The King of the Dark Chamber'), while Debabrata Mukherji translates Dakyhar ('Post-Office')—both revised by the Poet; in September purchases from Col. N. P. Sinha (Lord Sinha's brother) an old Nilkuthi (Indigo-planter's bunglow) with extensive grounds at surul, a village lying three miles from Santiniketan (the present seat of the Rural Reconstruction Centre of Visva-Bharati).

FIRST VISIT TO AMERICA—Sails for America (accompanied by Dr. D. N. Maitra) and reaches New York on October 27, 1912; proceeds to Urbana (Illinois); speaks from Unitarian chapels at several places on Metaphysical topics; on November 1, 1912, the India Society of London publishes a limited edition (750 copies only) of Gitanjali (Song-Offerings) containing English translations of 103 poems principally from his three Bengali works-Naivedya, Kheya and Gitanjali-with an introduction by Yeats and a pencilsketch by Rothenstein as frontispiece; the, book immediately takes the English literary public by storm and is acknowledged as the greatest literary event of day; leaves Urbana in January 1913 for Chicago where he stays as the guest of Mrs. Vaugh an Mody and lectures on "Ideals of Ancient Civilisation of India" at the University; speaks also on "The Problem of Evil" at the Unitarian Hall, Chicago; goes to Rochester to attend the Congress of Races and meets there the great German philosopher Rudolph Eucken, who warmly greets him, having become an ardent admirer on reading "Song-Offerings"; reads his famous address on "Race Conflict" at the Congress of Races on

January 30; goes to Boston and addresses a distinguished meeting of intellectuals there; returns to Urbana on March 10, via New York and Chicago, delivers a course of lectures at Harvard University, which are later published as Sadhana; MacMillan publishes a popular edition of Gitanjali followed by Gardener and Crescent Moon; the India Society brings out his translation of Chitrangada in English as "Chitra".

In India on May 26, at Viceregal Lodge, Simla, Rev. C. P. Andrews reads, at a meeting presided over by the Viceroy Lord Hardinge, a paper on the life and poetry of Tagore,-His Excellency in his presidential remarks describing Rabindranath as "The Poet Oaureate of Asia; returns from America to England in June, 1913; repeats his American lectures at the Caxton Hall, London, on Indian religion and philosophy, deploring, inter alia the "retrospective and archaeological interest" taken by Western scholars in the great religious scriptures of India; goes to the Duches Nursing Home for a surgical operation for a malady which Homeopathy had failed to cure; boards the "City of Lahore" on September 4, to return home; shortly before departure learns for the first time about the devastating floods in Bengal (Burdwan) and speaks strongly in protest against the English news agencies failing to send out or English newspapers to record such news of vital importance to India; arrives in Bombay on October 4, 1913 and reaches Calcutta on October 6.

NOBEL PRIZE AND WORLD FAME-On November 13, 1913 comes to India the news that the Nobel Prize for Literature has been awarded to the Poet for his Gitanjali which was acclaimed by the Swedish Academy as the greatest piece of idealistic work in Literature for the year; great rejoicings take place all over the country; a large number of people of all classes go from Calcutta to Santiniketan in a special train, on November 23, to congratulate the Poet, who, however, replies with some asperity accusing most of them who had come having waited to recognise him till the West had acknowledged his poetry in this striking manner; is severely criticised for this "inhospitable reply" but is supported by Bipin Chandra Pal, who, in an article in his Hindu Review said; "No man of Rabindranath's position and sensibilities could have been less bitter under similar circumstances" and "the rebuke of his reply was neither undeserved nor undignified". Ramsay Macdonald then in India as a member of the Public Service Commission -visits Santiniketan and afterwards writes an article on it (The Daily Chronicle, January 14, 1914); the honorary degree of D.Lit". is conferred on him the University of Calcutta, on December 26, 1913, at a special convocation held at Government House, Calcutta, in which similar honours were also conferred upon Prof. Paul Vinogradoff, Hermann Jacobi, Sylvain Levi and other savants of Europe who had come to India at the invi tion of the University at a formally hands overs the Nobel Prize Diploma and Medal to the Poet.

The house at Surul having now been fitted up with

laboratory equipment for scientific research, a formal "housewarming" takes place on the first day of the Bengali Era 1321 (April, 1914); Charles Andrews and William Pearson return from South Africa to Santiniketan where they had gone together "to fight", in the words of the Poet, "our cause with Mr. Gandhi and others"; Nandalal Bose, the famous artist, pays a visit to Santiniketan and is accorded a reception by the Poet; the drama Achalayatan, is staged at Santiniketan, the Poet himself appearing in the leading role with Pearson, who spoke Bengali beautifully writes a foreword to a Bengali book, Basantaprayan, written by Sarajubala Das Gupta (daughter of Dr. Brajendranath Sil) in memory of her husband, Basanta Das (a brother of C. R. Das).

"SABUJ-PATRA" AND SANTINIKETAN-Pramatha Chaudhuri ("Birbal"), lawyer and man of letters, starts (May 8, 1914) the Sabuj-patra (Green leaves) a Bengali periodical; the Poet contributes every month poems, essays, stories to this new journal, which emphasises the characteristic Indian values, satirizes conventionality, hollow snobbery and hazy romanticism; goes to spend the summer at Ramgarh Hills in the district of Almorah; composes poems in obvious distress of mind filled with dark forebodings of an uncertain approach of pillage and destruction; on return to Santiniketan, receives a foreign visitor, an Arab poet, named Bustanee who had translated Tagore's poems into Arabic from the English texts of "Song-Offerings", "Crescent Moon", etc, his poems are now being translated into all the principal European languages his fame spreading all orer the world; contributes to Sabaj-patra Strir patra (Letter from a Wife), a short in which rings the conflict then gradually awakening indian womanhood to the tragedy of their position; it creates a furrore and Bipin Chandra Pal caricatures the story by writing in the Narayan (a paper started by C. R. Das) Mrinaler patra (Letter from Mrinal); the Narayan criticises Tagore for lacking in realism and indulging in exotic writings which had no root in the soil; the Poet replies in the Sabujpatra with two essays, Bastab and Lokahita, deploring, in the latter essay, the tendency on the part of those engaged in social service to patronise the common people while dealing with the problem of poverty and social uplift.

THE WAR BEGINS—On the declaration of the War in Europe, the Poet delivers a remarkable sermon at Santiniketan (August 5, 1914) following it up with an essay, Ma ma himsi (Thou Shalt not Hate); comes to Calcutta and reads an address of felicitations on the occasion of Ramendra Sundar Trivedi's fiftieth birthday celebration; returning to Santiniketan, goes to stay in Surul where he composes, in 46 days 108 songs (Gitali) and teaches them all to his grand-nephew, Dinendranath Tagore, who was the "custodian and storehouse" of his musical compositions; also writes some of the poems published in the Sabnj-patra and later collected in Balaka and two short stories, Bhai Phonta and Sesher Ratri the

last being later translated by himself and published in English as "Mashi"; goes on a visit, to Bodh Gaya and Allahabad; goes up for a few days to Darjeeling returns to Santiniketan but leaves again for Agra and goes to Allahabad; composes at Allahabad his famous poem "Shah Jahan" ('Balak').

FIRST MEETING WITH GANDHIJL- The students and staff of the Phoenix School (started by Gandhiji in Transval) come to Santiniketan (in response to the Poet's invitation, previously sent, at the instance of Andrews) influenced by these new arrivals, the students of Santiniketan resolve to help the suffering jute cultivators in East Bengal by giving up using sugar and flour with meals and thus saving money for the purpose; the Poet, however, disapproves of this and writes: "the best form of self-sacrifice which they could undertake was doing some hard work to earn money"; delivers in Calcutta February, 13 (1915) a remarkable address at the inauguration of Bangiya Hitasadhan Mandali (Bengal Social Service League founded by Dr. D. N. Maitra); returns to Santiniketan on the 22nd February, narrowly missing Gandhiji and Mrs. Gandhi, who had come early in February, straight from Bombay after his visit to England, to see the Phoenix School lads but was hastily called away to Poona on Gopal Krishan Gokhale's death; staying at Surul, writes Phalgani and reads the play at Santiniketan on March 4, 1915; (later it is published in the Sabaj-patra) welcomes Gandhiji to Santiniketan on March 6: on the 10th March, at Gandhiji's suggestion, an "experiment" is started in training the boys to be selfsupporting without the help of cooks, servants and sweepers", the play Phalguni is staged at Santiniketan with the Poet in the role of the blind 'Baul'.

"PHALGUNI" Receives Lord Carmichael (Governor of Bengal) at Santiniketan on March 20, 1915; the Phoneix School students and staff leave for Hardwar with Gandhiji, who comes to ;take them away on March 31; staying again at Surul, composes many new songs and poems; a cycle of four stories published in the Sabujpatra appears in book form under the title of Chaturanga; now commences writing a novel -Ghare-baire, --- which is serially published in the Sabaj-patra is the recipient of a Knighthood on the King-Emperor's Birthday (3rd June, 1915); Andrews and Pearson, go to Fiji Islands to enquire into the grievances of Indian indentured labour; the Poet proceeds to Kashmir with Rathindranath, Pratima Devi and the poet Satyendranath Dutta; composes several of his most well-known poems while at Srinagar contributes to the Shakespeare Tercentenary commemoration Volume a remarkable Bengali sonnet, at the request of Shakespeare Society; returning to Calcutta, reads a paper at a public meeting at the Rammohan Library on Sikshar bahan ('Vehicle of Instruction'), urging the adoption of the Bengali as the medium of instruction at the local university; the Phalguni is produced at the Jorasanko house in aid of the faminestricken people at Bankura, the Poet appearing in the go to the Punjab, he comes to Calcutta (May 27), where he fails to have convened a public meeting of protest over which he offers to preside; on May 30, 1919 he writes the "historic letter" to the Viceroy, Lord Chelmsford, renouncing his Knighthood in order to "give voice to the protest of millions of my countrymen surprised into a dumb anguish of terror"; all this time the Poet is engaged in writing the sketches of Lipika (published in 1922); a new Bengali monthly, the Santiniketan-Patrika the organ of the Santinikeatn Asram is started under his editorship.

The nuclus of the Visva-Bharati is formed, when on July 3, 1919 Vidya-Bhawan is opened for advanced studies in ancient Indian literatures and later in Tibetan and Chinese with Pandit Vidhusekhar Sastri at its head; published "The Centre of Indian Culture" lectures, composes songs and takes classes at Santiniketan; adapts Sarodatsav as Recusodh, which is staged at Santiniketan; spends the autumn (Oct-Nov.) at Shillong; returning to Santiniketan, opens a class for dancing under two instructors brought from Manipur; visits Sylhet (December 6, 1919); Lord Ronaldshay visits Santiniketan (Feb. 1920); adapts Raja as Arupratan; goes to Gujrat, at Gandhiji's invitation, to attend an anniversary function of the Gujrat Literary Society; spends a day at Gandhiji's Sabarmati Asram; visits Bhavnagar and Limbdi; receives a gift of Rs. 10,000 from the ruler of Limbdi for Santiniketan; goes to Ahmedabad, Bombay, Surat and returns to Calcutta in May, 1920.

Leaves Calcutta for Europe on May 11, 1920 with his son and daughter-in-law; sails from Bombay on May 15; on board the boat has often long talks with the Aga Khan (who, quite frequently, reads out to him from Hafiz and discusses Sufism) the Maharaja of Alwar, Jam-Saheb of Nawanagar (Ranjit Singh); translates during the voyage some of his Santiniketan sermons, which are later published as "thought Relics"; lands at Plymouth on June 5; is received by Pearson whom he meets after three years; coming to London meets Rothenstein, Hudson (the celebrated author of "Green Mansions") Fox-Strangways (the author of 'The Music of Hindustan"), Cunninghame-Graham (the author of "Cartegena'), Nicholas Roerich (the Russian painter who had not yet risen to fame). Bernard Shaw, Prof. Gilbert Murray and others; goes to Oxford (June 19) to speak to the students at a function at which Dr. Robert Bridges, the Poet-laureate of England, was to have presided but later excused himself from attending; meets Col. Lawrence (of Arabian fame), who complains to him that the British Government having failed to keep any of the promises he had make to the Arabs he would never be able to face to those people again; from Oxford the Poet goes to Cambridge and meets there, among others. Prof. Anderson, Lowes Dickinson and J. M. Keynes; attends a reception arranged in his honour by the Union of East and West Society, where Dame Sybil Thorndyke, the celebrated English actress, recites a poem composed for the occasion by Laurence Binyon.

A MESSENGER OF PEACE-Calls at the India Office on Montagu, the Secretary of State for India and Lord Sinha (Under-Secretary) and discusses with them the Punjab affairs, pointing out to Montagu that it was not so much the punishment of General Dyer that India asked for but moral condemnation of the crime by the British Nation; the callous condonation of General Dyer by the House of Lords, the debate in its ugliness of racial arrogance distress him beyond measure; signs, along with others, a letter to Premier Lloyd George suggesting Montagu as the successor of Lord Chelmsford as Viceroy of India; visits Rammohan tomb at Bristol; meets Sir Horace Plunkett and "A. E." (George Russell); prepares for a trip to Scandinavia but cancels the visit at the last moment: goes to France (August 6, 1920) "with a feeling of relief" from "studied coolness" on the part of many of his English friends and admirers; stays in Paris as the guest of M. Kahn, known as "the richest man in France" meets Professors Sylvain Levi and De Brun; visits the battlefields in Northern France and is much disturbed by scenes of devastation; goes for a few days to Southern France which he likes; prepares his lecture on "The Meeting of the East and West"; returns to Comtesse de Noailles, the celebrated French poetess, who tells him that she was the Clemenceau when the news of the declaration of the War came and that both turned to read from the French translation of his Gitanjali ("Song-Offerings") to get over the intense feeling of depression which was overpowering them; goes to Holland, being invited there; tours lecturing through the Hague, Leyden, Utrecht; is warmly received everywhere; writes to J. B. Pond of his intention to visit America and receives a cabled reply that he unable to organize any lecture for the Poet as popular feeling in America is just then not favourable to him; visit Brussels (where he is received by the Belgian King) and Antwerp, and returns to Paris; is extremely annoyed at the inexplicable failure of his letters from England and India reaching him in time; returns to London; resolves to go to America, "for they must listen to the appeal of the East", and sails with Pearson, arriving in New York on October 28, 1920.

GANDHIJI AND NON-CO-OPERATION—In India, Gandhiji comes to Santiniketan, accompanied by Shaukat Ali, in September, 1920, on his way back from the Special Congress meeting in Calcutta; the Santiniketan School decides not to send up boys for the Matriculation examination of Calcutta Colleges who have non-co-operated, come out and start "village work" at Surul.

Asked about his opinion on Gandhiji's non-co-operation by Press reporters in New York, declares that he believes in the power of the spirit and never in brute force; lectures at the Brooklyn Academy of Music on "The meeting of East and West" (Nov. 10) on "The Mystic Poets of Bengal" at the Brenner (Philadel; hia) Women's College (Nov. 12); watches a game of football at Princeton (Nov. 13), and returning to New York attends the fifteenth anniversary of the

National Art Club; lectures at New York (Nov. 20) on "The Poet's Religion"; is, however, frustrated in his attempts to raise funds for Visva-Bharati, encountering at every step, subtle but no less vigorous hostility engineered by powerful influences on the alleged grounds of his being anti-British and pro-German; at a meeting organized by the Poetry Society of New York he cannot check his feelings of disappointment; goes to Chicago (Feb. 1) and stays there for some time as the guest of Mrs. Mody with an interval for a short lecture tour in Texas, sails for Europe (March 19, 1921).

Speaks on "The Meeting of East and West" in London (April 8); flies to Paris after three weeks and is again the guest of M. Kahn; meets Romain Rolland on April 17; lectures at Musee Guimet at a meeting arranged by the Socite des amis d'Oriente; also addresses the Comite National d'etudes Sociales et Politiques (founded by M. Khan) on "The Public Spirit of India" (April 25); receives as a gift for Visva-Bharati a splendid library from Sridhar Rana, a rich Indian pearl-merchant in Paris.

On April 27, comes to Strasbourg and reads "The Message of the Forest" at the University; next at Geneva, on April 30, speaks on "Education" at the Rousseau Institute; his 61st birthday is celebrated all over Germany; visits Lucerne and Basle; lectures at the Zuric University (May 11); stays with Count Keyserling at Darmstaet; lectures at Hamburg University (May 20), at Copenhagen University (May 23).

Visits Sweden where he is received with great honours; speaks at the ancient University of Upsala and then at the Cathedral, the Archibishop of Upsala himself leading a big procession with torches to conduct the Poet to the meeting; speaks at a great banquet given in his honour by the Swedish Academy, Stockholm; is received by the King of Sweden; comes back to Berlin where he stays with Hugo Stiunes and delivers two lectures at the University "scenes of frenzied heroworship" marking the meeting; is feted by Walter Rathenan; speaks at Munich University where he meets Thomas Mann; then at the University of Frankfurt on "The Village Mystics of Bengal"; stays with Grand Duke of Hesse at Darmstadt, where he gives daily talks at' the School of Wisdom' by Count Keyserling; addresses a great gathering of German labourers and attends an open-air festival in his honour; visits Vienna, Prague, speaking at both the cities to large and enthusiastic audiences; leaves Paris on July; catches the India-bound Morca at Marseilles and arrives in Bombay on July 16, 1921.

"THE CALL OF TRUTH"—From Bombay comes straight to Santiniketan in the midst of the Non-co-operation movement at its height; great pressure is put upon him from all sides to join it; against the whole force of the current popular sentiment, he expresses his own riews in a paper entitled Sikshar Milan ('The Meeting of Cultures) reads at a meeting organised by Jatiya Siksha Parishad (Council of National Education) at the Calcutta University Institute Hall, on August 15, with Sir Asutosh Chaudhuri in the chair; repeats the lecture at Alfred

Theatre on August 18 with Acharya Prafulla Chandra Ray as Chairman; Sarat Chandra Chatterjee, the novelist, in a paper entitled Sikshar Birodh (The Conflict of Cultures) essays at a reply; the Poet follows with another paper-Satyer Abhwan ('The Call of Truth') reads at the Calcutta University Institute on August 29 in which he definitely rejects 'Non-co-operation' as enunciated by Gandhiji; the Mahatma replies in Young India with his article 'The Great Sentinel'. Bursha-mangal ('The Rain Festival'), a new and unique type of musical soirce produced at the Jorasanko house on the 2nd and 3rd September—the Poet reciting some of his famous rain-poems, Maharaja Jagadindranath Roy of Natore accompanying on the mridang; on the 4th the Bangiya Sahitya Parishad presents an address of welcome; meets Gandhiji, at the Jorasanko house the 6th September (1921), the meeting taking place behind closed doors and none except Andrews being present; Pearson returns to Santiniketan after five years; I., K. Elmhirst comes with an annual gift of; 50,000 from Mrs. Straight (later Mrs. Elmhirst) for rural reconstruction work at Surul; on November 10 comes Prof. Sylvain Levi, the first Visiting Professor of Visva-Bharati, who organizes advanced research in Tibetan and Chinese studies.

VISVA-BHARATI INAUGURATED On December 22, 1921 Visva-Bharati is formally inaugurated at a meeting presided over by Dr. Brajendranath Seal (Paus 8, 1328 B.E. at which the constitution of Visva-Bh watr is adopted with Rathindranath Tagore and Prasanta Mahalanobis as Joint Secretaries (Jugma-Sachiva); makes over to the Visva-Bharati by trust-deed the land, buildings, library and his other properties at Santiniketan, the entire amount of the Nobel Prize money and the copyright of his Bengali books.

Writes a drama, Muktadhara (The Waterfall), and reads it to his friends at his Calcutta residence on the 16th January, 1922; on February 6, is founded Sriniketan (Department of Rural Reconstruction of Visva-Bharati); prepares to produce Muktadhara but gives up the idea on receipt of the news of the arrest of and sentence to sixyears' rigorous imprisonment of Gandhiji (March 10); his 62nd birth-anniversary quitely observed at Santiniketan; presides on July 8 over the Shelley Centenary meeting in Calcutta: attends the memorial meeting in honour of the Poet Satyendranath Dutta where he reads a most remarkable elegy; Visva-Bharati Sammilani is started in Calcutta July 1922, addresses the students of the Presidency College on his ideals of Visva-Bharati; in August, 1922, at the International Congress of Peace and Freedom held at Lugano, attended by Romain Rolland, Paul Heyse, Georges Duhamel, Prof. Forel, Bertrand Russell and John Haynes Holmes, a "Tagore Evening" is organised by Dr. Kalidas Nag in which these leaders of European thought and others take part; Sarodotsab is produced in Calcutta, first at Alfred Theatre and then at Madan Theatre (Sept 16 and 17)—the Poet with members of the Santiniketan staff appearing on the stage; on September 19, the Poet goes to Bombay and then to

Poona (with Prof. Levi) where he reads a paper on "Indian Renaissance" detailing his views on the ideals which Indian universities should strive to attain.

 From Poona he goes to Mysore, Bangalore, Madras, Coimbatore, Colombo, Trivandrum, Cochin, speaking on "The Vision of Indian History" "The Spirit of Modern Times", "As Eastern University", "The Forest University of India" and "The Growth of My Life's Work" (Sept. 25 to Oct. 22, 1922); comes to Bombay on the 22nd October; goes to Ahmedabad and to the Sabarmati Asram and then returns to Santiniketan after an absence of about three months; Lord Lytton, Governor of Bengal, visits Santiniketan; writes the poems of Sisu Bholanath; his second brthoer, Satyendranath passes away on 9th January, 1923; the Poet visits Sindh (Karachi and Hyderabad), Feb., March, 1923; Visva-Bharati Quarterly started under his edirorship in April, 1923; Dr. Taraporewalla of Calcutta University lays the foundation stone of "Ratankuthi" (the guest-house for foreign visitors to Santiniketan), for which Sir Ratan Tata had donated Rs. 25,000 spends the summer at Shillong and writes there a drama, the Raktakarabi (later translated into English as "Red Oleanders") delivers a lecture on Bankimchandra Chatterjee at a meeting of Bhowanipore Literary Society (June 28); discusses, in an interview current political topics with special reference to Hindu-Muslim relations, expressing himself favour of the idea of Hindus organising themselves but laying emphasis on the economic aspect of the conflict and suggesting that real unity can only be achieved on a fusion of economic interests of the two communities; publishes his considered views on the same subject in a contribution to the July-September issue of the Visca-Bharati Quarterly ("The Way to Unity"); for three days at the Empire Theatre, Calcutta, the drama Visarjan ('Sacrifice') is produced (August 25, 27, 28, 1923); the Old Poet himself appearing with astonishing success as young Jayasingha returns to Santiniketan; receives a cable from Italy announcing the death, in a train accident, of Pearson (1924); writes a drama Rathajatra, issues an appeal for funds for the establishment of a hospital at Santiniketan in memory of Pearson; tours the States in Western India collecting funds for Visva-Bharati; on the invitation of Calcutta University delivers a series of lectures on Literature, speaking ex tempore; presides over the annual conference of the Anti-Malarial Societies of Bengal held at Alfred Theatre in Calcutta (Feb. 1924).

### PLAIN-SPEAKING IN JAPAN

Leaves for China from Calcutta on March. 21, 1924, accompanied by L. K. Elmhirst, Kshitimohan Sen, Nanca Lal Bose and Kalidas Nag at the invitation of Liang Chi-Chao, President of the Universities Lecure Association of China; receives great ovations en ronte at Rangoon, Penang, Kuala Lampur and Singapore; arriving at Shanghai on April 12, the Poet explains that the old relation between India and China was "for disinterested" human love and nothing else; and, on April

17, speaking to a Japanese audience, deprecate the Imperianst greed which had got hold of Japan and wishes that Asia should be free from the curse of Western materialism and nationalism; speaks in the same strain also, very strongly, at another meeting organized by the Anglo-American Society; is attacked by English and American papers for these speeches; Chinese students are dissatisfied with his comments against Western ideals which had powerful captured their imagination; reaches Peking on April 23; the National University at Peking accords him a great reception on April 26; Dr. Hu Hsi, leader of the Chinese youth (now Chinese Ambassador at Washington), meets the poet and is converted into a great admirer of his, which reads on students in enthusiasm for his cultural mission; after giving a few more lectures in China goes to Japan (May 29, 1924); lectures there chiefly on "International Relations", in course of which he tells the Japanese of his "deep love and respect" for them as a people but deplores that "when as a nation you have dealings with other nations you also can be deceptive, cruel and efficient in handling those methods in which the Western nations show such mastery"; meets Rashbehary Bose, the exiled Indian revolutinoary, who shows great reverence for the Poet and insists on attending to his personal comforts; returns to India on July, 21, 1924.

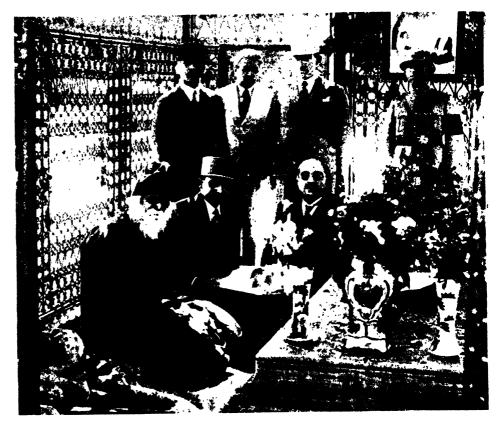
The Poet is drawn into the vortex of an agitation over a speech of Lord Lyton made at Dacca praising the police and casting a slur on the women of Bengal; accedes, under pressure from mutual friends, to the request to meet Lord Lytton and help him to explain himself.—Fazlul Huq being very active to bring about the meeting; letters of Lord Lytton and Tagore simultaneously published in Indian papers on August 23 fail to terminate the agitation; returning to Santiniketan writes a letter to Lord Lytton telling him that "a considerable number of my countrymen are ready to challenge your Government to produce trustworthy evidence in support of your statement"; takes part in a tableaux performance of Arapratan at Alfred Theatre. (Calcutta).

TO SOUTH AMERICA Sails for South America. accompanied by Elmhirst, on September 19, 1924, accepting the invitation from Peru to attend the Centenary Celebration of her Independence; falls ill during the voyage; arrived at Buenos Ayres, is warmly received by Argentinians; due to ill health is prevented from going to Peru; rests at a beautiful garden-house at San Isadore as the guest of Madame Victoria ocampo writing the poems of *Purabi*, which he dedicates to her ('Vijaya'); takes leave of the President of the Argentine Republic on December 30, 1924.

1925-1930 On January 4, 1925, boards an AGE 64-69 Italian boat for Europe; arrives at Genoa (Jan. 21); at Milan at a great meeting, presided over by the Duke of Milan, gives a long discourse on Music, receiving a remarkable ovation; sits for a portrait of him by the famous Italian Painter



জার্মাণীতে IN GERMANY



পারস্তে (পিছনে কেদারনাথ চট্টোপাধ্যায়)

IN PERSIA



THE POET AT SHADI'S TOMB

শেখ শাদীর কবরভূমিতে

Rietti; proceeds to Venice on the 29th and is taken round the historic city with great honours; returns to India on the 17th February, 1925; his elder brother, Jyotirindranath Tagore passes away at Ranchi on the 4th March, 1925; his 65th birthday is celebrated at Santiniketan; is visited by Gandhiji at Santiniketan (27th May); meets Bishop Fisher of America who comes to see him and Gandhiji; on the sudden death of C. R. Das (June 16, 1925), the Poet, in a four-line elegy, pays to the memory of the great leader a most remarkable and touching tribute; writes to explain his own attitude towards the cult of the Charka (the spinning-wheel) preached by Gandhiji; at the request of his friend, Count Keyserling, writes a paper on the subject of marriage which is published in the latter's famous "Book of Marriage"; attends the permormance of Chirakumar Sabha (The Bachelors' Club) on the boards of the Star Theatre in Calcutta,—the Poet having re-shaped it for the stage; recasts for similar performances other plays, e.g., Sodh-bodh (All Squares) out of the story Karmaphal (Nemesis) published by H. Bose of Kuntalin in 1904; also produces the play Sesh Raksha (All's well that ends well) from the story which he shapes out of the drama Gorayagalad (Wrong at the Start) and Griha-Prabesh from the story Shesher Ratri (The Final Night); Sir P. C. Ray in a public speech criticises the Poet and Sri Brajendranath Seal for their staying out of the Charka campaign of Gandhiji; the Poet replies in an article on Swaraj Sadhan (Working for in Sabuj-patra Swaraj), definitely rejecting the Charka as a means of attaining Swaraj, in the same essay, records his views on the political tension, particularly with reference to Hindu-Muslim relation; writes to Romain Rolland a letter of felicitations on the occasion of his 60th birthday in the course of which he reiterates his views against the mechanisation of humanity by Western nations by their "fetish worship of materialistic nationalism"; Prof. Carlo Formichi followed by Prof. G. Tucci arrives from Italy (Nov. 21, 1925) with Mussolini's warmest tributes to the Poet and a gift of books for Vitva-Bharati which they join as professors; Lord Lytton visits Santiniketan (Nov. 24); on the 19th December, the Poer presides over the first session of the Indian Philosophical Congress in Calcutta; receives at Santiniketan, on January 12, 1926, P. S. Marvin, the celebrated American author, sent as a representative of the league of Nations; attends the session of the All-India Music Conference at Lucknow, where he receives the news of the death of his eldest brothr, Dwijendranath, at Santiniketan (Jan. 18, 1926).

IN EAST BENGAL—Goes to Dacca on 7th February at the invitation of the University; receives addresses from the Dacca Municipality the Peoples Association and other bodies; speaks at several meetings and functions; also at Mymensingh; at Comilla presides over the anniversary celebrations of the Abhana Asram of Dr. Sureshchandra Banerjee; attends the Namasudra (Depressed Class) Conference; in warmly received at Agar-

tala by Maharaj Kumar Brajendrakishore of Tipperah; on his return to Santiniketan, his 65th Birthday (May 7, 1926) is celebrated by a gathering representative of many nations; the Maharaja of Porbundar sends a generous contribution for Kalabhavan (House of Arts) of Santiniketan; Natir Puja (The Dancing Girl's Worship) is staged for the first time at Santiniketan.

ITALY AND MUSSOLINI-Leaves Calcutta on May 12, 1926, on his eighth Foreign Tour accompanied by Rathindranath and Pratima Devi; reaches Naples on May 30 and proceeds to Rome by a special train arranged under express orders of Mussolini; declares himself "glad of this opportunity to see for myself the work of one who is assuredly a great man and a movement that will be certainly remembered in history"; meets Mussolini on May 31, when the Poet is received by the Duce with the remark: "I am an Italian admirer of yours, who has read every one of your books translated into the Italian language"; on June 7, the Governor of Rome holds a great public reception in his honour in the historic Capital and conveys to the Poet "the greetings of the Eternal City"; the British Ambassador holds another reception; the next day the Poet delivers a speech on "The Meaning of Art"; attends on the 10th afternoon the annual choral concert of the school children of Rome in the ancient Coliseym; is accorded a reception at Rome University; received by the King of Italy on June II; attends a performance of Chitra in Italian after a second meeting with Mussolini on June 13, meets the great Italian philosopher Benedotte Croce, who, exiled from Rome to Naples, is specially summoned by Mussolini to meet him; is received by the Leonardo da Vinci Society of Florence on the 16th; the next day at the University speaks on "My School"; at Turin, on June 20, reads an address on "City and Village" (published in the 5th Anniversary Number of The Calcutta Municipal Gazette as: "Wedded Partners"); after the reading Signora Lipovetzka, a noted Italian songstress, gives three songs of Tagore; from Turin the Poet comes to Switzerland where he is met by numerous victims of Fascist oppression; is shown "coloured reports" of his statements in the Italian Press in praise of the Duce, -- his utterances and opinions, torn from their context, presented in a different light altogether, arrives at Villeneuve, where he stays at Hotel Eyrone in the very room in which Victor Hugo had lived for a long time overlooking the lake, with the Castle of Chillon in the background; here he is warmly received by Romain Rolland and meets Georges Duhamel, J. G. Frazer Prof. Forel, Prof. Bovet and others; at Zurich (July 6) he meets the wife of Prof. Salvadori, a distinguished Italian exiled by Mussolini, who gives him a first-hand account of Fascist atrocities witnessed by herself; writes a letter to the Manchester Guardian in which the Poet expresses himself strongly against Fascism of which Mussolini was the High Pirest; Prof. Formichi from Italy writes a letter of protest to the Guardian, saying that as the constant companion and interpreter of Tagore in Italy

he (Formichi) denied that Tagore had ever criticised Mussolini' the Poet replies that "for sometime I felt almost elated with the idea that an object lesson was being offered by Italy to show that ample room could be made for human personality in the heart of a political machine....."; after a day's stay at Lausanne, arrives in Vienna on July 10; here he meets Dr. Angelica Balbanoff the well-known Socialist leader, who brings with him Sig. Modigliani, the prosecuting counsel at the trial of the murderers of Matteoti, the anti Fascist Italian member of the Chamber of Deputies.

A "CONQUERING HERO"-In the beginning of August, accompanied by Prof. and Mrs. Mahalanobis, who had joined him in Italy, the Poet comes to England; sits to Epstein for a bust of his; meets Brailsford, Rothenstein, Robert Bridges (the Poet-Laureate) and a few other intellectuals; leaves (with Lord Sinha and Prof. and Mrs. Mahalanobis) on the 21st August, 1926, for Norway; is received by the King of Norway at Oslo; meets at Stockholm-Nansen, Sven Hedin, Bjornsen, Johan Bojer; goes to Copenhegen, where he meets the philosopher Hoffding and the famous literary critic George Brandes; proceeds to Germany and arrives at Hamburg (Sept. 10); next day comes to Berlin and speaks (Sept. 13) at the Philharmonic Hall on "Indian Philosophies"; is received by President Von Hindenburg on the 14th; is entertained by Kurt Wolfe, his publisher; writes from Berlin to the Manchester Guardian that although he had admiration for the personality of Mussolini, he could never lend his support to Fascism; is attacktd and abused by Poplo d'Italia visits Dresden and Cologne on a lecture tour; comes back to Berlin and leaves for Czecho-Slovakia; at Prague delivers lectures on "Art Forms" "Civilisation and Progress" (October 10-15); flies to Vienna in an aeroplane placed at his disposal by the Czech Government and receives a great ovation; composes the first poem of the Vanavani (Voice of the Forest) series; lectures at Budapest on the here he plants a tree near the statue of the famous Hungarian poet Sandor Kisfaludy and places a wreath at the memorial of the distinguished Hungarian novelist Maurice Jokai; stays at Balaton Feurd and inscribes the poems for Lekhan; lectures at the University of Belgrade; is received by King Boris at Sofia (Bulgaria); by King Ferdinand at Bukharest (Rumania); arrives at Athens on November 25, where the Greek King makes him a "Commander of the Order of the Redeemer"; from Greece goes via Turkey to Egypt, reaching Alexandria on November 27 and Cairo on December 1; a meeting of the Egyptian Parliament is adjourned in his honour and the Ministers meet him at a party where he is entertained to Arabic music; King Fuad receives him and presents him with a collection of Arabian books for the Visva-Bharati; sails from Alexandria for India concluding his "great tour of conquest not as a tyrant but as a teacher—the bearer of a new message of synthesis and harmony, culture and enlightenment."

"NATIR PUJA" AND "NATARAJ"—Comes back to India, and receives on arrival in Calcutta at Howrah Station, a great ovation, J. M. Sen-Gupta the Mayor of Calcutta receiving him a tthe head of a large body of citizens; goes to Santiniketan on December 19, 1926; the murder of Swami Sradhananda at Delhi, in the Christmas week, on the eve of the Indian National Congress at Gauhati, greatly shocks the Poet, who, speaking to a gathering at Santiniketan, avers that it is the very helplessness of the weakling that tempts the strong to deeds of sin and crime and appeals for mutual understanding and goodwill; on Jan. 24, 1927 in Calcutta, is staged Natir Puja. The Poet appearing in the role of the Buddhist monk; issues on February 3, a remarkable statement protesting against "the primitive form of despotims", which detained young men without trial under Bengal Ordinances; does not approve of the agitation against the Government's proscribing some Bengali books, reminding the writers that there was nothing many in voicing lachrymose protest on the comfortable assumption that the Government when attacked not retaliate ; devotes himself to creating songs expressible in the form of dances and on March 18, 1927, produce at Santiniketan, his Nataraja, a new type of dance drama; contributes a poem, Vichitra, to the first number of a new Bengalee periodical of the same name, sponsored by Upendranath Ganguli (Editor), Jatinath Ghosh, Kanti Ghosh, Satis Ghatak and Amal Home; the Vichitra also publishes Naturaja illustrated by Nanda Lal Bose; fills the new magazine with various contribution from month to month; presides over the Hindi Literary Conference on the invitation of the Maharaja of Bharatpore; visits Jaipur, Agra and Ahmedabad and is feted by the Gujrat Literary Society; returns to Santiniketan on April 11; lays the foundation stone of prayer hall of the Prabartak Sangha at Chandernagore and receives a purse from the Mayor of Chandernagore; goes to Shillong and commences writing for the Vichitra a novel under the title Tin-purush (Three Generations). which he later re-names Yoga-Yog ('Contacts').

IN "GREATER INDIA" -On July 12, 1927, leaves for a tour in Malaya, Java, Bali and Siam (now Thailand). accompanied by Sunitikumar Chatterjee Surendra Nath Kar and others (his ninth Foreign Tour, financed partially by J. K. Birla, who donated Rs. 10,000); arrives at Singapore on the 20th July and lectures on "The Unity of Man", Sir Hugh Clifford, the Governor, presiding, after many social functions leaves for Malacca on the 27th; following an untiring round of lectures at various stations, arrives at Penang from where he proceeds to Sumatra; arrives in Batavia on August 22 and reads at a banquet in his honour a poem, "The Indian Pilgrim to Java", an English rendering of his Bengali poem Vijaya Lakshmi, which he had composed on the 21st; on the 23rd leaves for Bali; writes on board the steamer an essay, Sahitye Navatwa (Novelty in Literature), which reflects his reaction against reports of a controversy then current in Bengal over his latest

literary essay, "Sahitya-Dharma", which he had contributed to the Vichitra just before his departure, criticising the ultra-modern tendencies in Bengali fiction; arrives in Bali on August 24; describes the natural beauty of the island in a poem, Sagarika (published later in Mahua); tours through the island with royal honours is particularly impressed with Balinese dance-dramas from Bali, on September 9, he reaches Sourabaya (Java) on the 12th comes to Soctakarta where he opens a bridge and a street which is named after him; visits the great temple of Borobudor; leaves for Siam via Bandung and Batavia; is warmly received by the King and Queen, also the Prince of Chantabun, a great Pali scholar.

Returns home on October 27; reacts his play, Nataraja, and produces it, under the name of and produces it, under the name of Rituranga, in Calcutta on December 8, 1927; McMillan & Co., publish "Fireflies" and "Letters to a Friend"; on January 5, 1928, receives at Santiniketan members of the Indian Science Congress; also receives the great singer Dame Clara Butt; V. Leasny, Professor of Sanskrit at the German University at Prague (Czecho-Slovakia), comes to Visva-Bharati as Visiting Professor in succession to Prof. William Winternitz; writes in Prabasi and the Modern Review on the conflict between the staff and students of the City College over Saraswati Puja celebration, deprecating the demand of the latter to perform the worship against the established traditions of the College (a Brahmo institution); attends, as President, a meeting at his Calcutta residence, arranged to settle the acute differences between two sections of Bengali literateaurs on the ultra-modern tendencies in literature; his sixtyseventh birthday is celebrated in Calcutta (May 7, 1928) -the Poet being weighed against his own books which were then given away to public libraries, the ceremony following the traditional Indian custom (tula-dan) of kings being similarly weighed against gold, which used to be given away to the deserving poor.

TO SRI AUROBINDO -On May 12, 1928 the Poet leaves Calcutta for England to deliver the Hibbert Lectures at Oxford but falls ill at Madras and cancels the voyage; spends a restful week at Adyar accepting Mrs. Besant's invitation; proceeds from Madras Colombo halting en route at Pondicherry to pay, on May 29, a visit to Sri Aurobindo; records his impression of the visit in Modern Review, visits Ceylon and comes to Bangalore on the way back at the invitation of Sir Brajendranath Seal, then Vice-Chancellor of Mysore University; here he concludes his novel Sesher Kabita ('The Last Poem'); returns to Santiniketan at the end of June; in August, 1928, takes part in Calcutta at the Centenary of the Brahmo Samaj preaching a sermon from the pulpit of Sadharan Brahmo Samaj on 'The Message of Rammohun Roy'; sends a written speech to be read at the Conference of All-India Libraries Association, held in Calcutta during Christmas; Lord Irwin (later Lord Halifax) the Viceroy of India, visits Santiniketan on December 17; writes and publishes the poems

of Mahua; the Poet presides at the Parliament of Religions held in Calcutta on January 28, 1929.

IN CANADA- Invited by the National Council of Education of Canada to participate at its Triennial Conference, leaves Calcutta, on February 26, 1929, accompanied by A. K. Chanda and Sudhindra Dutta; reaches Tokyo (March 26) where he stays for two days as the guest of the famous Japanese newspaper Asahi Shimbun; arrives at Vancouver on April 6 and delivers at the Conference his famous lecture on "The Philosophy of Leisure"; next day speaks there on "The Principles of Literature"; visits the Sikh shrine at Vancouver on April 12, and on April 14 delivers his farewell speech in Canada; invited by the Universities of Harvard. Columbia, California and Detroit he reaches Los Angles on April 18, and, following the loss of his passport, experiences at the hands of the Emigration Officers the "special treatment" accorded to "a representative of the Asiatic peoples, an Oriental and a Coloured man"; as a protest he cancels his American tour and embarks for Japan on April 20; his birthday is celebrated on board the Japanese boat by the Captain and passengers; reaches Yokohama on May 10; lectures at Tokyo on "Oriental Culture and Japan's Mission"; fondly hoping that "Japan.....will reveal an aspect of civilisation which is generally ignored in other parts of the world....it should be greatly rich in the wealth of human relationship even in politics", is entertained by Marquis Okuma; leaves for India on June 8; an route is received cordially in Indo-China by the French Government and the people arrives in Madras on July 3, and Calcutta on July 5, 1929.

In September, 1929, the Poet delivers two lectures... Sabituer Swarup and Sabituer Bichar under the auspices of the "Rabindra-Parichaya Sabha (Tagore Society) of the Presidency College recasts his old drama Raja-O-Rani as Tapati, which is staged at his Calcutta residence consecutively on 26th, 28th, 29th September and 1st October .....the old Poet appearing in the role of the Young King Vikram; Prof. Takagaki, a famous exponent of the art of Injutsu, comes to Santiniketan at Tagore's invitation, the Poet having felt that Bengalce boys and girls stood in great need of training in this art of self-defence; takes seriously to painting to which he devotes much time; at the invitation of the (Gackwar, lectures at Baroda (January 26, 1930) on "Man the Artist"; detained unavoidably in the way, fails to attend.....much to the chagrin of organisers and delegates,- the nineteenth the disappointment of session of the Bengali Literary Conference of which he was President elect), his elder sister, Swarnakumari Devi. taking the presidential chair at the last moment (Feb. 2, 1930); on February 10, at Surul, Sir Stanley Jackson, the Governor of Bengal, opens a Conference of the workers of Co-operative Societies and announces a capital grant for Sriniketan of Rs. 5,000 only and a yearly grant of Rs. 1,000 for three years only, the insufficiency of the grant adding to the adverse public criticism.

EMERGENCE AS A PAINTER—On March 2, 1930, Rabindranath proceeds from Calcutta on his Eleventh Foreign Tour accompanied by his son, daughter-in-law and W. Ariam (Private Secretary); reaching Marseilles on the 26th, stays at Cap Martin near Monte Carlo as the guest of M. Kahn; meets here President Masaryk of Czecho-Slovakia; opens an exhibition of his own pictures in Paris at the Galeric Pigalle (arranged by his Argentine friend Madame Victoria O'-Campo) on May 2, with 125 exhibits; his sixty-ninth birthday is celebrated in Paris; goes to London on May 11 and then to Birmingham where he receives the news of the happenings in India (Gandhiji's salt Satyagraha, the Dandi March, his arrest and internment, the armoury raid at Chittagong Martial Law at Sholapur, Viceregal Ordinances declaring the Congress as an illegal body, the Hindu-Muslim riots at Dacca) which impel him to declare in an interview with the Manchester Guardian (May 16) against the repressive measures by the "Bureaucratic irresponsible Government meting out cruel and arbitrary punishment to entirely inoffensive persons.... in the high-sounding name of law and order" and pleads for concerted action by the best minds of East and West as "the present complications cannot be dissipated by repression and a violent display of physical power"; comes to Oxford on the 17th and on the 19th, at Manchester College, delivers his first Hibbert Lecture (later published by Allen & Unwin as "Religion of Man"); returns to London to discuss Indian affairs with Wedgwood Benn, Secretary of State for India; addressed an annual meeting of Quakers, being the first speaker not belonging to that community invited to address such a meeting within 252 years past; is heckled at the conclusion of his address for his remarks against British rule in India and replies: "Realize yourselves in our place and recall the time when your own brothers in America wanted to secure their freedom with their blood"; returning to Oxford delivers his concluding speech (Hibbert Lectures) on the 26th, the Chapel of Manchester College, to one of the most crowded audiences ever seen there..... the Principal of the University College, Sir Michael Sadler, declaring; "We shall never forget in Oxford the gift you have given us and the inspiration you have brought to us"; returning to Birmingham, speaks there on the 'Ideals of Education in East and West'; attends an exhibition of his paintings on June 2; writes a letter to the Spectator (June 7) on the political situation in India paying a remarkable tribute to Mahatma Gandhi on his "new technique of revolution"; visits Elmhirst's school, Dartington Hall, at Totnes (Devonshire).

Proceeds to Germany, reaching Berlin on July 11, 1930: meets the members of the Reichstag on the 12th meets Einstein on the 14th; after the opening of an Exhibition of his paintings, at Gallery Moller, on July 16th, proceeds to Dresden; next to Munich, where a civic reception is accorded to him at the ancient Town Hall; witnesses the famous "Passion Play" at Obreammergan, which impresses him deeply; after a rapid tour through many cities, "travelling like royalty", goes

to Denmark; an Exhibition of his paintings is opened at Copenhagen on August 9; goes to Geneva and spends there a few days; hears there of communal riots at Dacca and writes to the Spectator (Aug. 30, 1930) complaining bitterly against the silence maintained by English newspapers over the affair and maintaining that "men of vicious character have been brought in at Dacca" and "unspeakable atrocities have occurred."

IN SOVIET RUSSIA-Leaves Geneva to visit Russia accompanied by Soumendra Tagore (his grand-nephew) and Amiya Chakraverti (his Literary Secretary); Dr. Harry Timbers (his Private Secretary); arrives at Moscow on September 11, 1930; received at the White-Russian Baltic Station by the representatives of the Society for Cultural Relations with Foreign Countries (VOKS); next day, at Voks Building, a reception is held, Prof. F. N. Petroff, the President of the Society. taking the chair; on the evening of the same day a concert is arranged in his honour jointly by the VOKS and the Moscow Association of writers at their Club, where he meets Prof. Kogan (Pesident of the Academy of Arts), Prof. Pinkevitch (Director of the Second Moscow State University) Mme. Litvinov, Mme Ognyed, Essev and other Soviet artists and authors; visits the Pioneers' Commune (the organisation for giving vocational training to orphans) on the 14th; the Peasants' Home on the 16th; an Exhibition of his paintings opened, on September 17. at the State Moscow Museum of New Western Art, is welcomed by Soviet art critics as "a very great event in the history of art"; visits Moscow Art Theatre and witness the performances of "Peter the Great", Tolstoy's "Resurrection", and "Biaderka" (an Indian love legend) at the First State Opera House; meets students and tells them of his own school in India; visits the Industrial Labourers Commune, Central Ethnographical State Museum, the Children's Creche and Kindergarten of the Moscow Dynamo Works, the Museum of Handicrafts, the Museum of Revolution and several other institutions delivers his farewell speech at a high reception organised in the Central House of Trade Unions on September 24, when the Soviet poet Shingalee recites the "Ode to Rabindranath", specially composed for the occasion, and the author Galperian recites in Russian three of Tagore poems and the actor Simonov "Stages select scenes from "Post-Office" (Dak-Ghar).

Leaves Russia on the 25th for Germany, and from there sails for America on October 3, 1930; writes to the Spectator (November 19) from America a letter deploring Gandhiji's hesitation to participate at the Round Table Conference, which, in the Poet's opinion, "could have been used as a platform wherefrom to send his voice to all those over the world who truly represent the future history of man"; on November 25, at the Biltmore Hotel (New York), attends a great public banquet organized in his honour by four hundred leading citizens; is received by President Hoover; delivers a public address at Carnegie Hall (New York) on December 1, and on Dec. 7, speaks on "The First and Last Prophet of Persia" at a meeting

under the auspices of the Bahais; accepts the offer of Ruth St. Denis, the celebrated dancer, of raising funds through a few dance-recitals by her of his poems but gives away the money thus received to be spent in giving relief to the unemployment at New York; exhibitions of his paintings are opened at Boston and New York and received by many art-critics with enthusiasm; meets Will Durant, whose book "The Case for India" had been prohibited entry into Bengal; returns to England on December 22; declines to accept the invitation to act as a mediator in the Round Table Conference wrangle over the communal question; is entertained by the Editor of the Spectator at a luncheon at Hyde Park Hotel (January 8, 1931), where he meets and have a long talk with George Bernard Shaw; comes back home in February, 1931.

1931-1935 Returning to India writes a Age 70-74 new dance-drama, Nabin, which is staged first at Santiniketan and them in Calcutta (Empire Theatre) March 14), the Poet reciting poems which are interpreted and visualised through dance and music; his seventieth birthday is celebrated at Santiniketan and also at many places all over India; his Letters from Russia-Russiar Chithi-are collected and published on his seventieth birthday, revealing the "prfound spiritual and poetic insight and the deep social consciousness with which he had closely followed the most important page of human history".

"RABINDRA-JAYANTI"—On the 16th May, 1931, at the Calcutta University Institute Hall a large gathering representative of all sections of the community with Mahamahopadhyaya Hara Prasad Sastri (President, Bangiya Sahitya Parishad) in the chair, conveys to the Poet its warmest felicitations on his completing the seventieth year of his life and decides to celebrate the occasion in a fitting manner in Calcutta,-thus inaugurating RABINDRA-JAYANTI. A Tagore Septuagenary Celebrations Committee is appointed with the Poet's lifelong friend the great scientist Jagadis C. Bose as President, Jatindranath Basu as General Secretary and Shyama Prasad Mookerjee and Amal Home as Joint Secretaries. On the 18th July, 1931 this Committee adopts a Scheme of Celebration, prepared by Amal Home, deciding to celebrate the event by a festival extending over an entire week during Christmas (1931) devoted to the observance of a comprehensive programme bringing out and emphasising the Poet's life-work; sends a poem of greetings to the youths of the Buxa Concentration Camp, detained under Viceregal Ordinance, in reply to their birthday felicitations: the poem is returned by the Censor to Amal Home, who had forwarded it on behalf of the Poet.

THE HIJLI PROTEST—The Poet visits Bhopal at the invitation of the Nawab; terrible floods, famine and pestilence devastate North Bengal to which is added acute communal trouble between Hindus and Muslims, on

which he writes in the Prabasi, warning his countrymen against such fatal fratricide helping "the third party" in keeping India under perpetual political domination; on the 24th, 25th, 27th and 28th September is produced in Calcutta a novel musical festival, Sisutirtha (The Child) in aid of the flood-stricken in North Bengal; on September 30 the Sanskrit College in Calcutta confers on the Poet the title of Kabi-Sarbabhouma; on the 13th October, when he is contemplating a trip to Darjeeling to recoup his health, occurs the tragedy at the Hijli Detention Camp, where the guards shoot two young Bengali prisoners dead and wound a large number; the Poet again comes to the fore and becomes the spearhead of outraged public protest at a meeting which convened to be held at the Town Hall is transferred, owing to unprecedented crowd, to the foot of the Ochterloney Monument in the Calcutta Maidan; he condemns "the concerted homocidal attack, under cover of darkness, on defenceless prisoners undergoing the most barbaric system of incarceration and a nerve-racking strain of an indefinitely suspended fate"; trounces in a letter to the daily press an Anglo-Indian paper "giving repeated expressions of the Christian sentiment of sympathy for the warders who had murdered the prisoners in their charge"; spends the autumn at Darjeeling; lends his support in an essay on "The Weavers of Bengal" to the movement set on foot by Sir P. C. Ray that Bengal should not depend on Bombay mills to clothe celebrates at Santiniketan the 50th birth anniversary of Nandalal Bose, the artist.

"RABINDRA-JAYANTI" CELEBRATED-Comes to Calcutta on the 23rd December, 1931, to attend the RABINDRA-JAYANTI celebrations held in the Christmas week in pursuance of the resolution adopted at the inaugural meeting of the 18th May, 1931. The Jayanti Week starts in the morning of the 25th December with the opening of a remarkable arts and crafts exhibition and a mela (fair) at the Town Hall and the adjoining grounds by the Maharaja Bahadur of Tipperah,—the Poet being himself present and going round the rooms and galleries exhibiting (i) a hundred of his own drawings and painting, (ii) manuscripts and different editions of his works— English and Bengali, (iii) translations of his works in different languages of the world, (iv) works on himself, (v) portraits, etc., of the Poet at different periods of his life, (vl) gifts and presents to the Poet from different countries of the world, (vii) arts and crafts products of the Visva-Bharati (viii) old and new Bengali art products and artistic home industries and (ix) pictures of the Bengal School of Painting and Indian paintings, old and new,-As a back-ground to the exhibition (organised by Kedarnath Chatterjee assisted by Surendranath Kar) is also held a mela (fair) with stalls of indigenous products, and entertainments. e.g., Kathakata, jatra, Kirtan, baul, folk songs and folk dances, sports and athletics-The same afternoon sits a literary conference under the presidentship of Sarat Chandra Chatterjee, where papers, written by well-known Bengali literateurs dealing

with different aspects of Rabindranath's contribution to the Bengali literature and some poems dedicated to the Poet are read. The evening is held a Music Festival where thirty-five Tagore songs (beginning from the earliest period of his composition) are sung by wellknown singers and a well-trained choir under the leadership of Indra Devi and Dinendra Nath Tagore.-The next day, the 26th December, Sir S. Radhakrishnan opens and presides over a conference at which distinguished literateurs, artists, scholars and educationists, Indian and European, from all parts of India, including special delegates deputed by the different universities, read papers dealing with Rabindranath's contributions practically all departments of human culture.-In the evening is continued the Music Festival with thirty-five more songs from Tagore.

FELICITATIONS—On the 27th December, 1931. before an assemblage of several thousands of people representing all sections of the community gathered in front of the Town Hall (where on the street, facing the steps of the historic building, a dais has been erected. the Poet is presented with addresses of felicitations on behalf of the Corporation of Calcutta (read by the Mayor Dr. B. C. Roy), the Bangiya Sahitya Parishad (read by its President Sir P. C. Ray), the Hindi Sahitya Sammelan (read by Ambika Prasad Bajpei),. The Prabasi Banga Sahitya Sammelan (read by Prativa Devi of Allahabad) and last, on behalf of his countrymen, by the Rabindra Jayanti-Parishad (The Tagore Septuagenary Celebration Committee) which was read by the greatest Bengali poetess Kamini Ray, the address itself being written by Sarat Chandra Chatterjee, the famous Bengali novelist .--The Poet replies to all the addresses separately, receiving a remarkable ovation a the end.—He is also presented with The Golden Book of Tagore-bearing the homage of poets and authors, arrists and scientists, politicians and statesmen of thirty countries By Mr. Ramananda Chatterjee (who had edited the Book) on behalf of the Publication Committee,—On the 28th. 29th and 30th is staged Natir Puja at the Jorasanko house of the Poet, he himself appearing in the role of the Buddhist monk .- The Bangiya Sahitya Parishad holds a reception on the 29th December, when a marble bas-relief portrait of the Poet, presented by Amal Home, is unveiled by Sir P. C. Ray, President of the Parishad. -The students of Calcutta also celebrate the occasion by presenting the Poet with an address, on the 31st December at the Senate Hall of the University Calcutta; to this he replies by reading a paper in Bengali, dwelling on the growth of his poetic which he had originally prepared for reading at the public reception on the 27th December of its length and the cosmopolitan character of the gathering.-The RABINDRA JAYANTI celebration, which was to be held for a week from the 25th to the 31st December. 1931 is extended till the 5th January, 1932, when at the news of the arrest of Mahatma Gandhi, Subhas Chandra Bose and other leaders and the arrest of Jnananjan Neogi

the Secretary of the Jayanti-Mela, the Celebration Committee, in view of the political situation, comes to a decision to close the function.

The Poet is greatly agitated over Gandhiji's arrest and cables to the British Prime Minister protesting against "the sensational policy of indiscriminate repression being followed by the Indian Government.... ....causing permanent alienation of our people from yours"; issues a statement on the "Independence Day" (January 26, 1932), which, however, is prevented from being fully published by the Bengal Censor; writes many poems at his river-side residence of Khardah, among them being a notable one on Gandhiji entitled Prasna (The Question) published first in the Prabasi and later in his Parishesh; attends the opening of exhibition of his raintings arranged by Mukul Dey at the Government Art School, Calcutta, in February; takes a trial flight in a Dutch aeroplane and decides to fly to Persia in response to the invitation of the Shah; meets at Santiniketan a delegation of the "Society of Friends from England,

THE ROSES OF IRAN-On April 11, 1932, accompanied by his daughter-in-law "takes off" at the Dum Dum aerodrome on a K.L.M. plane, preceded by his two other companions-Kedarnath Chatterjee and Amiya Chakraverti; on crossing the Persian border receives in the plane wireless message from the Government of Persia welcoming him; is received at Bushire on April 13 by the Governor and entertained at a public banquet; is royally received at Shiraza (April 16) where he spends a few days; pays his respects at the tomb of Hafiz; comes to Ispahan on the 23nd via the ancient city of Persepolis; after a Civic Reception at Ispahan, goes to Teheran where he spends two weeks amidst a glorious round of civic, diplomatic and private receptions; on May 2 is received by His Majesty Reza Shah Pehlavi to whom the Poet presents a poem written in his honour; at the Shah's orders his seventy-second birthday is celebrated with great colat; receives invitation from Iraq and on the way back to India meets King Faisal at Baghdad, where he is accorded a Civic Reception; returns to Calcutta, by air, on June 3, 1932.

ACADEMIC HONOURS-Accepts the invitation of Calcutta University to take the Ramtanu Lahiri Chair of Bengali Literature and also deliver the Kamal Lectures; is presented with an Address from the University at a special Academic Reception on August 6, 1932; receives the news (Aug. 8) of the death in Germany of his only grandson, Nitindranath Ganguly; invited by C. Y. Chinamani of the Leader (Allahabad) to give his opinion on the Communal Award, advises his countrymen "to take advantage of the new feeling of resentment that is sweeping intellectual circles in our country to-day against irrational communal and class differences, come to agreement between oursives and thus remove the greatest obstacles in the path of our national self-expression"; writes at Santiniketan the prose-poems of Punascha ('Postscript') the poems of Parishesh ('The March of Time'),

which he dedicates to Sarat Chandra Chatterjee on his 57th birthday anniversary.

GANDHIJI'S "FAST UNTO DEATH" -- Greatly perturbed at the news of Gandhiji's resorting to his "fast unto death" (September 20, 1932) in protest against the sinister motives behind the Communal Award cancels arrangements for attending as President of the forthcoming birthday celebration of Sarat Chandra Chatterjee, and, after issuing a fervent public appeal for removal of caste prejudices and differential treatment between Hindus socially, rushes to Poona (Sept. 24) where Gandhiji has been lying at Yervada Jail; sends an appealing cable to Premier Ramsay Macdonald; on Sept. 26 the news is received of the "Pact", arrived at as a result of Gandhiji's fast, being accepted by the Premier; Gandhiji breaks his fast, the Post singing by his bed-side one of his favourite songs; writes to the Zamorin a forceful letter on the question of the temple entry of Harijans in Cochin; receives Pandit Madan Malavia at Santiniketan on December 2, 1932.

RAMMOHUN CENTENARY-Presides in Calcutta (December 11) at the Seventieth Birthday Celebration of Sir P. C. Ray and dedicates to him the brochure, "Mahatmaji and Depressed Humanity"; visits the Gosaba Village Welfare Centre established by Sir Daniel Hamilton in the Sundarbans; receives Professor Pure-Daud who has been sent to Santiniketan by the Shah of Persia; delivers at Calcutta University the second Kamala Lecture (January, 1933); on January 18 presides over the inaugural meeting of the Rammohun Centenary at the Senate Hall, Calcutta; on the 25th reads at Calcutta University a paper on "Fusion of Knowledge"; at Lucknow, on the occasion of a Conference organised by the School of Music (Feb. 1933), his daughter-in-law produces, with a hatch of students from Santiniketan, a Dancedrama, Sapmochan, with great success; the performance is repeated in Calcutta, at the Empire Theatre (March, 1933).

Issues a statement to the Press supporting V. J. Patel's efforts to check the "campaign of lies" against India, then being sedulously carried on in Western countries (April, 1933) goes to Darjeoling; sends a telegram to Gandhiji deprecating his intention to enter into a second period of fasting, but the telegram is not received by Gandhiji; is the first to sign a leader's memorial to the Government to release political prisoners; also telegrams to prisoners on hunger-strike at Andamans to desist; records his own and the country's deepest distress at the news of the sudden death of J. M. Sen-Gupta (July 24, 1933) while under detention; sends a message on the occasion of Wilberforce Centenary celebrations at Hull; receives Uday Sankar at Santiniketan; on September 12, stages at the Madan Theatre in Calcutta Tasher Desh ("The Kingdom of Cards"), also giving (The Untouchable's from Chaandalika recitals Daughter'): speaks on Rhythm (Cuhanda) at Calcutta University (Sept. 16); publishes the poems of Vichitrita (illustrated) and dedicates the book to Nandalal Bose on his birthday.

Visits Bombay (Nov. 1933) with Santiniketan artistes for the "Tagore Drama Week" (organized there by the noted Calcutta Impresario, Haren Ghosh); Mrs. Sarojini Naidu personally looks after arrangements for his stay and his programme in Bombay; performances of his Sapmochan and Tasher Desh are given by the pupils of Santiniketan, the Poet himself appearing on the stage; exhibitions of his own paintings and those of other artists attached to the "Kalabhaban" of the Visva-Bharati are opened in Bombay and widely appreciated; the Vice-Chancellor of Bombay University entertains the Poet at a dinner; delivers a lecture on "The Challenge of Judgment' and another on 'The Price of Freedom (Dec. 1); goes to Waltair and delivers at Andhra University Sir Krishnaswami Alyer lectures (Dec. 8, 9, 10), published later as "Man"; proceeds to Hyderabad (Dec. 12) where H.E.H. The Nizam who had some years ago made a gift of a lakh of rupees to the Visva-Bharati for a Chair of Islamic Culture warmly receives him and gives another twenty-five thousand rupees; the Osmania University entertains him at a garden party and the Prime Minister at a State Banquet; returns to Calcutta. and on Dec. 29 delivers his famous address Bharat-Pathik Rammohan at the Senate Hall on the occasion Rammohun Centenary celebrations; speaks the All-India Women's Conference at Town Hall; D. R. Jardine, England's Captain in the Test Match between England and India, calls at the Jorasanko house to pay his respects to the Poet, the drama Bansari and the novel Dui-Bon ('Two Sisters') are written and published during 1933.

Receives Mrs. Naidu at Santiniketan on January 3, 1934; protests against the message of the Mahatma on the Bihar Earthquake (attributing the calamity to "divine vengeance on the country for its sin of untouchability"); telegraphs to Charles Andrews in England about the earthquake and appeals to all nations for help; expresses himself strongly against the anti-Gandhi agitation then on foot in Bengal; presides in Calcutta at the Jubilee celebrations of the Hindusthan Co-operative Insurance Co. Ltd., of which his nephew. Surendranath Tagore, was one of the founders; on April 7 speaks at the International Relations Club (founded under the Carnegie Endowment for International Peace).

Proceeds to Ceylon on May 6, 1934, with Santiniketan artists; reaches Colombo on the 9th; is entertained on the following day at the Rotary Club from where his talk on Visva-Bharati is broadcast; on the 11th the Indian Marcantile Chamber of Ceylon presents him with an address on the 15th the Corporation of Colombo holds a reception in his honour; Sapmochan is staged for five nights at Colombo and then other plays; exhibition of paintings of his own and "Kalabhaban" artists also held; on the 17th gives a recital of his poems; on May 19, visits Pandura and christens an institution started there on the lines of Sriniketan as Sri-Palli comes to Kandy and completes there his novel Char Adhyaya (four Chapters) on

June 5; goes to North Ceylon and then returns via Madras to Santiniketan on June 28; on August 31 receives Khan Abdul Gaffar Khan, who, on release from jail, comes to meet his son studying then at Santiniketan; publishes with Prof. Gilbert Murray two essays on international problems with special reference to the East and the West; opens in Calcutta the Basanti Cotton Mills, a Bengali concern; in October again visits Madras at the invitation of the Chief Minister of Madras, Raja of Bobbili on behalf of the citizens; on October 22 the Corporation of Madras presents an address at a civic reception; on the 24th October speaks on "Myself and the Bengal Renaissance" from 27 to 30 take place dramatic performances staged by Santiniketan artists and an exhibition held of Santiniketan arts and crafts; the Governor of Madras Sri George Tenley receives the Poet at a garden party at Government House; visits Waltair on November 2 as the guest of the Maharani of Vizianagram and addresses the students of Andhra University on the 5th; return to Calcutta (Nov. 60); visits Benares to open a Montessori School for the Hindu University (Dec. 2); opens in Calcutta (Town Hall, Dec. 27, 1934) the Prabasi Banga Sahitya Sammilan; the novel Malancha is published; receives at Santiniketan members members of the Indian Science Congress who come there on January 6, 1935,

GOVERNOR'S VISIT-Sir John Anderson, Governor of Bengal; visits Santiniketan (Feb. 6, 1935); disgusted with the overzealous police "measures of safety" for His Excellency, the Poet has all the inmates of Santiniketan removed to Sriniketan for the period of the visit, the Governor going round the deserted Asram; the same evening the Poet leaves for Benares to attend the Convocation of the Hindu University which confers on him a Doctorate; speaks at the Allahabad University on the 12th; visits Lahore to preside over the Punjab Students' Conference; meets the leaders of the Sikh community who call on him and visits the Gurdwara; arrives at Lucknow on the 28th and addresses the students at the University March 1 and 2; his 75th birthday is celebrated May 7 at Santiniketan, the Poet entering his residence,—the mud-hut 'Syamali'; his poems Scsh-Saptaka are also published on the same day: felicitated by the Bangiya Schitya Parishad on May 12; speaks at the function organised by the Mahabodhi Society to observe the birthday of the Lord Buddha; spends the summer at Chandernagore, mostly on his house-boat; on the 21st July Dinendranath Tagore expires in Calcutta; in October Saradotsav is staged at Santiniketan with the Poet in the role of Sannyasi'; receives at Santiniketan the Japanese Poet, Noguchi (November 9) with whom, afterwards, he has a controversial exchange of letters on Japan's aggression in China; produces in Calcutta December 11 and 12 Raja in which he appears in the role of 'Thakurda'; writes and publishes Bithika ('The Avenue a book of poems; on December 22, 1935 sends a message of felicitations to the President of the Indian National Congress on the occasion of its Golden Jubilee.

1936-1941 Reads a paper on "Education Naturalised", in February 1936 during the "Bengal Education Week" in Calcutta;

on March 11, 13 and 14 at the New Empire Theatre in Calcutta, produces a new dance-drama Chitrangada; proceeds next on a North India tour (for collecting funds for Visva-Bharati) via Patna and Allahabad to Delhi; Gandhiji expostulates about the Poet thus exposing himself to such risks at his age, and an anonymous donor at Delhi, a disciple of the Mahatma donates, at his instance, Rs. 60,000 to the Visva-Bharati funds; the Delhi Municipality votes a civic address to the Poet which is veted by Government; the citizens of Delhi hold a public reception at the Queens Garden, when an address of welcome is presented to him; Princess Niloufar of Hyderabad entertains him at a lunch; visits Meerut where the Municipality and the District Board present him with addresses: returns to Santiniketan and marries his only granddaughter Nndita Ganguly to Krishan Kripalnni (April 25, 1936).

THE COMMUNAL AWARD-Presides (July 15) at a big meeting at the Town Hall to protest against the injustice done to Bengal Hindus under the Communal Award and signs the Hindu memorial to the British Premier against the Award; is criticised by a section of his countrymen for his being a signatory to a "petition", which is considered derogatory to his position—while another section holds that the Poet should not have mixed himself upon with the communal wrangle; the Poet, however, bases his protest against the Communal Award on larger national grounds; cancels, on account of ill health, his visit to Dacca for the Convocation of the Dacca University which confers on him the degree of D.Litt. honoris causa; on September 5, he sends a message to the World Peace Congress at Brussels, in "We cannot course of which he warns the delegates: have peace until we deserve it by paying its full price, which is,-that the strong must cease to be greedy and the weak must learn to be bold"; gives a discourse at the special service held at the Santiniketan Mandir on Gandhiji's birthday (October 2): on October 10-11, at the Ashutosh College Hall, Calcutta, another new dancedrama, Parishodh, is staged; on the 11th he attends the sixtieth birthday celebration of the novelist Sarat Chandra Chatterjee and blesses him with an address of felicitations: speaks at Bengal Women's Workers' Conference (Oct. 12).

CAL (JTTA UNIVERSITY CONVOCATION—On the 17th February, 1937 the Poet addresses the Convocation of the Calcutta University, the first non-official invited to speak at this academic function and to speak at it in Bengali; inaugurates the Bengali Literary Conference held at Chandernagore (Feb. 21); presides at the 'Parliament of Religions' (March 3) convoked in connec-



MRINALINI DEVI भूगोलिनो (सर्वो

আজ তুমি তার নাই, দূর হতে গেছ তুমি দূরে, বিধুর হয়েছে সন্ধ্যা মুছে যাওয়া তোমার দিন্দুরে, সঙ্গীইন এ জীবন শুন্ত গরে হয়েছে শ্রাহীন, সঙ্গামি— স্বচেয়ে মানি তুমি ছিলে একদিন।

२ नट्डिश्वव, २०२४ --- त्रवीक्तनाथ



Homage to Gurudeva by Shri Jawaharlal Nehru (8the May, 1961)

জ্বওহরলাল নেহরু কর্তৃক ৬নং দারকানাথ ঠাকুর লেনের ভবনে কবির শ্বভির প্রতি শ্রদাঞ্জলি। (২৫শে বৈশাথ, ১৩৬৮) tion with the Ramkrishna Centenary; the "Chinese Hall" of the Visva-Bharati is opened at Santiniketan by the Chinese Consul in Calcutta on the Bengali New Year's Day (14th April, 1937); the seventy-seventh birthday of the Poet is observed at Santiniketan (May 7, 1937); spends a month at Almora, engaged in writing Visvaparichaya-an introduction to Science for Bengali readers; spends part of July at Patisar his estitate in North Bengal; the title of Kavisamrat is conferred on him by Bharati-Tirtha of Andhra at a special convocation held on July 24; Varshamangal is staged in Calcutta (September 4 and 5); is taken seriously ill at Santiniketan on September 10, 1937 when his old friend and physician Sir Nilratan Sircar rushes to his bed-side with a devoted band of doctors and brings him back to health; is brought to Calcutta (October) where Gandhiji, Jawaharlal Nehru, Subhas Chandra Bose and others then attending an A.I.C.C. meeting (which adopts a resolution of thanksgiving on his recovery) come to see him; his lifelong friend, Jagadish Chunder Bose passes away on Nov. 23, 1937; sends a message to the New Education Fellowship Conference in Calcutta in December; writes a number of poems during convalescence, which, are, later, published as Prantik ('At the End'); Lord Lothian and later Lord and Lady Brabourne visit Santiniketan, January, 1938.

On March 1, 1938, the Osmania University confers its Hon. D.Litt. degree on the Poet in absentia; on March 19, he attends the performance, in Calcutta, Chandalika by the "Sangeet-bhawan" staff and students; meets Gandhiji in Calcutta on March 22; at Santiniketan, the Poet's 78th Birth-day anniversary is observed for the first time not on May 7 but on April 14-the Bengali New Year's Day; spends the summer at Kalimpong and Mangpoo, returning on July 5 to Santiniketan; writes a popular treatise on Bengali language; Bangla Vasa Parichaya, the poems of Senjuti and dramatizes his story of Muktir Upaya (Means of Salvation); addresses the inmates of the Asram on Gandhiji's seventieth birthday; on the 9th December, Marquess of Zetland, Secretary of State for India, opens an exhibition of his paintings at the Calmann Gallery in London; Lady Linlithgow and her daughter visit the Poet at Santiniketan.

'HINDI-BHAWAN' OPENED—On January 21, 1939, Subhas Bose, then President of the Indian National Congress, visits Santiniketan and is accorded a public reception; on January 31 Jawaharlal Nehru opens "Hindi Bhawan" at Santiniketan; on February 2, comes Subhas Bose again and then on the 6th, Rajendra Prasad; Shyama and Chandalika are produced in Calcutta By Santiniketan artistes; the Poet attending the performance; his seventy-ninth birthday is observed at Santiniketan on the Bengali New Year's Day (April 14); invited by the Congress Government of Orissa, goes to Puri where his actual birth-day (May 7) is observed with great solemnity; spends the summer at Mungpoo and Kalimpong; performs, at the invitation of Subhas Chandra Bose, the opening ceremony of the "Mahajati

Sadan" in Calcutta (August 18); the next day Pandit Nehru visits the Poet at the Jorasanko house on his way to China; addresses on December 15 a meeting at the Corporation Health Museum in connection with the opening of a Food and Nutrition Exhibition; opens on December 16, 1939, the Vidyasagar Memorial Hall at Midnapore.

GANDHIJI'S VISIT—Gandhiji visits the Poet at Santiniketan (February 17-19., 1940); opens at Suri, the district headquarters of Birbhum (Feb. 21) the Industrial Exhibition held there annually; in March goes to Bankura to lay the foundation stone of a Maternity Home and Child Welfare Centre; on April 5, the Poet's most devoted friend C. F. Andrews (born 12th February, 1871) dies at a Nursing Home in Calcutta; on April 14 (Bengali New Year Day) the Poet's 80th birth-day is quietly observed at Santiniketan; spends the summer at Mungpoo.

OXFORD COMES TO VISVA-BHARATI -- Oxford University holds a special Convocation at Santiniketan on Aug. 7, 1940, to confer on him a Doctorate of Literature, honoris causa-Sir Maurice Gwyer, Chief Justice of India, Sir S. Radhakrishnan and Mr. Justice Henderson of the Calcutta High Court representing Oxford at the function; leaves for Kalimpong on September 19; is taken there seriously ill on September 27 and brought down to Calcutta on September 29; is placed here under the treatment of Dr. B. C. Roy, assisted by others; they tide him over the period of acute illness and he is taken to Santiniketan on November 18 to convalence after two months in bed in Calcutta; received Tai Chi-Tao, President of the Examination Yuan, National Government of China, on December 9, 1940; though confined to bed the Poet's literary activity continues unabated,-at the books published during the year being Nava-Jutak ('The New Born') Sanai ('The Pipe') Chhelebela (My Boyhood Days' Tin Sangi (three short stories), Roga-Sajjaya ('In Sick-bed') and Arogya ('Convalescence').

EIGHTY-FIRST BIRTHDAY—Rabindranath's eighty-first birth-day is observed at Santiniketan on the 1st Baisakh, 1348 B.S. (the Bengali New Year's Day corresponding to April 14, 1941, when he delivers a stirring address on *The Crisis in Civilisation*, which creates a profound impression all over India with its vigorous, bold and penetrating analysis of the causes of the ruin of "a proud civilization "....the civilization of Europe, on which he had once built his faith, the faith "that has gone bankrupt altogether to-day when I am about to quit the world."

RECURRENT ILLNESS—The Poet continues to be ill and is, more or less, confined to bed; unable to hold the pen with ease, he dictates his poems and other writings; on June 4, 1941 the Poet issues from his sick-bed a remarkable statement to the Press in reply to an open letter addressed to Indians by Miss Eleanor Rathbone, a member of Parliament, calling upon them to stand by

Britain in the War, which he describes as an "impertinent challenge to our conscience"; the statement creates a great sensation.

### THE LAST DAYS

BROUGHT TO CALCUTTA—Towards the end of June, 1941, the Poet—who has never been able to recover from his illness in September 1940, when he was brought down from Kalimpong—has a serious setback; physical conditions begin steadily to decline causing anxiety; the doctors who had attended on him previously, are summoned to Santiniketan Dr. B. C. Roy and Dr. L. M. Banerjee examine him and advise removal to Calcutta.

The Poet is brought down to Calcutta in the afternoon of Friday, the 25th July, 1941; doctors examine him again and decide on a surgical operation; the operation is performed by Dr. L. M. Banerjee in the morning of Wednesday, the 30th July,; immediately before the operation at half-past nine, he dictates his last poem; "Column 284 94 (1795 at a)" ('You have covered the path of your creation in a mesh of varied wiles, Thou Guileful One'); his condition is declared to be satisfactory in a bulletin issued from his house the same afternoon, and in the evening when the doctors examine him again, "everything was found to be in a satisfactory condition."

ANXIOUS DAYS-A Bulletin issued at 8-15 P.M. on Friday, the 1st August, 1941, informs an anxious public that "the Poet passed a disturbed night and is feeling some uneasiness"; the next day---Saturday, the 2nd August -- - a somewhat reassuring bulletin is issued at 12 noon about the Poet having passed "quieter night",it being added that" "His general condition shows improvement"; the same night, however, his condition changes; he passes a restless night though" a slight improvement" is noticed on Sunday, the 3rd August; "restlessness continues and he seems to have growen weaker", says a bulletin issued at 8-30 P.M. on Sunday,-it being added at the same time that "though there are reasons for some anxiety, his condition, however, is not alarming"; on Monday, the 4th August, the evening bulletin announces that the Poet "did not pass a very comfortable night", and "there has been a rise in the temperature since the afternoon."

On Tuesday, the 5th August, a bulletin issued at 8-10 P.M. says that "there has been some deterioration in the Poet's condition and there is cause for anxiety"; inquiries made by the Associated Press at 2 A.M. on Wednesday, the 6th August show "that there has been no improvement in the Poet's condition."

Throughout Wednesday the 6th August, the bulletins are a frequent intervals; at 11-20 A.M. it is stated that "his weakness and restlessness is causing great anxiety"; at 6 P.M. his condition has "worsened to some extent", at 7-30 P.M. it "has further worsened"; at 8-30 P.M., "his condition is causing grave anxiety"; through-

out the day and far into the night constant telephone calls are received at the Poet's residence, and a continuous stream of callers make personal enquiries about his condition; at 11-30 P.M. his condition shows "no change".

THE LAST HOURS—At 2-30 A.M. on Thursday, the 7th August his condition "is causing greater anxiety"; the last bulletin issued at 3-30 A.M. says that it has "slightly worsened since the last bulletin and is causing grave anxiety."

### THE END COMES

With morning friends and relations being to gather at the Jorasanko House; the rooms overflows and a large crowd gathers outside the house; prayers are offered at the unconscious Poet's bed-side and hymns sung; at about 10, Dr. B. C. Roy and Dr. L. M. Banerjee come and examine him for the last time.

At thirteen minutes past twelve on Thursday, the 7th August, 1941 (corresponding to the 22nd Sraban, Bengali Eru 1348 and Saka Era 1863). A great life peacefully comes to a close.

### THE POET BREATHES HIS LAST

AGED 80 YEARS 3 MONTHS IN HIS ANCESTRAL HOME IN CALCUTTA—6, DWARKANATH TAGORE LANE——THE HOUSE WHERE HE WAS BORN ON TUESDAY, May 7, 1861, BETWEEN THE HOURS OF 2-30 AND 3 A.M.

IN THE MAJESTY OF DEATH—The news soon spreads all over the city, and people of all ranks and station in Life, gather at the Poet's house; every section of the community is represented; a vast uncontrolable crowd fills the quadrangle and the courtyard; thousands throng the streets; schools and colleges, courts and offices, markets and mercantile firms are immediately closed; flags fly half-mast on public buildings; hundreds of men and women, young and old, file past the room where the Poet lies robed in silk decked with flowers—beautiful in death as in life.

THE LAST JOURNEY—The Funeral procession starts at about 3-30 P.M. goes along Chitpore Road, Vive-kananda Road, Chittaranjan Avenue and Colootola Street where men stand ten deep and the balconies and house-tops on either side are filled with women; flowers are showered, rose-water is sprinkled on the bier as it proceeds with the precious burden; the procession arriving in College Street, in front of the Senate House, wreather are offered by the Vice-Chancellor on behalf of His Excellency the Chancellor, the University with its various departments, members of the Senate and Syndicate and many other academic bodies.

Another brief halt is made in front of the Prayer Hall of the Sadharan Brahmo Samaj in Cornwallis Street, where prayers are offered and floral tributes placed on the bier on behalf of this religious body of which he was the only Honorary Member; the procession then wends its way along Cornwallis Street, Gray Street, Butto Kristo Paul Avenue (Sovabazar) and Nimtolla Ghat Street to the cremation grounds, thousands of people lining up both sides of the route showering flowers on the bier; the cortege reaches the Burning Ghat as the Sun sets.

A large crowd at Nimtollah makes it difficult for the bier to be taken to the site specially selected for the cremation outside the enclosure, right on the bank of the Ganges; as the bier is placed on the ground there is a frenzied rush of people to touch it; the rush is so great that it considerably delays the funeral.

THE END OF IT ALL—The cremation ceremony starts shortly after 8 P.M. and concludes at midnight; the last rites are performed by Subir Tagore as laid down in the Anusthan Paddhati (code of ceremonies) by the Poet's father Maharshi Debendranath Tagore, the second great leader of the Brahmo Samaj; as the body is placed on the pyre, a hush falls on the vast concourse of people, while many touch the ground with their forehead in a gesture of reverence; the flames leap up; and so much beauty and fame, so much dignity and name are all consumed in the cleansing fire whose glory the Poet had sung in one of his memorable and magnificent songs.

The ashes are collected in a silver urn and taken to Santiniketan by the Poet's son the next morning.

A ray of morning Sun-strikes aslant at the door
The assembled crowd feel in their blood the primaeral
chart of creation!
'Mother, open the gate!'

The gate opens,

The mother is scaled on a straw bed with the babe

on her lap,

Like the dawn with the morning star

The Sun's ray that was waiting at the door outside
falls on the head of the child.

The poet strikes his lute and sings out; 'Victory to Man, the new-born, the ever-living!

They kneel down,—the king and the beggar,
the saint and the sinner, the wise and fool,—and cry I
Victory to Man, the new born, the ever-living;

The old man from the East murmurs to himself

'I have seen!'

-THE CHILD-1930.

-TAGORE

জভাতের একটি রবির্থি
ক্ষাবের নিয়প্রান্তে তিগক হয়ে পড়েছে।
সম্মিলিত জনসংগ আপন নাড়ীতে নাড়ীতে যেন শুন্তে পেলে
স্টার সেই প্রথম পরম বানী , মাতা, ম্বার থোলো।
মা বসে আচেন তুণশ্যায়ে, কোলে তার শিশু,
উধার কোলে যেন শুক্তারা।
মা বসে আচেন তুণশ্যায়ে কোলে তার শিশু,
উধার কোলে যেন শুক্তারা।
মা বসে আচেন তুণশ্যায়ে কোলে তার শিশুর মাণায় এসে পড়ল।
কিনি আপন বীণার তারে সংকার, গান উঠল আকাশে—
'ক্সা হোক মানুবের, ওই নব জাতকের, ওই চির জীবিতের।'
সকলে জাকু পেতে বস্ল—
রাজা এবং ভিকু. নাধু এবং পাণী, জ্ঞানী এবং মুড়
উচ্চেদ্যের ঘোষণা করলে—
'ক্সা হোক মানুবের, ওই নব জাতকের, ওই চির জীবিতের।'

শ্রাবণ ১০৪৮ শিশুতীর্থ – র হীজনাথ ঠাকুর

\*THE CHILD is the only long poem which the Poet wrote originally in English. The Bengali rendering was done by the Poet himself. The Poet after witnessing the famous passion play at Oberammergau—Germany, depicting the life of Christ, wrote this poem.

## खंस्परमेग्स्केट वंस्थरमाणंद्र अस्ट्र वेक्यस्टियन्यन

स्मिन्नी खिरुक्ष पूका, सम्मिन प्रमान स्मिन।

क्तु आहे. द्वस्तुष्य अत्याक्कं क्ष्र अस्ट्रम्प ॥ द्वेत्रकं द्वेत्र जित्रक रिकार्वकं क्षेत्रक

हर्के एक खिरूर मार्स गंधं घरूरी। भी भी पर्ता भुष्टं मध्यम् एक भूष्टं मध्यम् के मण्डं भैसर्गेका स्पष्टशस्य अन्धं नैस्टिंश गरेशमा। मैत्रमधं त्रिश्च कियू, भूष्टं भाषाभू एम अप्युः

वसुत्रं में केशमार्थेषा सें क्रिकं का सुन्य काश्वरते।। मैंक्सिक् सुरुष्य का कं किं एक अभ्यत्मिक् अभ्याद्यमुक्षेत्र काष्ट्रं, अभ्याद्यक का समुख्य अक्षतं; अरुरिक्षं सेंग्रे आक्ष्मेत कार्यक्षेत्र क्रिक्सेत्र सुरुष्य सुरुष्य हा

क्रिक ६८ यहव्य भाष्याम्म । भाष्याम्म ।





THE CALCUTTA MUNICIPAL GAZETTIF কলিকতা মিউনিসিপাল গেজেট から- コんきのない

अंद्र स्ट्रास्ट्र स्ट्रास्ट्र न सम्प्रक्ष श्रीखं -हर एएकं हत्व भीनोश्रीके

त्रह क्रकंछकं सध्य-सत्पद्ध

સ્પાહ-ગુહાં!

cour given Leus vish

न्या नर्द एउट्टाइ

द्रमाद द्रास अवस्थानाम

थर कर्नु कूर्य।

The Ego to Ego warys our warys our sea ego ego ego warys and ego ego warys and ego ego warys and ego enou. Marys and ego e enous bey ego of enous enous en enous evo enous es enous enous

28 E34 (2 3/1977)

 अस्तिय ए असारे गरक स्क्रिक्ट रूट क्रोस मिल्रुक्ति र्जे डेट स्क्रिक्ति र्जे डेट राष्ट्र रिस्ट भाष्ट्र क्राप्त म्प्रान् हाराव द्यापा - क्रमार क्षीयम बूद्ध डेर्ड्स खर्क पूर्वा मुक्त स्ट्रायक अक्षेत्र , विकृत्कर मर्थायक ॥

गण गण स्पर्मस्यूल सुक्रसम्भाव एडुजाका। हित्स नामाय है होता । अहे जला द्यार माने त्रवे ल, कार्या-राभिनं अव तारी वरं, अपन दिन ने अपने प्राप्त माध्य-संदेख स्थारिक 1201-204 24. 11/28 phono 30

Ms 20 HERRY SLEEL MENT JC OF FAR SANAI ce we sus such sin se भारत केरायाद Christ Live 25 न्न त्यालं न्या भ स्य एत मुरे क्रिक्सिर्मिश्र भिक् Black ALLA ELEMENT MINES RE 11 ग्याप्रक मार्ड होर्ड भारतां ે પ્રાયુષ્ટ્રિય કેપમ જો કેપણે જેપમ ENER WILLE GUES ENO NAR OF CR स्तरा क्षेत्रक स्तिक स्तराक्षरा Schoo Solomon DaThe survey were in a survey of the survey of

ensing terminatern guagua, guagua, oug mun n men anor aute hisi ni en in n min min min ai en in n min min min i mi en in n min min min i mi en in n min min min i mi en in min min min i

25 20 (B) 188

Aglimaper

माना माना प्रत्या नामा

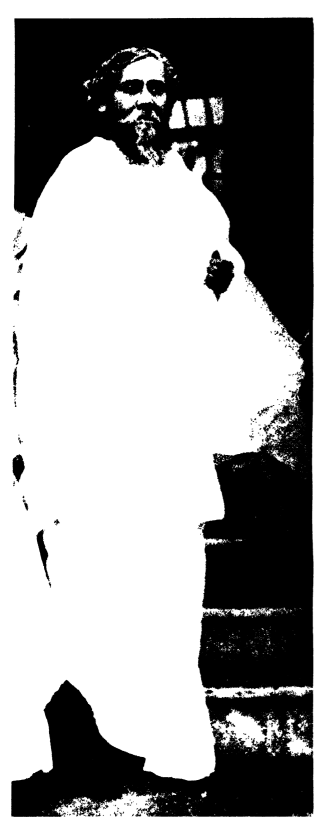
भेषा क्षामाक करा ॥ भेषा क्षामें मेर्स भेषा क्षामें मेर्स भेषा क्षामें मेर्स भेषा क्षामें भेषा भेषा भेषा भेषा भेषा भेषा भेषा भेषा क्षामें भेषा भेषा क्षामें

TEEL JEMAR

म्पा-पिएक्र-स्माद् सम्बद्धे स्मापे स्मार्ग स्माप्त स्माप्त । स्माप्त स्माप्

अर्थे अरुष्ट क्रिक्स । श्रिक अरुष्ट क्रिक्स क्रिक्स श्रिक अरुष्ट क्रिक्स श्रिक अरुष्ट श्रिक । श्रिक अरुष्ट ।

29 (આપ્રજ્યાં 29 (આપ્રજ્યાં 39 (આપ્રજ્યાં



বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদে শহুর্থনা সভায় - ১৯১৩ AT BANCIYA SAHITYA PARISHAD - 1913

# **मृ**ष्टुाक्षरा त्रवीक्षवाथ

চারুচন্দ্র ভট্টাচার্য্য



১৯১১ সাল। আজ থেকে পঞাশ বছর আপের কথা। সেই বছর জাতীয় কংগ্রেসের অধিবেশন হবে কলকাতায়। স্থান ঠিক হয়েছে থীয়ার পার্ক, পরে যাকে বলা হয় লেডিগ্ পার্ক।

অধিবেশনের দিন ২৬শে ডিসেম্বর। এর অল্প কয়েকদিন আগে ১২ই ডিসেম্বর, দিল্লী দরবারে সমাট পঞ্ম জর্জ ঘোষণা করেছেন যে বন্ধ-বিভাগ রহিত করা হল। জাতীয় কংগ্রেস এখন মডারেটদের কুক্ষিগত; ওই সংবাদে তাঁর৷ উল্লসিত, কারণ डौर्फ्तबर्धे भारम्मानरमञ्ज करन settled fact unsettled इन। সমাট কলকাতায় আসচেন ৩০শে ডিসেম্বর, কংগ্রেস অধিবেশন শেষ হবার ঠিক দু দিন পরে। মডারেট নেতার। স্থির করলেন, কংগ্রেসের অধিবেশনে স্মাটের প্রতি আনুগতা জানিয়ে একটা প্রস্তাব গ্রহণ করা হলে। কিন্তু তার জন্য তো চাই উপযুক্ত একটা গান। এঁদের একজন উপস্থিত হলেন রবীক্রনাথের নিকট। ভারতসমাটের জয়গান করে গান রচনা করতে রবীক্র-নাথ অস্বীকৃত হলেন। এর পরিবর্তে বিশ্বের চির্যার্থির স্তব ক'রে একটা গান লিখে পাঠিয়ে দিলেন। কর্তারা দেখলেন সে গান ভারতম্মাটের ফুতি হিসাবে ব্যবহার কর। চলে না। তাঁর। অন্যত্র চেষ্টা করতে থাকলেন, শেষ অবধি একটা হিন্দী গান নির্বাচিত হল। এক দিনের অধিবেশনে যেটা গাওয়া

'ৰদে মাত্ৰম্' গান দিয়ে আৰও ক'ৰে কংগ্ৰেসেৰ প্ৰথম দিনেৰ অধিৰেশন হল। দিতীৰ দিনেৰ কাৰ্যাৰভেৰ পূৰ্বে গীত হল বৰীজনাথ-ৰচিত ওই নতুন গান্টি। গান্ট হল,—

জনগণমন-অধিনায়ক জয় হে, ভারত ভাগ্য বিধাতা

আজ স্বাধীন ভারত যে গানানিকে তার জাতীয় সংগীত রূপে গ্রহণ করেছে তা সর্বপ্রথম সাধানণ সমক্ষে গাঁত হয় আছ হতে পঞ্চাশ বছর আগে। তাই আনাদের জাতীয় আন্দোলনের ইতিহাসে এই লেডীজ পার্কাটি বিশেষ ওরুষপূর্ণ স্থান অধিকার করেছে। রবীক্রজনের শতবর্ষ পূতিতে কলকাতা পৌরগভা তাদের অনুষ্ঠানের জন্য যে এই স্থানটি নির্বাচন করেছিলেন, সেজন্য আমরা তাঁদের অভিনন্দন জানাই।

রবীক্রনাথের জীবদ্ধশাতেই ওই গানটি নিয়ে কোনো কোনো মহলে মৃদু গুগুনংবনিশোনা গিয়েছিল। বলা হয়েছিল, 'জনগণমন অধিনায়ক' গানটি ভারতস্মাট পঞ্চন কর্জের গুণকীর্তনে রচিত। একটু ক্রেশসীকার ক'রে গানের সমস্তান যদি তাঁর। পড়তেন তবে দেখতে পেতেন, এই গানে একস্থানে আছে,—

পতন-অভ্যুদয়-বন্ধুর-পন্থা যুগযুগধাবিত যাত্রী। হে চিরসারথি, তব রুপচক্রে মুখরিত পথ দিবারাত্রি।। বাহিরের-সমালোচনার উত্তর দিতে বলায় রবীক্রনাথ যা লিখেছিলেন ইংরেজিতেই তা উদ্ধত করি,—

A friend, influential in government circles, has importuned me to compose a song in praise of the King. His request has amazed me, and the amazement was mingled with anger. It was under the stress of this violent agitation that I proclaimed in the Janaganamana-Adhinayaka song the victory of that Dispenser of India's destiny who chariots the paths rugged with the rise and fall of nations—of Him who dwells within the heart of man and leads the multitudes. That the Great Charioteer of man's destiny in age after age could not by any means be George the Fifth or George the Sixth or any other George, even my loyal friend realised; because however powerful his loyalty to the King, he was not wanting in intelligence.

এই প্রদক্ষে অন্য এক পত্রে লিখছেন,--

I should only insult myself if I cared to answer those who consider me capable of such unbounded stupidity as to sing in praise of George the Fourth or George the Fifth as the Eternal Charioteer leading the pilgrims on their journey through countless ages of timeless history of mankind.

ওই গানের শেষ ছত্রটিও অনুধাবনযোগ্য : জয় জয় জয় হে, জব বিশ্বেপ্র, মানবভাগ্যবিধাতা

১৯১১ সালের ঘটনাটা বলতিলুম। আরও ত্বিডর পিতু হটে মাওমা যাক। ১৯০৫ সাল, ১৬ই অক্টোবন--১০৫৭ আপ্রিন। ব্রিটিশ সরকার সমগ্র বাঙালিজাতির প্রতিবাদ অথাগা ক'রে বাংলাদেশকে দুখতে ভাগ করল। বাঙালিও পণ করল, এ বিভাগ সে নীবনে মেনে নেবে না। ওই দিনটাকে চির্মন্রণীয় করবার জনো রবীজ্ঞাণ এই ইস্থাহার প্রচার করলেন,--

''আগামী ১০শে আখিন বাংলাদেশ আইন ছার। বিভক্ত হইবে। কিন্তু ঈশুর যে বাঙালিকে বিচ্ছিয় করেন নাই তাহাই স্মরণ ও প্রচার করিবার জন্য সেই দিনকে আমর। বাঙালির রাপি-বন্ধনের দিন করিয়া প্রস্পারের হাতে হরিদ্রাবর্ণের স্থাতা বাঁধিয়া দিব।''

ওই দিন সকালে রবীন্দ্রনাথ খালি পায়ে এক বিরাট শোভা-যাত্রার সামনে থেকে গঙ্গান্ধানে গেলেন। সেগানে পরম্পরের হাতে রাসি বাঁধা হল। অপরাত্নে ফেডারেশন হলের ভিত্তি স্থাপন হবে। স্থান নির্বাচিত হয়েছে, আজ যেখানে লেভীজ পার্ক তার অন্ন করেকগজ উওরে। রোগশ্যায় শায়িত অবস্থায় ক্ষীণ হন্তে আনন্দমোহন বস্ত ফেডারেশন হলের ভিঙি স্থাপন করলেন। তার ইংরেজি ভাষণ পাঠ করলেন আশুতোষ চৌধুরি, বাংলা অনুবাদ পড়লেন রবীশ্রনাগ। তারপর এক বিরাট জনসমুদ্র আপার সার্কুলার রোড ধরে উত্তর দিকে চলল। পুরোভাগে গানের দল, তার মধ্যে রবীশ্রনাগ। সকলে গান ধরল,—

ওদের বাধন যাতই শাজ হবে তাতই বাধন টুট্বে নোদের তাতই বাধন টুট্বে। ওদের যাতই আঁপি রাজ হবে নোদের আঁপি ফুট্বে তাতই নোদের আঁপি ফুট্বে।

এ গানটি শেষ হল, দিতীয় গান আরম্ভ হল,—

বিধির বাধন কান্বে তুমি এমন শুজিমান—
তুমি কি এমনি শুজিমান!
আমাদের ভাগাড়া তোমার গাতে এমন অভিমান—
তোমাদের এমনি অভিমান ।।

চিবদিন নিন্বে পিছে, চিরদিন রাখনে নিচে—
এত বল নাইরে তোমার, সবে না সেই নিনা।
শাসনে যতই থেরে। আছে বল দুর্বলেরও
হওনা যাইই বড়ো, আছেন ভবানা।
আমাদের শুজি নেরে তোরাও বাঁচবি নারে,
বোরা তোর ভারি হর্লই জ্বনে ত্রীখান।।

নোঝা দিন দিন ভারি হয়ে চলল, শেষ অব্দি ত্রী জুবল, নতুন্দুও আর্ড হল, কিন্তু আনাদের আপশোধ্নয়ে তোল, রবীঞ্চন্থের মুর্তাদেহ তা দেখল না।

১৯১১-র ছ্বিছর আপের একটা ঘটনা বললুম, ছ্বিছর পরের এক ব্যাপারের উল্লেখ করি।--

গ্রানি বেয়ানেনির অন্তরীণ ইয়েছে। প্রতিবাদ-যতা ইবে, রবীজনাগপ্রবন্ধ পড়বেন। নিউন্ধল ঠিক করা হল। এবিবেশন যোদন হরাব কথা তার তিন দিন আথে সরকার ঘোষণা করল যে সুরকারি বা থাবাস্বকারি কোনো স্থানে এ মতা ইতে পারবে না।

ত্রধনকার দিনে ছকুম দিতেন সরকার আর ছকুম্নামার ভাষাও করতেন গেই সরকার, অতএন সাব্যস্ত হল যে টাউন হলের মালিক একটি গাধাসরকারি প্রতিষ্ঠান, স্বতরাং টাউন হলে এই সভা হতে পালবে না। রামনোহন লাইবুেরির পক্ষ থেকে রবাজনাথকে আমন্ত্রণ করা হল। রবীজনাথ করার ইচ্চায় কর্ম প্রবন্ধ পাঠ করলেন। এই প্রবন্ধের অন্ন একটু উদ্ভূত করি—

''ব্যাব জলবার। স্থ্যে খামাদের রাস্তার আতিখেয়তা যেনন ছিল তেমনিই আছে। যুখন কন্থেষের ক অক্রেরও পুড়ব হয় নাই ত্থনও এই পুথের পুথিকবধুদের ব্যার গান ছিল,—

> কতকাল পরে পদচারি করে দুখসাগরি সাঁতারি পার হবে ?

আর আজ যখন হোমরুলের পাকা ফলনা প্রায় এনিদেব

গোকের কাছে ঝুলিয়া পড়িল আজও সেই একই গান—মেঘমন্লার রাগেণ, যতিতালাভ্যাং।''়

বলা বাহুল্য স্বাধীনতা যুগেও ওই গানের স্কর-তাল-লয় কাটেনি।

রবীজ্ঞাপকে কাছে পেকে দেগনার যথন স্থ্যা এল তথন প্রথম খট্কা বাঁধল এই, রবীজ্ঞনাপ প্রাচীন পদ্মী না নবীনদের সহযাত্রী। দেগলুম, বৈদিক মন্ত্র উচোরণ ক'রে হলচালনা হচ্ছে, অন্যদিকে লক্ষ্য করলুম, সমবায়ের ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত ক'রে পল্লীচিকিৎসাকেজ্ঞগুলি গঠন করছেন। শীরে বীরে এই কথাটি সদর্গম হল যে তিনি কোনাে পদ্মীই নন। প্রাচীন যেগানে মহৎ তিনি তা গ্রহণ করতে এতটুকু বিধা করেন নি, নবীনের নােই তাঁর প্রেষ্ঠিয় বোনের অন্তর্গার হয়ে দাঁড়াতে পারেনি। অন্যদিকে নবীন যেগানে সত্য তিনি তা নিতে এতটুকু ইতস্ততঃ করেন নি। সনস্থ মানব্যত্তার প্রেষ্ঠিরের মহরের তিনি ভিলেন প্রতীক। ববীজ্ঞনাপের মান্ব দেশকালের প্রতীত বিদ্যান্য । আবার যে দেশ তাঁর জন্মভূমি তার অশিক্ষা ও দারিদ্রা তাঁকে করেছে কমী।

त्रवीक्षमाथ ठीत निरञ्जत প्रतिहस पिट्ट शिट्स वन्नर्हन,--

'শাখবণনা বাজিয়ে যাঁর। আমাকে উচ্চনক্ষে ব্যাতে চান, তাঁদের আমি বলি, আমি নিচেকার স্থান নিয়েই জনেমছি, প্রবীণের প্রবানের আসন থেকে পেলার ওস্তাদ আমাকে ছুটি দিয়েছেন। এই ধূলে। মাটি ঘাসের মধ্যে আমি জ্বর চেলে দিয়ে পেলাম, বনম্পতি ওমবির মধ্যে। যার। মাটির কোলের কাছে আছে, যার। মাটির হাতে মানুম, যার। মাটির হাটিতে আরম্ভ ক'রে শেষকালে মাটিতেই বিশ্রাম করে, আমি তাদের সকলের বন্ধু।'

অন্ত্ৰে, এক ক্ৰিতাৱ বলতেন,—
সেতাৱেতে নাঁৰিলাম তাব,
গাহিলাম থাববাব,—
মোৱ নাম এই ব'লে প্যতি হোক থামি তোমাদেৱি লোক,
এই হোক প্যতি দ্বাক

থাজ সারা পৃথিবী রবীজনাথের জনস্থতবাধিক। পালন করতে উদ্থীব হয়েছে। কিন্তু অন্য দেশ রবীজনাথকে প্রথম জানল ১৯১০ সালে যখন গীতাঞ্জির কবিতা বিভিন্ন ভাষায় অনুদত হল। আর রবীজনাথের স্বানুকু তো তারা পেল না। রবীজপ্রতিভার অপূর্ব স্ফুরণ ঘটেছে তার রচিত অজ্যু গানে। এ থেকে তো তারা বঞ্চিত! বাংলা ভাষাত্র স্বর্ধে তিনি যে আলোচনা ক'রে গিথেছেন তা পণ্ডিতদেরও বিস্মিত করেছে। অজ্যু ছন্দের বিচিত্র রূপে ও রুসে তিনি মুধ করেছেন বাঙালি পাঠককে। তারা তো দেখল না এই বর্ণীয়ান জান-বৃদ্ধ তপদ্বী ফৌন উপর একতারা হাতে ক'রে নাচতে নাচতে গাইছেন,—

হাসিকান। হীরাপান। দোলে ভালে, কাঁপে ঢন্দ ভালোমন্দ তালে তালে, নাচে জন্ম নাচে মৃত্যু পাছে পাছে ভাতা থৈ থৈ তাতা থৈ থৈ ভাতা থৈ থৈ বাংলাদেশে জনেমছিলেন ব'লেই রবীক্রনাথ তাঁর ছোনে। গল্প লিখতে পেরেছিলেন, আর তখনকার গদারীতি নেনে না এনে তিনি যে এক নতুন গদারচনা স্বাষ্ট ক'রে সাহিত্যের দু'কূল ভাসিয়ে দিলেন তারই আঘাতে বাঙালির চিত্ত খালোডিত হল।

রবীন্দ্রনাথকে আমাদের ভবিষ্যৎ বংশধরদের কাছে স্মরণ করিয়ে রাথবার ভার বাঙালির। আর যে নগরীতে এই মধামানবের আবির্ভাব হয়েছিল ও তিরোভাব ঘটে, সেই মধানগরীর পৌর-প্রতিষ্ঠান একফালি রাস্তার 'রবীন্দ্র সর্বানী' নাম দিয়ে কি তার ঋণ শোধ ক'রে ফেলবে ?

রবীন্দ্রনাথের আবির্ভান তিরোভাবের কথায় মনে পড়ে যাচেছ জলধর সেনের অবিস্মরণীয় উঞ্জিঃ

সে কোন্ স্মরণাতীত যুগে, কোন্ সত্যকালে, এই আর্যভূমির ব্রন্ধাবর্ত্তে, কোন্ পুণ্যতোগ্য সরস্বতী দৃষ্যতীর পবিত্র তীরে শান্ত-রসাম্পদ তপোবনে, কোন্ দেবকল্প মহামানবেরা জগতেব অধি-বাসীকে অভয়কঠে ডেকে ব্যুল্ডিলেন—

## শৃনুন্ত বিশ্বে অমৃতসা পুত্রা;

সেই আন্সলন্ধ, ত্রিকালজ তত্ত্বদশীদের মধ্যে আমি সেদিন ব্যুবিধা রবীজ্রনাথের সাক্ষাৎ পেয়েছিলাম।

সেই যে কবে, কোন্ থারণ্যকের স্লিগ্ধ ছারাচ্চন শঙ্কবেদীমূলে সমবেত মহাযিবৃদ্দ গগন-প্রবন মুখরিত ক'রে উদাত্তক্ঠে সামগান করেছিলেন, সেই অসামান্য গায়কম ওলে আমি সেদিন রবীঞ্চনাপ্রে সাক্ষাৎ প্রেছিলাম।

যে পুণ্যশ্লোক আর্যধাষ্যিপ গভীরকঠে জগতে অতুলনীয বেদমপ্র উচ্চারণ ক'রে পবিত্র হোমানলে অধ্যিদেবতাকে যজাহতি দিতেন, আমি সেই মন্ত্রদ্রমৈদের মধ্যে ঋত্বিক রবীক্রনাখকে দেখেতিলাম।

যে বুদ্ধবিং ভাপস-সংহতি একদিন গেই মহতো মহীয়ান্ সর্বশক্তিমানের উদ্দেশে নতজানু হয়ে যুক্ত করে প্রার্থনা করেছিলেন,

অসতো না সদ্ধানর তিনসোঁ না জোতির্গময়-সেই নিতামুক্ত ওদ্ধস্বভাব প্রমোপাসকদের মধ্যে আমি
সাধক রবীক্ষনাধকে দেশেছিলাম, তার মধুর কঠসর ভানতে
প্রেছিলাম।

সেই যে কোন্ দূরগত দিনে, নৈমিধারণো এক মহাতী পরিধ-দের অধিবেশন হয়েছিল, সেই পবিত্র স্থানে সমবেত মহাপুক্ষগাণের মধ্যে আমি জোতিম্য জান্মূতি রবীক্রনাপকে দেপেছিলাম, ভার অভ্যবাণী ভুনতে পেয়েছিলাম।

তারপর তাঁকে দেখেতি ব্যাপনাণাইত ফৌঞ্মিপুনের শোকে তমসাতীরে অশুনিস্কন কনতে; তাঁকে দেখেতি ছে তননবিহারে বৌদ্ধসংঘ শীভগনান শ্রমণ গৌতমের পাশে আনন্দ্রনরূপে; তাঁকে দেখেতি উজ্জিনীর রাজ্যভাগ মহারাজ বিক্রমাদিত্যের নববতুন মন্তপে। এমনিতর শত্যাগ্র স্থানে, শত্যাহ্যাবেশে, শত্যাহ্যাবার আনি রবীন্দ্রনাথকে দেখেতি। এই দুধা, যুষ্টা, অধিতীয় মহামানবকে আমি চিনেতি, আমার সভক্তি প্রণাম জানিয়েতি।

সেই যুগ্যুগান্তরের রবীক্রনাগকে আমি এযুগে দেখেছি, কখনো রাজবেশে, কখনো ফকিরের আছরাগায়, কখনো বাউলেব আল্পাল্লাপান,—একতারা হাতে নৃত্য কবতে, কখনো আয়গভালা কবির বেশে, কখনো ভারন্দ্ধ ত্রদশীব মূতিতে। কখনো দেখেছি স্পেশের স্থানুগে কাতর মানুগেব মতো। কখনো দেখেছি স্বনালামক, সকল বন্ধনিম্ভ উদাসী ঋষির মতো।

িনি মৃত্যুগ্ধন, আপুনাৰ গৰিনপুৱ কীভিব চেবেও মহৎ, তিনি লোকে লোকে প্ৰিল্ড।

জয় থাক্ জয় হোক্ নব অক্ণোদয়।
পূৰ্ব দিগকলে জাগে জোতিনিয়।।
এগো অপরাজিত বানী
অসত্য থানি
অপথত শংশ্য।।
এসো নৰ জাগত প্রাণ
চির যৌধন জ্য গান।
গুসো মৃত্যুগ্র আশা
জুড়ম্ব নাশা,
কুল্মন দুর থোক্, বন্ধন গোক্ ক্যা।







# কবির গানের অন্তঃপ্রকৃতি

অসিতকুমার হালদার

একদিন কেন জানিনা, শান্তিনিকেতনে মহাকবি রবিদাদা মহাশয়ের নিকট থাকার কালে আমায় তিনি হঠাৎ প্রশু করলেন : ''আমার গানের ভিতর ভূই কি পাস ?'' প্রশুের উত্তর তথন সহসা কি যে দিয়েচি সেক্ধা এখন আর আমার মনে নেই, কেবল প্রশানির কথাই আজও মনে আছে। মহাকবি রবীজনাথের গানে মনে করিয়ে দেয় আরণ্যকের একটি প্রার্থনা ; ভাতে আছে,---'''থাবীরাবীশ্রএধি'—অর্থাৎ, হে স্বপ্রকাশ! আমার নিকট প্রকাশিত হও'। কবির গান সেই শাব্যুত প্রকাশের প্রার্থনা-গুণে অলংকত। তাঁর নিকট থাকার কালে, তাঁর গীতিরচনার ভিতর সার্বকালিক রোচমান এই সত্যকেই <mark>অনুভব করেচি। তাঁর</mark> গান क्रिप्र फिर्युट्फ, तुः फिर्युट्फ, ভाবादिन ७ देव फिर्युट्फ फिल्ट्स । এই গীতিউদগত রূপ ও ভাব কেবলমাত্র কৈবল্যপ্রাপ্তির পূর্ণের থানেজ দেয়নি, দিয়েচে অনম্ভের আনন্দ-আস্বাদ। ভাল্পোগ্যে 'থাছে, 'যাহা ভুমা ভাহাই অমৃত, আর যাহা অল তাহাই মরণশীল ।' আর মেই ভুমাতে কিছুই দেখা যায়না, আর কিছু শোনা যায়না, খন্য কিছু জানা যায়না, ভাছাই ভূমা । মহাকৰি বৰীজনাধ ছিলেন সেঁই অন্ত ভূমারই উপাধক। "'অল্লে' অপাৎ বিষয়াসজিতে বা ভোগে যে স্থা নাই তা' তিনি উপলব্ধি করেছিলেন। কান্যে ও গানে তিনি এস-রূপের মাধুর্যে সেই অজানাকে জীবন ভ'রে জানাৰ সন্ধান কৰে গেছেন। ভমার মাধুরী প্রকাশ করেচেন গালে,

''তোমার এই মাধুরী ছাপিয়ে আকাশ ভবরে আমার প্রানে নইলে যে কি কোগাও ববরে গ

যে প্রেম কাপায় বিশ্ববীণায় পুলকে সঙ্গীতে সে যে উঠ্বে ভেসে পলকে যে দিন আমার সকল হৃদয় ভরবে।''

কবিকে মুনোপের পণ্ডিতের। তাঁদের ধার্মিক সাধু-সন্থদের (Saint) মত ছায়াবাদী (mystic) ভাবে দেখেচেন, কবির ভিতরকার রোচনান শাশুত সত্যকে দেখতে পাননি। বস্থতান্ত্রিক দর্শনের ভিত্তিতে মূনোপের পক্ষে অবস্থানুলক ভারতের আব্যাম্ম দর্শনকে বোঝা শাল্ত। তাঁরা সোনকৈ ভারতের পক্ষে শুধু আনু-সন্ধানিক প্রচেষ্টানাত্র বলেই মনে করেন।

মহাকৰি বৰীন্দ্ৰনাথ বাল্যে শিক্ষা পেয়েছিলেন বেদান্ত দুৰ্থন বিষয়ে তাঁৱ পিতাৱ নিকট এবং আজীবন তাঁৱ লক্ষাই ছিল 'ভূমা'। তিনি তাই ধূলাৱ মধ্যে , ভূথের মধ্যে, ক্ষুদ্র দীপের মধ্যে এবং চন্দ্রসূর্য এহতারকায় ভূমারই অপরপরেধাপাত অনুভব করেছিলেন। শ্রীনী সকল বস্থই যে ভূমার অন্তরের রেধা-বর্ণে উজ্জ্বল হয়ে আছে এবং ভূমাতেই তার নির্বাণ ও জন্ম, তার কথা তাঁর নিকট এমনই স্প্রদ্ধ ছিল যে তিনি নির্তীক ভাবে সেই অনস্থ মুজিকে আজ্বান

করেচেন জীবনের মধ্যে মরণকে বড় ক'রে দেখে। সেই মুক্তিকে লক্ষ্য করে গেয়েচেনঃ

''এই কথাটা ধরে রাখিশ্, মুক্তি তোরে পেতেই হবে যে পথ গেছে পারের পানে, যে পথে তোর যেতেই হবে।''

তিনি এই মুক্তির জন্য কোনো একটি বিশেষ প্রতীক বা প্রতিমা মনে স্থাপনা করে তার কাছে তাঁর প্রার্থনা নিবেদন করেননি। তিনি তাকে প্রতিনিয়ত অনুভব করেচেন তাঁর নিরন্তর বিচারে। উন্মীলিত হয়েচে তাঁর মানস-সংখ্যুদল গানের ভিতর দিয়ে এক অভূতপূর্ব ঈক্ষণিক শক্তি লাভ ক'রে। কবির মনঃছক্ষে প্রথিত হয়েচে গানের অন্তরে অন্তরে ভূমার অনন্ত ও অবিনশ্বর স্থব-শান্তি। তাকে তাঁর স্বাচ্চ মানস-মুকুরে প্রতিফলিত করেচেন এবং তাঁর প্রার্থে তাবই বাণীকে প্রের্থেচন, এবং ব্রেল্ডেনঃ

''আমার বাণী আমার প্রাণে লাগে যত তোমায় ডাকি, আমার আপন হৃদয় ছাগে।''

ভূমার প্রথে সদয়কে জাগানোই ছিল তাঁর গানের একটি বিশেষ ধর্ম।
তাছাড়া আজ কবির কাব্য ও গান সর্বাদীসপ্রত ও সার্বজনীন
ক্রপ পেয়েচে বেদান্ত প্রতিপাদ্য ধর্মের এই বিশেষ ওণ গ্রহণ করার।
তাঁর রচনায় বৌদ্ধরা বিষয়-ভূফাছীন শান্তি ও মৈত্রী পান, গৃইধর্মাবলম্বীরাও পৃষ্টের উদার বিবেকপ্রবৃদ্ধ সকল বাণীকে লক্ষ্য করেন, মুসলিন ধর্মাবলম্বীরাও একেশুরবাদের মহার দেখতে পান।

বিশ্বপ্রকৃতির মধ্যে কবি একটি বিশ্ববিধি উপলব্ধি করেচেন এবং তার রসবিকাশের বিচিত্র ক্রম-বিন্যাস করে গেছেন তাঁব গানের ভিতর দিয়ে। গানের স্তর তার বর্ণ, কথা তার রূপ, আনন্দ তার বাহন এবং দিয়া-কনক-উদ্ধাসিত রণন-দ্যুতি তার প্রেরণা। অরূপ ভূমাকে শুধু একটা অর্গহীন আকাবের কাঠামো দিয়ে বক্তবাহীন, নির্ধক কদর্যতায় পরিণত করেননি তাঁর গানে। কথার সঙ্গে স্তর-সংযোগে তাঁর বাণী রূপ পোয়ে উজ্জ্ল ও মুখর হয়ে উঠেছে। এই মুখরতা প্রথল্ভতা নয়, দূরদ্শিতা। সংসারের বাসনা-বাসন-বাখিত কেবল একটা উচ্ছাস যা সচরাচর সকল গানের মধ্যে পাওয়া যায়, কবি তার দিকও মাড়াননি। এইখানে তিনি সাধারণ কবিদের অপেক্ষা বল্ল উপের্ব অবস্থিত। ভারতবর্ষের ধর্ম-দর্শন এবং সংস্কৃতির আবহাওয়ায় তাঁর কবিজীবন বিদ্ধিত। তিনি প্রেম চেয়েচেন সেই অজানার কাছে এবং কখনো কপনো আক্রপ করে গেয়েচেন;

''হিয়ার মাঝে লুকিয়ে ছিলে দেখতে আমি পাইনি বাহির পানে চোখ মেলেচি, হৃদয় পানে চাইনি।''

মহাকবি রবীক্রনাথের এই প্রকার স্বাবোধের বিকাশ হয়েছিল নিরন্তর প্যান-নিরত চিত্তের প্রভাবে। তাই তাঁর নিকট বিষ্ময়কর সূক্ষাত্ম বিষয়ের ষ্ফুটত্য প্রকাশ হয়েচে। আমরা জানি তাঁর জীবনে এই প্রকার ভাব-সমাধি ঘটেচে। ভারতবর্ষের যে ঋদ্ধিওণ কবির মনকেও সভাবোবে জাগ্রত করেছিল তা সেই বৈরাগী ঋষিদের সভাবোধ, ভোগীর বিষয় ভোগের মত নয়। এই সতা শাস্ত্রমতে ত্রিবিধ, যুগাঃ পারুমাথিক (সাহিক), ব্যবহারিক ( রাজসিক ) এবং প্রাতিভাসিক ( তামসিক ) সত্তা । পারমাথিক ( সারিক ) ধ্যান কবিকে নির্মল অতীক্রিয় অরূপের আভাস দিয়েচে, তিনি তাই আজীবন অরূপ দেশের চিলেন পথিক। আনার ব্যবহারিক ( রাজ্যিক ) সভা যা স্প্রতাক্ষ, ভাব মধ্যেও তাঁর প্রতাক্ষ দর্শনে সমুজ্জুল হয়ে দেখা দিয়েচে কারো ও গানে সেই প্রমার্থ সভা। তেমনি প্রাতিভাসিক ( ভাষ্ঠিক ) সভা যা অহরহ মনে আমরা বহন করি—রজ্ঞুতে স্প্রম্বৎ বা স্বপু-দর্শনে, তারও আভাগ মাঝে মাঝে পাই কবির গানে ও কারে।। তিনি তথন ভুমার সন্ধানের পথ দেখতে চাইচেন নানা ভাবে।

> ''ছেপে জেপে তাইত ভাবি কেউ কখনো খুঁজে কি পায় স্বৰ্গলোকেব চাবি ং''

আর.

''প্রাণে গান নাই মিছে তাই--ফিবিনু যে বাশিতে সে গান খুছে।''

এইসর গানের মধ্যে প্রাতিভাষিক সভার আভাস আছে। মানুষের অভিয়য়ে ক্ষেতার কথা কবি বলেচেনঃ

সমুদ্য মান্বের সৌন্দ্রে ডুবিয়।
হও তুমি অক্ষয় ফুলর
ক্ষুদ্র রূপ কোথা যায় বাতামে উবিয়।
দুই চারি প্রকের পর।

কবির গান বাথা সম্পদে ভরা। এই বাথা সমদেদনাব বাথা—পরের দুঃখকে নিছের ব'লে বোধ করার ব্যথা। আমাদের দেশেই পেয়েচি আদি মহাকবি বাল্মীকিকে। তার মুখে প্রথম শ্লোকের জনম হ'ল শোক সংবেদন হ'তে উচ্চাবিত তার বাণীতে। কবির গানে অ'তে

> ''বাখার বেশে এলে আমার দারে কোন্ অতিথি, ফিরিয়ে দেব নারে।''

সংবেদন সঞ্জীবনীই সাহিত্য স্থান্তির পসূতি-বেদনা। স্থান্তি-বাজে কল্পনাতেই মুজি, যুজিতকের স্থান নেই এতে। তার মধ্যে আতে প্রগতি, সঞ্জতিও বিকাশ। প্রগতিই পথ, সঞ্জতি তার উপকরণ বা প্রাথের এবং প্রাণের বিকাশই ধর্ম। কল্পনার সঞ্জতিই হ'ল সঞ্জীতের উত্তুম্ন স্বর্ণগৌধ নির্মাণের উপকরণ। এই সম্পতি সহজে লাভ করা যায় না,—তার বিকাশ সাধন-সাপেক্ষ। সম্পতি সম্পন্ন ব্যক্তি যেমন কুপণ হ'লে জীবন হয় তার ব্যথা, তেমনি বিকাশহীন পাণ্ডিত্যসঞ্জী পণ্ডি হেরাও স্থান্তি যাগে দিতে পারেন না। কল্পনার সঞ্জতির জনে চাই মনো-বিকাশ। কল্পনার সঞ্জতিতে কার্পণ্য অসহা ও ব্যায়।

কেখ কেছ মনে করেন কবির গানের মধ্যে শাগুত গতিব বেগ আছে বটে কিছ জোনালো বিদ্রোহাঁতার তাতে কিছুই নেই। তার গানে পোঠার বা পাটার্নের মত ক্ষণস্বাধী ছোনালো ব্যক্তনা দেয়না,—ললিতকলার মত তার বিষয়-বস্তুর উপলব্ধি হয় ধীরে ধীরে। কবির গান ও কাবোর সৌন্দর্য ক্রমে ক্রমে স্বামীতাবে প্রতীয়মান খয়।

### ``শনৈঃ শনৈঃ যয়ৰভামুকৈভি ভদৈৰ রূপম্ রমণীযভাষ্ ।``

সৌন্দর্যের গুণই হ'ল চির-রমণীয়তা। কেবল বীবে বীবে যাব রমণীয়তা উপলব্ধি করা যায়, তাকেই সৌন্দর্য বলে। গানেব বাজ ভাবাংশ ক্রমে যখন জরে রূপ পায় এবং শ্রোভাব মনকে ভাবা-রেশে মুগ্ধ ও অভিভূত করে তখনই তাব সৌন্দর্য উপলব্ধি হয়। নায়ের বাংসলা প্রেমের স্লিগ্ধ বিকাশ হয় যখন তিনি তাব সভাবেন প্রতি মুগ্ধ নেত্রে তাকিয়ে পাকেন। গানে বা সাহিত্যে বা খনা কোনো ললিত কলায় অরাজকতাব স্থান নেই। বিদ্রোহ বিষম্ম উদ্রেক করে মাত্র, স্থায়ী ভাব রেপে যায় না,কোনো ললিত কলার তই তাব স্থান নেই। বিষম্যকর ভৌতিক প্রেলা যাদুক্রের প্রেল্ড মঞ্জত হ'তে পারে, কবির প্রেক্ত বা শিল্পার প্রেক্ত পর্যার বিষ্ঠান ব্য

চির্ভনকে নতুন নতুন বেশে ছেবেচেন কৰি তার সকল বচনাধ ভাব ঐপুৰ্য ও বিষয়বস্থা সঞ্জি নিষে। কৰিল আনে ভাই অনিবঁচনীয় ওণকে প্ৰকাশ কৰে তীর বচন-বিন্নাংসৰ কৌশ্স ভার তার বর্ণ ক্যানা যোজনা করে সুর । ক্রার বলেটেন, ইচটোর মুদ্ধে অনিবাচনের এবং বিধ্যমের মুদ্ধে রুমের আঠ বেরে দিয়েটে ছন্দ। । ২ই ছন বিশ্ববচনায় সর্বাত্র ওত্তপোত ভাবে আছে। প্রোক শ্রিটিকে আকারের মধ্যে এই চন্দ স্ত্রান বলেই এত কন্দৰ। মান্ধের ভান হাত যদি বাঁ হাতের চেয়ে খাটো বা বেণা লগা হয়, প্রত্যেকের দুপাশের চোখ নাক ঠোঁট প্রভৃতির মিল না থেকে যদি চন্দ পত্ৰ হয় ভাহলেই বিক্তি আমে। সৌন্দৰ্য-রুগ থাৰ খাকেনা।। তেমনি কৰিব কাৰ্য ও গানে ছন্দ ও জৰে ১৮ সাংখ্যা না পাকে ভাহলে ভাব হয় শোচনীয় প্রিণতি। মহাকবির গালে ছন্দ ও স্তর দুনিই। তালে লয়ে সংম সমি। বেপে চলেচে। তীৰ এক বিশেষ কাঁতি হ'ল শাগ্ৰমত বাগ বাগিণীৰ विष्ठात त्यारम भिरश्च वर्ष श्रेकारतव वारशव गर्वाग्यरम छोन निरङ्ग ৰ!াঁকে বছিগে ভোলা।

নিধুনানু, রামপ্রমাদ এবং বাউল প্রভৃতি থানও শাস্ত্রীয় রাথ-মিশ্রণে গঠিত, কিন্তু তার স্থারের বাবা ও গতি একই প্রকাবের, নৈচিত্রা নেই। অপচ কবি রাগবাথিনীর মধ্যে বাউল কার্ত্রন সরই মিলিয়েটেন তার বার্ণাকে ফোনবার প্রোজন অনুসারে। সেই কারণে বহু সঞ্জীতজ্ঞ পণ্ডিতদের কাছে কবির গান থান্য সঞ্চাত্রের মতই ঠেকে। রাগবাথিনীর শাস্ত্রীয় ব্যাক্রবণ লক্ষ্য দ্বাবা তার গীতিকলা যে এক নতুন রূপ প্রেয়েচে তা এখন ক্রমণ স্বাইকে মেনে নিত্রে হাছে। বচনের সঙ্গে স্থারের রচনায় অনির্বিচনীয় রূপ দিয়েচেন কবি বাঙলা গানে।

প্রকৃতির বিশাল রূপ ও রোচনা একই সঙ্গে কবি প্রকাশ করেচেন সঙ্গীতে ও কালো। এই লোচনার বিকাশ অভাবে সব রচনাই শোভাহীন ও জ্যোতিশূনা হয়। কাল্যের বোচনা কেবল-মাত্র দীপ্রিপ্রদা নয় চিন্টোম্বাসিত দীপ্রিপ্রদা। ভাকে ঝাদ্ধিও বলা যায়। সেই পাদ্ধির দীপ্তি এপে প্রজ্জুলিত না হলে তাঁর গান বা কাব্য সম্পূর্ণ স্থলর ও সমৃদ্ধ হতে পারত না। এর জন্য গানে সারণতা ও স্কুনার বাক্যবিন্যাস এবং লাগ্সই স্কর রচনারও প্রয়োজন হয়েটে। এই রোচনা-ক্ষল যথন প্রস্ফুটিত হয় তথন গানের মধ্যে দিয়ে স্দাবিস্তার্মান রণন ছাপ্রতহয় শ্রোতার নিকটে। সঙ্গীতের চিত্রশালা রোচন-দীপ্তিতে এইভাবে উজ্জ্ল ক'রে রেপেচেন কবি।

সকল ললিতকলার রোচনা প্রকাশ হয় অহৈত্**কী আনকে**। এই আনন্দ জাগে দুঃখীর সমবেদনায়, বীর্যবানের ভক্তাতিতে, পূষ্পের অকারণ সৌরভ বিতরণে—তার কোনো জন্মগত নিয়ম শাসন নেই। তারই ফলে গৌণভাবে কবির রচনায় সবার মনে জাগে উদ্দীপ্ত প্রেরণা। দেশকে স্বাধীনতার জন্যে সঞ্জীবিত করেচেন সকল দেশের কবিরা এই রোচন-প্রদীপ্ত গানে। দুর্বলকে ৰীয় দিতে, প্ৰবলকে সংযত করতে, উদ্ধাতকে বিনীত করতে, অশীশন্তিকে শ্রদ্ধা করতে, কবির বাণী। শিল্পীর কলার প্রয়োজন চিরকালই আছে। কবির গীতিকলা, চিত্রীর চিত্রকলা সকলের মনে সকল ভাষণা দূর ক'রে দিয়ে চিত্তকে রসরাগরঞ্চিত ক'রে দেয় । ভাই কৰির গানের বাণী অমৃত; বাণীর বরপুত্র কৰিও অমর। কবির প্রত্যেক গানের ওভবাণীর মধ্যে স্তর্গিক প্রত্যক্ষ-ভাবে পান ভগবদ্শজির ঘনুভ্তি। বুলাকন্যা বাণীর হাতের বীণা সঞ্চীতের পতীক। মহাক্ষি সেই বীণার শাশুত ধ্বনিকে। গানের প্রতি ভরের রন্ধে রন্ধে অপরূপ ও বিচিত্র রুগে স্কৃষ্টি করে গেছেন।

এই বাণীতে কবি ক্রমাগত উপনিষ্যদের 'তংরমসি' বাক্যের প্রমাণ করে গেছেন। সুষ্টা এবং স্পষ্ট সভস্ত হয়েও এক, তেমনি কবি তার নিজের সভাকে অনির্বচনীয় সভায় উপলব্ধি করেচেন গানের মধ্যে দিয়ে। এই সভাবোধের দ্বারা মানবজীবনের সকল দুর্বলতা ও দীনতাকে জয় করেছেন কবি এবং জয় করার প্রথও দেখিয়েচেন। গেয়েচেন—

''হবে জয় হবে জয় ; ওছে নীর, হে নির্ভয়।.....এ জীধার হবে কয়-–হবে কয় রে।''

তাঁর এই জমের মধ্যে ছিল অহৈতুকী মান্দ। "শিও খেমন মাকে নামের নেশার ডাকে" তিনিও সেই শাশুতকে পাবার জন্যে মনের আনন্দেই পেয়ে পেছেন। দুর্গতিক্রিই অশান্তির নক্রকুণীরাকীর্ণ এই অকূল সংসার সমুদ্রের মধ্যে কবি পানের দ্বারা নিজেকে জয়যুক্ত ও মোক্ষের পথে নিয়ে পেছেন।

কবিকে চিনতে হ'লে ভারতবর্ষকে জানতে হয় ভাল করে।

যুরোপ ভারতীয় আন্টের বেলায় ভুল করে তাদের একমাত্র সৌন্দর্যতরের (aesthetics) মাপকাঠি দিয়ে দেখে ব'লে। আমাদের
দেশে পর ললিতকলাই অধ্যান্ধ তরবোধক এবং কবি ও শিল্পীর
পথ শুধু তাই সৌন্দর্যতরের দুয়ার আঁকড়ে প্র্যাপ্ত হয়নি। আমাদের
বৈদিক ঋষিরা অজানিতের অপ্র্যাপ্ত অপরূপকেই বিশ্বের সকল
রূপের প্রকাশের মধ্যে উপলব্ধি করে গেছেন। "বর্ধাকৃতির্ভ পান্তত্ত্ব—নির্ভ পঃপরমেশুরঃ"—বেখানে আকৃতি সেধানেই তুন
বর্তমান, পরমেশুরই নির্ভ প। তাই শিল্পী ও কবিদের নিক্ট
বিশ্বরচনার প্রত্যেক আকার—এমন কি অণুপর্যাণুতেও স্কটিকর্তার (নিরাকারের) রূপ-প্রতীক প্রত্যক্ষ। ৩৩ কোটি অংকও
এই বিরাট অগ্নিত গ্রিতের একটি প্রতীক মাত্র! শিল্পীরা
অনন্ত বোধক রূপকশ্বনা প্রকাশের প্রপ্র প্রেরিক তাই!

মহানির্বাণতম্বে শ্রীশ্রীকালীর বিষয় আছে:

''তব রূপং মহাকাল জগৎসংহারকারকঃ মহাসংহারসময়ে কালঃ স্বং থাসিস্যতি।''

— মণাৎ, 'তোনার রূপ মহাকাল এবং জগৎ সংহার কারক।
মহাপ্রলয়ে সর্বকাল গ্রাম হবে তোনাতেই। মহাকবি রবীজনাথ
নাবাজের সংহার রূপ দেখিয়েচেন তার রচিত একটি গানে।

অন্তশ্জির প্রতীকরূপ দশপ্রহরণধারিণী দুর্গাব ব্যাভ্য হন্তের ভাবও কবির গানে ফুটেচেঃ

্রিক হাতে তার কুপাণ আছে স্থার এক হাতে হার সে যে ভেঙেছে তোর ধার।

(शोतांशिक উर्नशीरक वर्गगा करतरहन—

ান্থ মাতা নহ কন্যা, ন্থ বৰু জন্দ্রী রূপধী......মুগ্রুগান্তব খাঁতে এমি শুৰু বিশ্বেৰ প্রেম্পী।

এইতাবে কৰি পৌরাণিক অপসরাকে একটি মানসজন্দরীতে পরিণত করে গেছেন। বিশ্বের মধ্যে অনজের বেণুবাদন ভন্তে পেযে তার গানের বাণীতে থা ধরে দিয়েটেন
তাতেও সেই পৌরাণিক নীলমণি ক্ষের বংশীফানির কগাই মনে
করিয়ে দেয়। কবির নিকটি এইসব দেবরূপ অনজেবই পত্রীক।
কবি জানতেন যে—

ান দেবে। বিদ্যতে কাঠে, ন প্রস্তরে, ল মূন্ময়ে দেবে। হি বিদ্যতে ভাবে, অসু|ং ভাবে। হি কারণ্য ।''

অর্থাৎ, দেবতা কাঠে, প্রস্তরে বা মৃন্ময়ে নেই—দেবতা ভাবেই বিদ্যান এবং ভাবই তার কারণ। এই ভাবরূপকে প্রত্যক্ষ কবার বিষয় কবি গেয়েকেন--

> ় ``চোপে দেখিষ্ প্রাণে কানা— হিয়ার মাঝে দেখুনা ধরে ভ্রনখানা ।``

রূপে রগে কবি অজানাকে ভাবের মধ্যে এইভাবে পাবার পথেই গান গেয়ে গেছেন আজীবন। স্বাইন মর্নে মর্নে অরূপের র্যাবেশ কবি পেয়েছিবেন তাই।

``তোমার ভুবন মর্মে আমার লাগে, তোমার আকাশ অধীম কমল অন্তরে মোর জাগে।``

তাঁর সকল থান রচনার মধ্যেই সর্ব আরাধনা পুঞ্জীভূত হয়ে আছে। তিনি থানের স্তবের মধ্যে যে উপলব্ধি করেচেন তাতেই তাঁর সিদ্ধিলাভ হয়েচে। তিনি তাই অনম্ভের নিকট প্রার্থনা জানিয়েচেনঃ

``তোমার কাছে এ বর মাগি, মরণ হতে যেন জাগি গানের স্থরে ।

তিনি যথাপিই তাঁর গানের মধ্যেই মরণের পারে পুনরায় জীবন পেয়ে পুনজীবিত হয়েচেন এবং অমর হয়েচেন।

কবির গানের অন্তঃপ্রকৃতির বিষয় আরে। একটা কথা বলার আছে। কবিব গান স্বতঃস্ফুর্ত গীতিকাব্য। কথা ও স্তরের একই প্রানান্য। সঙ্গীত শাস্ত্রমতে স্তরকেই প্রাধান্য দেওয়া হয়। কি স্ব কান্য থেমন ছণে ও শংকে, চিত্র যেমন রেখা ও বর্ণে তার সকল বজব্য প্রকাশ করে এবং তার তারার্থিও সফুট হয়, তেমনি করির সঙ্গীতেও স্তর ও কথার গাটিছড়া রাঁধা আচে। যেমন বিষয়বস্থর ভারসম্পদে গড়া কোনো চিত্রকলার রেখা বা বর্ণ যা' শিল্পী দিয়েচেন তার কোনো নড়চড় করা যায়না—-তেমনি করির রচিত কথাও স্তর দেওয়া গানে অন্য কোনো তর যোজনা করা যায়না। পদা যেমন তার দলগুলি নিয়ে সম্পূর্ণ ও স্তন্দর, তার কোনো একটা পাপড়িকে অন্য ফুলের পাপড়ি বসিয়ে বদলানো যায়না, এও তেমনি ব্যাপার। সর শিল্পেরই লক্ষণ হ'ল এইভাবে সম্পূর্ণতা দেওয়া।

চিত্রকলা যেমন কেবল থাকার বা বর্ণেতে আবদ্ধ নয় তেমনি গানও জুর এবং কথাতেই কেবল প্র্যবৃধিত নয়। তার রুণন যুখন চিত্রে এসে লাগে তথ্যই তার সম্পূর্ণ এ জানা যায় এবং তার বিষয়বস্থার বজুবা সফুট ২য়। স্থার কেবল মনে এনজ বর্ণের নির্মুক্তি দেয় আর রেখাতাগের ছক্ত জাগায়। স্থারের সফ্লে কথার সংযোগে ফোটে বিষয়বস্থার সারবাতা রূপ ও ভাব। তেমনি জুবু আকারের দ্বারা চিত্রে প্রাটার্ণ স্কৃষ্টি কর। যায় নাত্র। তাতে সারবাতা বিষয়বস্থার প্রকাশগুণ নেই। কবির গান কেবল প্রবের প্রাটার্ণ নয়, তাতে আছে গারবাতা বিষয়বস্থার ভাবাবেশ। তার

গান মানুমের মন তথ্যর করে; দু,খার দু,খ দূর করে, অবুরোর মনে বোরশক্তি জাগায়, অবামিককে বর্মবুদ্ধি দেয়। কথা ও স্থরের অপূর্ব সংযোগ ঝিমিকবি করে গেছেন তার গানে। তাঁর মনের মুখ ফিরিয়ে রেপেটিলেন ভুমার দিকে প্রতিনিয়ত এবং তর ও কথায় তারই আমেজ দিনে গেছেন বুলো যুগে মানুমকে উন্নত করতে ও পরিশুদ্ধ করতে। যে কেই মখন তার কোনো গান গাইবেন এবং যিনি শুনবেন উভয়েই সেই রসামৃত আস্বাদ করতে পারবেন। তার গান চিরকালের সম্পদ।

কঠোপনিষদে আছে--

''ষবাণি ভূতানি আয়নোবানুপ্ৰাতি''

সমস্ত ভূতবৰ্গকে নিজের মধ্যে দেখেন কৰি। তাৰ ধানি, জানি, জপ, তপ, সৰ্ভ উপলব্ধি করা যায় তার গানের ভিতর দিয়ে। স্মীত্তর বিষয় শাস্ত্রে আজে:

``লপকোটিওণ' ব্যান' ব্যানকোটিওণ লয় । । `লএকোটিওণ', গান্, গান্ত প্রতর' মহি।।``

মধুৰ তোমার শেষ যে না পাই, ধহৰ হল শেষ— ভুৰন জুড়ে ৰইল গোগে আনক-আবেশ। দিনাতের এই এক কোপাতে সফ্টামেণের শেষ যোগাতে মন যে আমার পুঞ্জিরিছে কোথায় নিক্জেশ।।

সায়ওনের কাওফন্দের গছ হাওয়ার 'পরে অঙ্গ বিহান আনিজনে সকল অঙ্গ তবে। এই গোধুলির বুসবিমায় শ্যমলফলার গামায় গামায গুনি বনে দলাওরে অগীয় গানের রেশ।।

ষ্ট্রটগার্ট্ ২১শে গেপ্টেম্বর ১৯২৬

STLYMEDYD



## मन्नीए त्रवीस्त्वाथ

সোমোন্দ্রনাথ ঠাকুর

ভারতীয় সংগীতের মূল রুমটি হোলে। নৈর্ব্যক্তিক বিশ্ব-রুম। শতান্দীর পর শতান্দী ধরে এটি ছিলে। নির্বিশেষের লীলাভূমি। বিশেষের স্থান ছিলে। না ভারতীয় সংগীতের রাজ্যে। কোনো অকটি বিশেষ সকালের রূপ বর্ণনা করে না ভৈঁবো কিয়া ভৈরবী। ভারা প্রকাশ করছে এমন একটি স্কালকে যা সূব চিহ্ন নিঃশেষে মুছে ফেলে দিয়েছে আপনার মুখ পেকে। স্বামাদের রাগ্রাগিণীর রস তাই এই ব্যক্তি-বিশেষ্কহীন নৈর্যক্তিক রস। বৈচিত্রের অবকাশ নেই এই ব্যক্তি-স্বাত্ত্র-বজিত লাগ্রানিগীর মধ্যে। এপচ বিশেষকে নিয়েই স্ফটির লীলা। বিশেষ মনোভার, বিশেষ ফদলাবেগ, বিশেষ অনুভৃতিকে প্রকাশ করাই হোলে। আটের উদ্দেশ্য। নিৰিশেধের নিস্তরক্ষ ধারায় যেই বিশেষ দেখা দিলে। এমনি ভাব এলো, রস এলো, স্বাষ্ট স্থক হোলো। চিরকালের মৰ সকাৰ ছেকে একটি নিৰিশেষ সকাৰেৰ বসাস্বাদন কৰে মানুমের মন তুপু নয়। মে চায়—ব্যৱস্থিত পেয়ালায় ঢালা একটি রঙীন সকাল, শরতের মন-কেম্--করা উদাসী স্কাল, কালো रमस्यत स्थामाने रामध्या नयोत भनान, शीर धत करचनि-मात्रा भनान, ভালোবাসার আলো-ছালা স্কাল, বির্দেশ সিগ্ধ প্রশান্ত পাওুর সকাল, অশুস্তিত সকাল, আনন্দ-উজ্জ্ব সকাল এই সকাল ওলির প্রতিনির ব্যাভি-সাতম্ব বিশেষ রম গাস্তাদন করতে। ভারতীয় সংগীতের নৈৰ্ব্যক্তিক নিবিশেয়ের বাজ্যে বিশেষের প্রকাশ, ব্যক্তি-স্বাতন্ত্র অনভতির প্রকাশ নিয়ে এলো রবীক্রনাথের গান। গান আর নৈর্ব্যক্তিক বইলো না। বিশেষ তার অসীম বৈচিত্র নিয়ে দেখা দিলো ওরের বাজে। গান আর নিছক ভরের ব্যঞ্জা রইলো না, গান তখন বিশেষ মনোভাবের ব্যঞ্জনা হয়ে উঠলো। ভৈবো আৰু ভৈৱৰী হাৱ মানলো প্ৰতিটি সকালের বিশেষ অনিৰ্বচনীয়তাকে প্ৰকাশ করতে। তাই ওৱের মিশ্রণ অপরিহার্য হয়ে পড়লো। আর এই স্তরের মিত্রণের প্রয়োজন হোলো শুৰ छत्तत करमा महा, डांन धकार्यत करमा।

নবীক্রনাপের গান আর একটি নতুন্ধ নিথে এলো আমাদের গানের এলাকায়। ভারতীয় দরবারী সংগীতে গানের স্থারের ও কথার মধ্যে অধিকাংশ কেত্রেই কোনো মিল ছিলো না। চমৎকার স্তরের সঞ্চে অতি নীর্ম কথার মিলন ধাননেই ছিলো রেওয়াজ। ওবু স্বানিকে দাঁড় করাবার জন্যেই গানের কথাওলি ব্যবহার করা হয়েছিলো এতে। দিন।

গানের কথার রস ও স্থারের রস, এই দুই রসের নিধান ঘটেছে রনীন্দ্রনাথের গানে। কবিতার রস আর স্থারের রস, এই দুটি আলাদা হলেও এদের নিলন সম্ভব। তবে সব মিলনের মতো এ নিলন ও তিনিই ঘটাতে পারেন যিনি প্রজাপতি অর্থাৎ সুষ্টা। রনীন্দ্রসংগীতে গানের কথা আর গানের স্থার, এ দুটির কোনোটাই আল্প-বিভাপ্তির অহংকারে কুরুচির পরিচয় দেয় নি। কথা স্তরকে অবজ্ঞা করে নি, স্তর্প্ত কথাকে অবহেলা করে আপনার পার্থকোর অসম্পতি প্রকাশ করে নি।

কোনো ক্ষেত্রেই সংস্কারকে সম্পূর্ণ বর্জন কর। সম্ভব নয়, উচিতও নয়। সংগীতের ক্ষেত্রে সেই একই কথা প্রযোজ্য। রাগরাগিণীর এলাকার সম্পূর্ণ বাইরে গিয়ে তো স্কর্মন্ট হয় না। রবীক্রনাপের কথায়—''যতো দৌরাপ্তই করি না কেন, রাগরাগিণীর এলাকা একেবারে পার হোতে পারি নে। দেখলাম তাদের শাঁচান এড়ানো চলে কিন্তু বাগানৈ তার বজায় থাকে। আমার বিশ্বাস এই রক্মই চল্বে। কেন না আটের পায়ের বেড়িটাই দোয়ের, কিন্তু তার চলার বাঁধা-প্রদায় তাকে বাবে না।''

রবীক্রনাথের প্রথম যুগের থানে যদিও বিষয়ের দিক থেকে নৈচিত্র ছিলো অধুরন্ত, কিন্তু গে গানগুলি ওরের দিক থেকে দ্বনারা সংগীতের স্তরেন ঠানের মধ্যেই বন্ধ ছিলো। বাথেশী-বাখান তেওৱা তালে 'আনাব নিলন লাগি তুমি', বেখাগ চৌ তালে 'ভ্রম হতে তব এভ্রম মাঝে', আশাবরী ঝাঁপাঠালে 'মনমোহন গছন যামিনী শেষে', কানাড়া চৌ ঠালে 'ছেরি এথবহ তোমারি বিরহ ভুবনে', শ্রীরাগ তেওৱার 'কার মিলন চাও বিরহী', বড়ংস সাবং চৌ তালে 'তারে আরতি করে চন্দ্রত্পন', আড়ানা চৌতাবে 'বাণী তব ধার', —এই ওলি হচ্ছে এই পর্যাধ্যের কতকওলি গান।

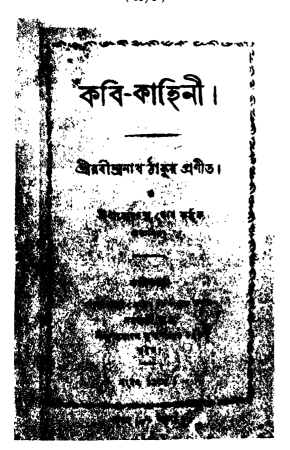
প্রচলিত রাগরাগিণী দিয়ে সব অনুভূতি প্রকাশ করা সম্ভব নয়, এইটো অনুভব কর্ডিলেন রবীজ্নাধ। এমন অনেক অনভত্তির সন্ধান পেলেন কৰি ধানের ঐপুর্যা, গভীরতা ওচমৎকারিয় ধরা পড়ছিলোন। চলুতি রাগনাগিণী দিয়ে। ভাই রবীক্সনাথ অনুভ্তিওলির পুণ প্রকাশের তালিদে মতুন স্কর স্টের দিকে মন দিলেন। বলাই বাজল যে রাগবাগিণীর মিশ্রণ থেকেই নতুন নতন সংরের স্কাষ্ট। । তাই ঠাট ও মিত্রণ সন্ধরে রবীক্রনাথের ধারণা-ওলি আমাদের জান। দরকার। তিনি বলছেন ''গানের জীব-त्काम कराक करतकाँक निर्धिय छरतत भिल्लन । अद्ये यन पोला-ताँता স্তর ওলিকে নানা আকারে সাজিয়ে রচ্ফিতা গান বাঁধেন। এমনি করেই সকল দেশের গানেই আপনিই কাতকগুলি স্থারের ঠাট ৈত্রী হয়ে ওঠে। সেই ঠাটওলিকে নিমেই গান তৈরী হয়।" त्रवीक्तनाथ वलएकन--- '' बहे शिहे अलित आग्र छटनत छेप्रदेश शीन-রচয়িতার স্বাধীনতা নির্ভর করে। স্তরের ঠাটওলি ইঁটের মতো হলেই তাদের দিয়ে ব্যক্তিগত বিশেষত্ব প্রকাশ করা যায়। দেয়াল কিস্বা আন্ত মহলের মতে। হলেই তাদের দিয়ে জাতিগত সাধারণতাই প্রকাশ কর। যায়।'' প্রতিটি অনুভূতির 'জাতিগত সাধারণত।' নয়, তার 'ৰাজিগত বিশেষম' ফুটিয়ে তোলবার জনো রাগ-রাগিণী ওলোকে ভেঙ্গে চুরে স্তরের টুক্রোওলোকে নব নব স্তর-রূপে বিকশিত করতে হবে। রবী:দুর্নাপের নিজের কণায় ''আমাদের দেশের গানের ঠাট এক একটা বড়ো বড়ো ফালি. তাকেই বলে রাগিণী। আজ সেই ফালিওলোকে ভেঙ্গে-চুরে মেই উপকরণে নিজের ইচ্ছেমত কোঠা গড়বার চেটা চলছে।

কিন্তু এই ভাঙ্গা-গড়ার স্বাধীনতা, নব নব স্থর-স্বাইর জন্যে

POET IN 1886

e e

Title page of the first printed book of Poems (1878)







১২৯৩-এ কবি

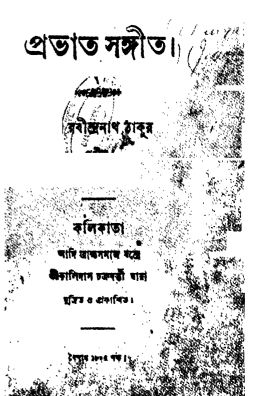
এই কাহিনী কাব্যই আমার রচনাবলীর মধ্যে প্রথম গ্রগ্ধ
আকারে বাহির হয়। আমি যথন মেজদাদার দিকট
আমেদাবাদে ছিলাম তথন আমার কোনো উৎসাহী বন্ধু এই
বইথানি ছাপাইয়া আমার নিকট পাঠাইয়া দিয়া আমাকে
বিশ্রিত করিয়া দেন।

—জীবনশ্বতি (১০৮ গৃঃ)



১२२১-এ कवि

Title page of 1st Edition of the 'Provat Sangeet' (1884)



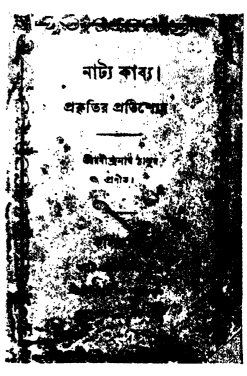
প্রথম সংস্করণের নাম পত্র ১২৯১



রবীজনাথ--- ১২৯২

TAGORE IN 1885

Title page of 1st Edition of 'Prakitir Pratisodh' (1884)



मन ১२२১

WITH DAUGHTER MADHURILATA & SON (1889-90)



কন্তা মাধুরীলভা ও পুত্র সহ (১৮৮৯-৯০)

1885

श्री द्वा । प्रश्नी प्रती प्रश्नी प्रिकी प्रती प्रती प्रती प्रती प्रती प्रती प्रती प्रती प्रती प्रती

अवस्थान मुख्य वर्ग क्रिक वर्ग वर्ग क्रिक वर

ক**লিকা**তা

আদি আক্ষমনাক্ষ বত্তে
জিলালিগাল চক্ৰবৰ্তা থাকা
ব্যৱিক!

০০ ন: অগৰ চিৎপুৰ হোত ধৰ্ষতে অ্কাশিক,
বৈশাগ ১২১২।

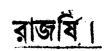
मुना अब होका रहा है

Title page of the first Edition of 'Padaratnavali'

ऽ२२२



AS VALMIKI IN HIS OPERA VALMIKI PŘATIVA (1881)



জানবীক্রনাথ) • এণড়



>330

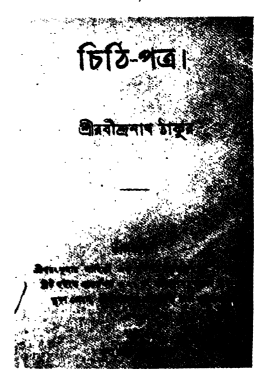
Title page of the 1st Edition of 'Rajarshi'



শিশু হুরেন্দ্রনাথ ও রবীক্রনাথ—(১৮৮৭)

WITH SURENDRANATH TAGORE IN ENGLAND (1887)

1887

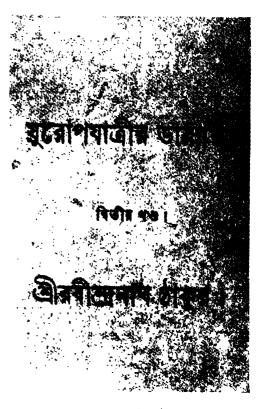


Title page of the first Edition of 'Chithi-Patra'



1890

Title page of the 1st Edition of 'Europe Yatrir Diary'



1893

প্রথম সংস্করণের নামপত্র

#### WITH HIS FRIEND PHILOSOPHER & GUIDE SRI PRIYANATH SEN



বন্ধু প্রিয়নাথ দেন সহ (১৮৮২)

Title page of the 1st Edition 'Sandhya Sangeet' (1882)



2500

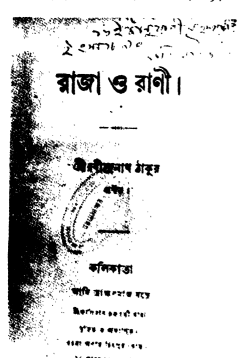
'সন্ধা সঙ্গীত' রচনার (১৮৮২) দারাই আমি এমন একজন বন্ধু পাইয়াছিলাম বাঁহার উৎসাহ অনুকূল আলোকের মতো মামাকে কাব্য রচনার বিকাশ চেষ্টার প্রাণ সঞ্চার করিয়া দিয়াছিল। তিনি শ্রীযুক্ত প্রিয়নাথ সেন। · · · · ·

—জীবন স্বতি



বিলাতে - ১৮৯•

Title page of the 'Raja o Rani' (1889)



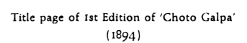
প্রথম সংস্করণের নামপত্র

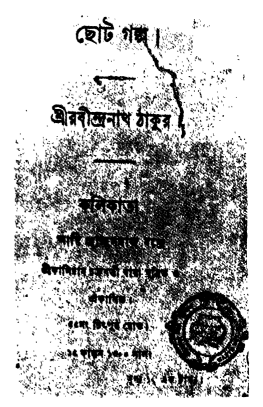


POET IN 1908



কবি - (১৯০৮)





প্রথম সংস্করণের নামপত্র ( ১৩০০ সাল ) স্থানের উপাদানগুলিকে ভেন্সেচুরে নানাভাবে সাজিয়ে নেবার স্বাধীনতা স্বেচ্ছাচারিতা নয়। রাগরাগিণীর ঠাটগুলিকে ভেন্সে ফেলে তাদের টুক্রোগুলোকে নতুন করে সাজিয়ে স্বরের নতুন জীবকোষ তৈরী করবার যে চেঠাই আমরা করি না কেন, রবীত্র-নাথের ভাষায়, 'সেই টুকরাগুলি যতই টুকরা হোক তাদের মধ্যে সেই আন্ত জিনিসানার একা। বাঞ্চনা আছে।' এই 'আন্ত জিনিসানার ব্যঞ্জনা'-র অনুভৃতিই হোলো স্বর-মিএণ-তত্ত্বের সার কথা। যিনি টুক্রোর মধ্যে আন্ত জিনিসানা দেপতে পান না, তিনি মিএণের অর্থাৎ নতুন স্বর-স্কটির অধিকারী নন। রূপের অর্থাও ও সমগ্র অনুভৃতি, শ্রুতির অনুভৃতি ও মূর্চ্নার জান—এই হচ্ছে নতুন স্বর-স্কটির পাকে অপরিহার্য।

কি অপূর্ব নিপুণতার সঙ্গেই না রবীন্দ্রনাথ স্থরের মিএণ ঘটিয়েছেন! তাঁর প্রসিদ্ধ গান 'আছে দুঃখ, আছে মৃত্যু' গানটি দেখন। পানটি আশাবরী, ললিত, রামকেলি ও বিভাসের মিলনের ফল। এমনি স্কৃষ্টির নিপুণতা যে গান্টিতে কোনো একটি রাগকে जालांना करत धतनांत (गा (नर्षे । गरन घराछ, नृति এकांनिरक ধরেছি, দেখি, অমৃনি সে সরে গেছে। ওদ্ধ 'বা'ও ওদ্ধ 'নি'র আশেপাশে আনাগোনা নেই, বিভাগ রূপহীন, অগচ কত্রক ওলি স্তর আচে বিভাগের প্রতিনিধি ২য়ে। রামকেলি লুকিয়ে ফ্টেড়ে স্বরবিন্যাসে। 'কুস্তম ফোটে' কথাওলির স্তর ললিতকে প্রকাশ করছে। আর সব ছাপিয়ে আছে আশাবরী। ভীমপলঞ্জীর সঙ্গে मल्डारनत मिंधर्प यरनक शीन तहना करतरहन तनीक्रनांप, रामस, ব্রিঝ বেলা বহে যায়', 'আমার সকল দুখের প্রদীপ জেলে', 'নাই' রুস নাট', 'আকাণে আজ কোন চরণের আসা যাওয়া' প্রভৃতি গান্ওলি। সার্ভ, মলার ও কানাড়ার মিএণ তিনি ধানিয়েছেন 'চক্ষে আমার ত্যল' গানটিং হ। মীড় ও নুষ্ঠনার ঠাযবুনুনি নেই গানটিতে, আক্ষিক পরিবত্তনের পেলা ধরা দিয়েছে এর হৃদয়-হরণ স্থরে। তিলক কামোদ ও দেশ, এই দুটি রাগের সঙ্গে মল্লারের মিশ্রণ রবীক্রনাথের এক খনবদ্য স্বাস্টি। 'ঝড়ে যায় উৎড় যায় গো । গানটি এই তিন রাগের ত্রিবেণীসঞ্জয়। । আমি তোমার সজে বেঁৰেছি আমাৰ প্ৰাণ গানানিৰ স্থৱে পঞ্চমেৰ সঙ্গে বাহাৰ এসে মিলেছে। ললিতের আমেজও লেগেছে স্তর্নীতে। সোহিনীর সঙ্গে পঞ্মের মিলন হয়েছে 'আজি বরিষণ মুপরিত' গানটিতে। এ রকম মিএণ রবীক্রনাথের আগে কেউ কখনো करतन नि। कि अनुभग এই मिल्ला! এ तकम अकृत छ উদাহतन দেওয়া যেতে পারে রবীক্রনাথের ধর-স্টির।

ভারতবর্ষের নানা প্রদেশের নানা স্থরের গান রবীক্রনাথ ভেঙেছেন। শুধু ভারতবর্ষের নানা প্রদেশের স্বরে কেন, পাশ্চাত্য সংগীতের স্থরেও গান বেঁধেছেন তিনি। বালমাকিপ্রতিভার কোলী কালী বলো রে আজ' গানানি, আর 'ফুলে ফুলে ।বল দলে'ও 'পুরাণো সেই দিনের কথা প্রভৃতি গান পাশ্চাত্য গানের স্থরের ছাঁচে চালাই-করা।

ভারতবর্ষের অন্য প্রদেশগুলি পেকে যেস্ব স্থাইন্থ করে গান বেঁধেছেন রবীক্রনাথ ভার মধ্যে উল্লেখযোগ্য, মহীশূরী ভজনের স্করে 'আনন্দলোকে মঞ্চলালোকে, মাদ্রাজী গানের স্করে 'নীলাগুন ছায়া' ও শিথ ভজনের স্করে বাজে বাজে রম্য বীণা গানগুলি।

হিন্দী গানও অনেক ভেঙ্গেছেন যেমন মিঞাকি মল্লারের স্তরে গাঁপা কোপা যে উধাও হোলো অপূর্ন গানটি। নিঞাকি মলারের রাগ-শুদ্ধতা ঘুচিয়ে রবীক্রনাপ এই গানটির কয়েক জায়গায় কোমল নি. কোমল দা. নি, পা. এই স্বরগুলি ব্যবহাব করেছেন। তাতে শুদ্ধতা-বিশারদ ওস্তাদদের মনে বিভুগ্গ জাগিয়েছেন ইয়তো. কিন্তু স্থরটি অপূর্ব ইয়েছে। লফ্টো অঞ্চলের ফুরে বেঁবেছেন 'তুমি কিছু দিয়ে যাও'। কাফি স্তরের হিন্দী গান ভেঙে এফেছে 'অশুভরা বেদনা' আর ভৈরবী স্তরে গাঁগা মীরাবাইয়ের একটি গানের স্তরে পিলু আর বারোয়া মিশিয়ে বেঁবেছেন 'কথন দিলে পরারে'। ট্পাও মহাক্রির প্রশাদ লাভে বৃদ্ধিত হয়িন। তবে রবীজ্রনাথ নিশুবাবুর ট্পাব চেয়ে পরিমিত তানের, চিকণ ও স্বল্প কাজের শোরীন ট্পার ধরণ বেশী পচন্দ করতেন। ট্পার স্থরে বেশেছেন—'বন্ধু রহা রহা সাথে,' 'ইদয়বাসনা পূর্ণ হোলো,' 'কে বিসলে আজি হাদয় আগনে', 'এ পরবাসে রবে কে' প্রভৃতি গানগুলি।

দেশবিদেশের বহু গানের স্তর চয়ন করে বরীন্দ্রনাথ গান রচন। করেছেন, কিন্তু এই প্রসঞ্চে একটি জিনিস যেন আমর। कथरना जुरल ना योग्ने स्य जिनि नकलनितन जिरलन ना, प्रशीर या পেলেন তাই ছবছ ধরে দিলেন এই গোলামি তিনি কখনো করেন নি। যা নিযেডেন তার সঞ্চে তার প্রাণের স্তরের দু একটি স্থর मिलिए। তीत निरञ्जत अञ्चत---भेश्वरर्यत तह मिशिएस त्रवीक्षनाथ তাকে সত্য করে গ্রহণ করেছেন। নিজের রও ও *দ্বর* না মেশালে কোনো কিছুকেই নিজের করে নেওয়া যায় না। উদাহরণ স্বরূপ দেখুন বাহাব রাগের 'আজ বহিছে বস্তুপ্রন স্কন্দ' গানটি। এটি হিন্দী গান ভাঙ্গা। গানটি মূলত বাহার রাগে হলেও রবীজুনাথ গান্টির ছায়গায় ছায়গায় এমন দু-একটি স্বর-যোজনা করেছেন যেওলি রাগের দিক থেকে নিচার করলে 💩দ্ধ বাহারে লাগে না। এখন যদি কোনো ওস্তাদ 'আজি বহিছে বস্তু প্রন সুমুল গান্টিতে শুদ্ধ বাহারের রূপ ফোটাবার জুনো মরিত্রা হয়ে লেগে পড়েন তো তাঁকে বোঝাতে না পরিলেও সাধারণ মানুষকে এটা সহজেই বোঝানো যাবে যে গানের স্তরকে রবীঞ্রনাথ বাবহার করেছেন গানের কথার ভাবটি ফুটিয়ে তোলবার জনো। রাগ-রাগিণীর রূপ ফোটানোর জনো *ও*বকৈ তিনি কখনে। ব্যবহার करतन नि । तनौक्षरारथेत निरञ्जत कथोश--''यपि मनारमत स्नारन প্রথম দিলে ভালে। ওনায় আর তাতে বর্ণনীয় ভাবের সহায়ত। করে তবে জয়জয়তী বাঁচুন বা মরুন, আমি পঞ্চাকে বাহাল त्राधित ना (कन ?``

তাই রবীক্রমাপের হিন্দী-ভাদা গামওলিতে ওদ্ধ রাথ রূপ ফুটিয়ে তোলবার অমাজনীয় প্রায় থেকে আমাদের বিরত থাক। উচিত। রবীক্রমাপের গানের স্তরওলির বিশেষ্য লোপ করে তাদের মাধারণ করে জাতে তোলবার চেঠা করলে স্তরওলির অমন।মাধারণতা মই করা হবে।

রবীঞ্জনাপের পানে তান যোজন। সম্বন্ধেও সেই একই কথা খাটে। রবীজনাপ তানের দীর্ঘ টানাটানি পছল করতেন না। চিকণ কাজের সন্ধন্ধ তানের এই ছিলো তার পছল। পানের একটা এংশ হলেছ বসাধ্রক বাক্য। সেই বাক্য ওলিকে ভেঙ্গে চুরে ভাবের অংশ নিয়ে বেপরোয়া ব্যবহার করা যায় না। তাতে রসের বাঘাত ঘটে। তান হচ্ছে ওরের অলংকার। অলংকার পরতে ছানা চাই, পরাতে জানা চাই। মাত্রাবোধ না পাকলে অলংকার সৌল্বের হানি করে। বহু ললনা তাঁদের ললিত দেহে সেই বিপদের প্রনাণ নিয়তই বহন করেন। রবীজ্ঞনাপ তার পান ওলিতে সে সন্ধন্ন তান গ্রহার করেছেন, সেই তান ওলিকে বিস্থারিত করবার

থিবিকার কারো নেই। কেন না যুাঠার স্বান্টির উপর হাত চালাবার অধিকার আনিপোরে নানুমের নেই। যুাঠা তাঁর স্বান্টির সমগ্র রূপটি করেন, তার পেকেই রম, তার পেকে স্বান্টি। যিনি গান গান তিনি মাধারণত যুাঠা নন, তাই যুাঠার রমোপলন্ধি তার নেই। রবীঞ্জাপের কথায়—'মাদের শক্তি আছে তারা থান বাঁবে আর মাদের শিক্ষা আছে তারা থান বাঁবে আর মাদের শিক্ষা আছে তারা থান থায়। এরা দুই জাতের মানুষ। দৈরাথ এদের ছোঙ মেলে....। ফলে দাঁড়ায় এই যে, কলা-কৌশলের কলা আশান থাকে গানকতার ভাগে আর ওস্তাদের ভাগে পড়েকৌশল অংশনৈ। কৌশল জিনিস্টি খাদ হিসেবেই চলে, সোনা হিসেবে নয়। কিন্তু ওভাদের হাতে খাদের নিশল বাড়তেই খাকে। কেননা ওস্তাদ মানুষ্টাই মানারি, এবং মানারির প্রভুম্বই জগতে গব চেয়ে বড় দুর্ঘননা।

এই কার্নেই রবীজনাপের গানে, তার গানের জ্ব-দেহে তানের জীতিন। যোগ করবার থবিকাব গায়ককে দেওয়ার এপ হবে রবীজনাপের গানকে জর্ঘুই। নয়, জ্ব-কৌশ্লী গায়কের কৌশ্ল দেখানোর যুদ্ধ করে তোলা।

্যমন বাংলা কবিতার ছ্পের আঙ্গতা দূর করেছেন রবাজ-নাগ প্রারের রাজ্যে যুগ্ম ব্যক্তি দু নাত্রা হিসেবে ব্যবহার করে শবেদর মধ্যে ফাকটুকু স্বনিতে বিস্তারিত করে, তেম্মি নানা চুপ্দের প্রতিন করে গানের স্তর্-দেহকেও সাজিয়েছেন।

রবাজ্রনাথ ভাবের উপর লক্ষা রেপে গানের ছল-বৈচিত্র পাধন করেছেন, থেমন কোলমুগ্যারি 'আর নছে আর নছে' আর বিসন্ত গীতিনাটোর 'বীবে বীবে বও' গোনদুদিতে ছলের মন্থরতা দৃষ্টি করেছেন ভাবের দিকে লক্ষা রেপে। আবার ছলে ও তালে উল্লাস, পৌক্ষাও উচ্ছাুস ফুটিয়েছেন 'আমরা মূতন যৌবনেরি দূত', 'হৃদ্য আমার নাচেরে আছিকে' প্রভৃতি গানে।

আবার যুক্তাকরের উচ্চারণে তল-বৈচিত্র স্থাই করেছেন। সর্বথরতারে দজে, 'গ্রুন কুন্তন কুন্ত নাবো', 'হিংসায় উন্মত্ত পুথুী' প্রভৃতি গান যুক্তাকরের ধ্বনির মিশ্রণে ঘটিনব রূপলাভ করেছে।

কথাৰ ধ্বনি-বৈচিত্ৰে ছন্দের বৈচিত্র এনেছেন, যেমন, 'বাজোরে নাঁশরী বাজে। গানানৈতে মধুকরপদত্তর-কম্পিত-চম্পক-অঙ্গনে' এই কথা ওলিব ধ্বনিবৈচিত্রের খাবা ছন্দের বৈচিত্র স্বষ্ট হয়েছে।

কোপাও আনার ধূনের চন্দের বিভিন্ন নাত্রায় কথার বিরামে

ছ-দ-বৈচিত্র এনেছেন যেমন 'ফু—লে ফু—লে চ—লে' এই তিন নাত্রার ছনেদর পানে মাঝের মাত্রায় বিরাম দিয়েছেন।

কথার দিতীয় সফারে ঝৌক দেওয়া তালও স্বাষ্ট করেছেন, যেমন 'ভূমি তো গেই যাবেই চলে' গানানিতে।

একঁই গানের নান। অংশের বিচিত্র ভাবওলিকে ফুটেয়ে তোলধার জনো একই গানে বিভিন্ন তাল ব্যবহার করেছেন, যেমন 'ঐ আগে ঐ অতি ও হৈ নিরুপম।' গান দুটিতে।

কোপাও আবার তালের বিভিন্নতার গীনে ছল-বৈচিত্র এনেছেন। বেমন শ্যামল ছারা নাই বা এলে গান্টি ২।৪ মাত্রার তালে, 'কাঁপিছে দেহলতা পর পর' এটি ৩।৪।৪ এই এগারো মাত্রা ওচ্ছের একাদশী ভালে, 'জীবনমর্বের সীমানা ছাড়ারে' আহাত মাত্রার রূপকড়া তালে, 'ও দেখা দিয়ে যে চলে গেলে' গান্টি ৩।৬ মাত্রার নব তালে ও মেতে যেতে এক্লা প্রে' গান্টিতে ১)২ নাত্রার রূপক তালে।

ভারতীয় সংগীতের ধারার অন্তর্শিহিত ত্বনি সম্পূর্ণ ভাবে 
নায়ত্ত করে রনীঞ্জনাপ ভারতীয় সংগীতের স্পষ্ট যোতহীন বন্ধ
জলে নতুন স্তরস্পার গ্রোত এনেছেন। শুরু তাই নয় ভবিষ্যতে
কোন্ দিক পেকে ভারতীয় সংগীতের বিকাশ সম্ভব তারও ইন্ধিত
তিনি দিয়ে পেছেন। কিন্তু স্পান্তর কেত্রে নতুন-কিছু-করার
নেশা বড়ো সর্বনেশে নেশা। নতুন কিছু কর্বার মন্ততার মতো
স্পান্তর শক্র খুব কমই আছে। রবীঞ্রনাপ বলেছেন—"স্পান্তশক্তিতে যথন দৈনা ঘটে তথনই মানুষ তাল ঠুকে নূতন্য্বর
আফলান করে। পুরতিনের পাত্রে নবীনতার অমৃতর্য পরিবেশন করবার শক্তি তাদের নেই, তাই তার। শক্তির অপূর্বতা
চড়া গলায় প্রমাণ করবার জন্যে স্পান্তিছা অন্ত্রের সন্ধান করে
পাকে।

রবীঞ্চনাপ বলচেন - 'থানি তরণ বলব তাদেরই মাদের কল্পনার আকাশ চিরপুরাতন রজরাগের অরুণবর্ণে সহজেই নবীন, চরণ বাঙাবার জনো যাদের উপাকে নিউমার্কেটে 'পুন' ফরমাশ করতে হয় না।'

ভাক-লাগানোর এই নেশার হাত থেকে আধুনিক স্তরকারের। যেন আপনাদের বাঁচিয়ে রাখেন। তবেই রবীক্স-সংগীত-ধারার সঙ্গে যোগ রেপে তাঁদের স্ক্রজন-প্রয়াগৈ তাঁর। নবীনের স্পর্শ পারেন।

ছিল যে পৰানেৰ স্বশ্বকারে এল সে ভূবনেৰ থালোক-পাৰে। স্বপন বাধা টুটি বাহিৰে এল চুটি অবাক আধি দুটি হেৰিল তালে॥ মালাটি গেঁথেছিনু অধ্বাবে,
তারে যে বেঁথেছিনু সে মামাহারে
নারব বেদনান পুঞ্জিনু যারে, হার,
নিপিল তারি গায় বন্দনারে।।

Alymorous

# त्रवीस्त्रवाथ ७ गालिविदक्वव

শ্রীশান্থা দেবী

শান্তিনিকেতনের কথা পুন অল্প ন্যমেই ওনেছি। কিন্তু তার সঙ্গে ধনিষ্ঠ সম্পর্ক হয় ১৯১১ খৃঠানদ খেকে। ১৯১৮।১৭ সাল খেকে বছর দুই শান্তিনিকেতনেই বাস করেছি। তারপরও বছদিন যাওয়া আসা নিয়তই চিল।

১৯১১ भृष्टोरन्प वांनाकारन यथन आधरम शिराहि उथन কলকাতার খুব দেশী লোক শান্তিনিকেতনে যেতেন না। আমার পিতা এই বিদ্যালয়ের একজন বিশেষ হিত্তৈষী ডিলেন বলে আমরা জান্তাম সেখানে কিছু দিন থেকে প্রাচীন আদর্শে রবীক্র-নাথের বুন্ধবিদ্যালয় চল্ছে, ছেলেরা তাপ্য বালকের মত সাঞ্জিক ভাবে সেখানে বুদ্দচর্য্য পালন ও অধ্যয়নাদি করে।। তারা নিরানিষ াহার করে, পায়ে জুতা দেয় না, সূর্যোদয়ের পুর্বের শ্যাত্যাগ করে` উপাসনাধ বসে, ওরুকে প্রতাহ প্রণাম করে, নৃক্ষতলে বসে পাঠাভ্যাস করে। অন্ন বয়সে আদর্শের দিকে মানুষের মন সহজে ৰাবিত হয়, যদি সেই রকম আবহাওয়ার মধ্যে মানুষ পাকে। কাজেই এই রক্ম বিদ্যালয়ের কথা শুনে তা দেখনার জন্য আমাদেন খুৰই আগ্ৰহ হত। একদিন ওনলাম সেবার দোলের সময় সেখানে বৰীজনাথের 'রাছা' নাটক অভিনীত হবে, কৰি স্বয়ং অভিনৰে থোগ দেবেন । আমরা স্থির করলান রাজা অভিনয় দেখতে যাব। তথনকার দিনে বয়স্কা মহিলারাই নিঃসম্ব বেডাতে অভাস্ত ছিলেন না। কাজেই আমাদের মত কয়েকটি অন্তবয়ধা বালিকাব দল বেঁৰে কোখাও যাওয়া সম্ভব ছিল না। সৌভাগাক্রমে আমাব পিতা রামানন্দ চটোপাধায় রবীজনাথের একজন ঘনিষ্ঠ বন্ধ ছিলেন। তাই থামাব বয়ুৱা থামার পিতাকে *ধরে ব্*মলেন ভাঁদের শান্তিনিকেতনে নিয়ে ধানার জন্য। তাঁকে সহজেই বাজি করা গেল। তখন আমরা মহোৎসাহে যাত্রা করলাম। এই থেকেই কলকাতার মেয়েদের আগ্রম বেডাতে যাওনা স্তরু হয়।

শাল ও আমলকী বাগানের ভিতর খোডো ঘরের কোলে এত বড় একটা আদর্শ নিয়ে যে বিদ্যালয় গড়ে উঠেছে একেবারে ভার মাঝখানে এসে পড়ে চমকিত হয়ে গেলাম। পল্লাগ্রাম আর খড়ের ষর ত আগেও অনেক দেখেছি। কিন্তু একেবারে অন্যারকম। উন্নতশীর্ষ শালগাছের পিছনে লম্বা মান্তির ঘনে খড়ের চাল, কোখাও কোনো আবর্জনা পড়ে নেই, চক্ষ্ কর্ণ বা নাসিকার পীড়াদায়ক কোনো কিছু আশেপাশে দেখা যায়না। ভোৱে উঠে দেখি আৰ অন্ধকারে ছেলেরা আসন হাতে করে একটু দূরে দূরে বাানে বা **উপাসনায় বসতে চলেছে।** ধ্যানের পর সকলে স্মরেও ধ্যে িওঁ পিতা নোইসি `মন্ত্র বলছে । সবই নূতন লাগে । থাহারের সময় ছেলেরা নিজের নিজের বাসন হাতে করে খেতে চলেছে, খাবার পর নিজেরাই নিজেদের বাগন নেছে শুয়ে রাখ্ছে। সব কাজই ছেলেরা নিজেরা করে: এমন কি বারা ভাঁড়ার তদারক क्तर्वात श्रीनां उद्घ एक एक एक एक शास्त्र । एक एन ता यभि एक एक দোষ করত, তবে তার শান্তিবিধান । চল চেলেদেরই উপর। তাদের বিচার সভা বসত। সভাষ যা হির হত সেই মত শান্তি হত।



শেকালের শান্তিনিকেতন এখনকার মত বিরাট ব্যাপার ছিল না। আশ্রমপতিকে থিবে খাকতেন করেকটা এব্যাপক সপরিবারে খার করেকটা বড় বড় ধরে ছেলেরা। তখন বিশ্বভারতী পড়ে ওঠে নি, নেবেদের শ্রীভবনও ছিল না, তবে প্র্যাপকদের মেয়ের। ছেলেদের সঙ্গে একই কাশে পড়তেন। ক্ষেত্রনে ২০৪টি করে বাইলের নেয়ে এগেতে খাকে। ১৯২৩শে বোধহয় ৮০১টি বাইরের নেয়ে হুগেছিল। আমিও তখন আশ্রমের ছাত্রী।

আমরা ষেবার প্রথম থেলাম ১১১১তে তথন ঘৰণাপক বলতে দেখেছিলাম ক্ষিতিমোহন মেন শাগ্রী, জনলন্দ রায়, নেপাল চন্দ্র রায়, কালীমোহন ধোম, অফিতেকুমার চক্রব তী, মড়োম চক্রমান্ত্র, কালীমোহন ধোম, অফিতেকুমার চক্রব তী, মড়োম চক্রমান্ত্র, হরিচরন বন্দোপাবার্য এবং গার করেকজনকে। তথন গ্রমাপকদের ওরপরী ছিল না। ছাত্রদের ঘরের কাছেই মাসি কুটিরে এক একখানা ধর নিয়ে এবা কেউ একখা কেউ বা সপরিবারে বার করতেন। জগদানদ বারুব মত দুই একজনের গালাদা কুটিরও ছিল। নমে হার্যছ আন্মান্তর রাগাদির থেকে অন্যাপকদের খাবার আসত, বাঙ্গীতে লোকহা দেশী রাগ্রা করতে ছত না। রাগ্রও অভাও সাদাসিধা। লোলপুরের বাজারে বা শান্তিনিকে হনের গালে পাশে ভবিতরকারী বিশেষ পাও্যা থেত না। ছাল আর দুই বক্র গাল্বত। গাল্রমানারী বা অতিথি অভাগিতের এতে কিছু দুঃখ দেখা যেত না।

প্রথম বার রোজ। অভিনয় হয় মাটিব নাট্য ঘরে। খড়েব চালার তলায় বজন্ঞ। নবীন কিশল্য ও স্নত্তোল। পূপ্দেরে বাল্মল কৰছে। গান ও অভিনয় যেন আত্সৰাজিৰ ফলেৰ মতু চারিদিকে ছডিয়ে প্রছিল। কলকাতার ছেলেমেয়ের। যার। থিয়োনৰ থাগে দেখেছে তাদেৰ দেখা অভ্যাস ডিল বিবাট ষ্টেছে ঘরবাড়ী নদী পুৰবাত একো চিলিত পুৰের সামৰে শুলুমা চুম্বি শোভিত পোযাক পরে নটননিদের খভিনয়। কিন্তু এখানে দেখুলাম নৃত্য রক্ষ অভিনয় পদ্তি। বঞ্চুঞ্চ বলতে পুপ্পল্লব শোভিত উঁচু একটি দাওয়াৰ মত ছায়গা। । এভিনেতাদেৰ পোঘাক হারা রঙ্কে হারা কাপত চোপত। যারা বাজা সেজেডেন হাদেব শাজপোঘাক মূল্যবান, কিন্তু সেকালেব পিয়েটাবওয়ালার। এ প্র দেখলে বিশেষ মূল্য দিতেন না। আড়ম্বরের অভাব, কিন্তু প্রাণেব थोठ्या। इक उ नियारमत गरना मन्त्रके इ करो। गुउन ६ रम्या পেল। একই মঞে দুই দুলুই অভিনেতা, অপচ তার জন্য আডুইতা নেই। কলকা হায় তখনও গান জিনিসান বিশেষ দিনে বিশেষ সময়ে শোনাই মানুষেৰ অভ্যাস ছিল। কিন্তু শান্তিনিকেভনের গান্ই চিল্প্রাণ। তাই অভিনয়ে ছেলেদের গান্ই বাহিলেন শ্রো গ্রাদের খন চেয়ে বেশী চমক্ দিয়েছিল।

তার বহুদিন পরে বার বীব কলকাতায় শান্তিনিকেতনের দল 'বিশ্বাসজল' 'মাথোৎসব' প্রভৃতি গান শুনিবে শুহবেব মানুষদের একটু সচেতন করে তোলেন। তাই আজ পাড়ায় পাড়ায় পানের স্কুল আর তাদের নাচ পানের উৎসব। সে সব উৎসবে পোষাক আর অভিনয় সবই সেই শান্তিনিকেতনের ছাঁচে ঢালা হয়ে যাগেছে। আজকের কলকাতায় এওলি আর মূতন নেই, কিন্তু পঞ্চাশ বৎসর আগে এওলি ছিল অজানা। তথন স্কুলে ছেলেমেয়েরা বিলাতী ছিল আর ইংরাছি কবিতা আবৃত্তি ছাড়া আর কিছু উৎসপের আয়োজন সহছে করতে পারত না। ছুই একটা স্কুলে ভাল পাইয়ে কোনো ছেলেমেয়ে থাকলে তাকে দিয়ে একটা দুটো গান করানো হত। কিন্তু এরকম গানের কোয়ারা তথন ছিল না।

আএমে সে যুগে মেয়েদের পানি ছেলেরাই করতেন। 'রাজা' নানকৈ দুনি মাত্র নারী চরিত্র স্তদ্ধনা ও সর্প্রথম। রাণী স্তদ্ধনা সেছে ছিলেন স্থীরঞ্ন দাস, আজ যিনি আএমের উপাচার্য। তিনি তপন ছাত্র ছিলেন। অধ্যাপক অজিতকুমার চক্রবতীও একবার রাণী সাজেন।

এরপর 'শাবদোৎসব' 'ঘচলায়তন' প্রভৃতি অভিনয়ে ছাত্রদের সজে অন্যান্য অধ্যাপকদের অভিনয় কয়তে বছরার দেখেছি। শীযুক্ত জগদানল রায় ছিলেন গণিতক্ত ও রৈজানিক। কিন্তু আজ্ অনেকেই জানেন না যে তিনি একজন স্তদক্ষ অভিনেতা ছিলেন। জগদানল বাবু ''রাজা'' 'শারদোৎসব'' ''অচলায়তন'' প্রভৃতি অনেক নানকেই অংশ প্রহণ করেছিলেন। হাস্যরসাম্বক অভিনয়েই তাহার নাম ছিল বেশী। যদিও তিনি ছাত্রদের ছিলেন কড়া মারার।

ফিতিনোহন বাবুও অনেক অভিনয়ে অংশ এছণ করতেন।
একবাব বোধহয় ''অচলায়তন' নানকৈ তিনি যে অংশ এছণ
করেন ভাতে রবীজ্ঞনাথ ফিভিমোহন বাবুকে প্রণাম করেন।
অভিনয়ের মধ্যে হ'লেও এই দৃশ্যানিতে অনেকে চমকিত হয়ে
যান।

রবীজ্ঞনাপ স্বয়ং সেকালে তাঁর প্রায় সব নাটকেই অংশ গ্রহণ করতেন। ''রাছা' তৈ তিনি হন প্রকাশ্যে 'ঠাকুরদাদা'। কিন্তু ''রাছা'' রূপেও তিনিই অন্তরাল পেকে কথা বলেন, কারণ সে ''রাছা' কে চোপে দেখা যায় না। রবীজ্ঞনাপ যে নৃত্যকলাতেও পাটু তা আমরা এই সব অভিনয়েই আবিশ্বার করলাম। গভিনয়ের প্রকাশ কোন বালক ব্লুদিন প্র্যান্ত তাঁর মত পোগাক করে তাঁর মত নাচবাব চেঠা করত দেখেছি।

অধিকাংশ ক্ষেত্রেই তিনি বৃদ্ধের অংশ গ্রহণ করতেন। কেবল একবার ''রাজ্যি'তে জয়সিংহ সেজেছিলেন একেবারে তরুণমূভিতে। সে মূভি যাঁরা দেখেছেন তাঁরা ভুলনেন না। স্থার বিষয় 'জয়সিংহ' রূপে তাঁর ছবি এখনও দেখা যায়। এছাড়া একবার 'তপতী'তে ভিনি রাজ্য সাজেন। সে রাজাও অল্পরয়ন্ত্র। 'কান্ধনী' অভিনয় হয়, তখন তার ভূমিকা সরূপ ''বৈরাগ্যসাধন'' নামে আর একটি ছোট অভিনয়ও হয়েছিল। ভাতে রবীজ্রনাথ হয়েছিলেন ''কবিশেখর।'' কবি যে কবি হবেন ভাতে আশ্চর্য্য কিছু নেই। কিন্তু এ কবি তরুণ কবি, সাজে সজ্জায় কোনও বৈরাগ্য নেই। কবিশেখরের মধ্যে রবীজ্রনাথকে আবিন্ধার করতে অনেকেরই সময় লেগেছিল। যগপৎ আনন্দ ও বিষময় তাঁদের চমকিত করেছিল।

রবীজ্রনার্গের মত শক্তিমান পুরুষ স্বরচিত নাটোরে অভিনয় নৈপুণ্য দেখাবেন এতে বিহিমত হবার কিছু নেই। ডিনি বালক বয়স থেকেই 'বালমীকি-প্রতিভা' প্রভৃতিতে খ্যাতি অর্জন করে ছিলেন। কিন্তু মানুষ বিদিমত হ'ত তাঁর সর্বতোমুখী প্রতিভাদেধে। সাহিত্যের সর্বক্ষেত্রেই তিনি যখন স্থপ্রতিষ্ঠিত, কাব্যে, গানে, গল্পে, উপন্যাসে, প্রবন্ধে তাঁর নাম যখন সাহিত্যিকদের নাগালেরও বহু উর্দ্ধে তখন তিনি শিক্ষাক্ষেত্রে অবতীর্ণ হলেন। প্রথমে নিজের পুত্র ও বন্ধুপুত্রদের নিয়েই তাঁর পিতৃদেবের এই আগ্রমে বুল্লচর্যাগ্রমের সূত্রপাত তিনি করেন। তারই বোধহর ১৯০২ বংসর পরে আমরা শান্ধিনিকেতন প্রথম দেখি।

এরই ভিতর এই শিক্ষালয়ের জন্য কত পরিশ্রম, কত ত্যাগ স্বীকার, কত মানুষগড়ার কাজ যে তিনি করেছেন ত। ভাবলে বিদিমত হতে হয়। পল্ল উপন্যাস থেকে সে কালে একালের মত টাকা পাওয়া যেত না। অধিকাংশ লেখাই লেখকরা বিনা পয়সায় দিতেন। রবীস্থলাথের ভাগ্যও অনেক স্থানেই তাই ছিল। তাঢ়াড়া তথন তিনি তাঁর নব পর্য্যায়ের বঙ্গদর্শনেই 'চোখের বালি' 'নৌকাডুবি' লিখেছিলেন । এরই কিছদিন পরে প্রবাসী সম্পাদক প্রেরিত তিনশত টাকা বিদ্যালয়ের কাজের জন্য প্রেয় তিনি ''গোৱা'' লিখতে স্তক্ত করেন। কবির সব লেখার টাকা বিদ্যালয়ের জন্যই খরচ হত। সে টাক। তখন বেশী ছিল না। কাজেই আশ্রমপতিও অধ্যাপকমণ্ডলী সকলেই ব্যয়সংক্ষেপ করে চলতে হত। আড়ম্বরের চেয়ে আদর্শ তখন অনেক বড ছিল। ঙ্ধু যে মানির ঘরে বাস আর গাছতলায় অধ্যয়ন চলুত তা নয়। গাড়ী ঘোড়া আলোপাধারও কোনো মমারোহ ছিল না । ববীঞ্র-নাথ পায়ে হেঁটেই সক্র ধুরতেন। নিতান্ত বেশী দূর হলে বা অন্য করিণে যানের প্রয়োজন হলে গরুর গাড়ী ছিল সম্বল। তথন লঠনের আলোই সকলের ঘরে ঘলত। আএমে বাসকালে দেখড়ি কবির ঘরে ছোট একটি কেরাসিনের আলে। সারা রাতই 'ঘলতে। পাধা ওই প্রচণ্ড গ্রীম্মের দেশেও কারুর খরে চল্ত না। কবি ত হাতপাখাও রাখতেন না।

আশ্রমের কাজের জন্য কেরাণী রাধবার প্য়স। না থাকায় তৎকালীন সর্ব্বাধ্যক বলেন কবি স্বয়ং কেরাণীর কাজও করেছেন।

তিনি আশ্রমের চেলেদের সাপ্তাহিক উপাসনায় মন্দিরে আচার্যোর কাজ বরাবরই করেছেন তাব উপরে ছেলেদের সভাসমিতির অন্ত ছিল না। বেশীর ভাগই সাহিত্যসভা। এই সব সাহিত্যসভায় শিশুদের সাহিত্য-আলোচনা ও রচনা-পাঠ ইত্যাদি হত। তাতে ওরুদেরকে না হলে চল্ত না। তাঁর কাজ কিন্তু এইপানেই শেষ নয়, অধ্যাপকদের কাজের জন্য বই তৈরী করা, তাঁদের অনুবাদ সংশোধন করে দেওয়া এবং এমন কিছেলেদের ইংরাজি ক্লাশ পড়ানো এসব কাজ ও তিনি দীর্ঘদিন ধরে করেছেন। যখন ইউরোপ আমেরিকায় চলে যেতেন তথনও তাঁর মন পড়ে পাক্ত আশ্রমের কাছে। সেধানে কি অভাব অন্টন হচ্ছে এই চিন্তা তাঁকে সর্ব্বদা ঘিরে থাক্ত।

এখনকার দিনের স্কুল কলেজের বেতনের সঙ্গে তখনকার তুলনা করা ঠিক নয়। তবু যে বিদ্যালয়ে বাসস্থান এবং আহার দুই প'ওয়া যায় তার বেতন তখনও কম হলে চল্ত না। তবু সে যুগে আশ্রমবালকদের বেতন ছিল ১৮ নাকা মাত্র। বাংলা ১৩১৯ সালে যখন কবি ইলিনয়ে (U.S.A.) ছিলেন সে সময় বিদ্যালয়ে অর্পসন্ধাই হয়। তবু তিনি সকল ছাত্রের নিকাই ২০ নিকা বেতন দাবী করেন নি। তিনি নূতন ছাত্রদের বেতন ২০ নিকা করার প্রস্থাব করেন, কিন্তু পুরাতন ছাত্রদের বিষয়

অধ্যক্ষসভার সভ্য রামানন্দ চটোপাধ্যায়কে লেপেন, ''বর্ত্তমানে যে সকল ছাত্র আছে তাহাদের অভিভাবকের৷ ইচ্ছা পূর্বক ২০১ টাকা বেতন যদি না দেন তবে তাহাদিগকে রাধিতেই হইবে।''

অধ্যাপকদের বেতনের বিষয়ও চিন্তার কারণ হয়ে ওঠে। কিন্তু তিনি বলেন, "বিদ্যালয়ের পক্ষ হইতে অধ্যাপকদেন বেতন কম করিবার প্রস্থাব করা আমি ঠিক মনে করি না। কিন্তু হাঁহারা ইচ্ছাপর্বক নিজে হইতে কিছু কি ত্যাগ করিবার কথা বলিতে পারেন না? উঁহাদের মধ্যে কেহু একজন দৃষ্টান্ত দেখাইলে পথ সরল হইতে পারে।

"আমি জানি না আমাদের বিদ্যালয়ের বেতনের হার অন্যত্র অপেকা বেশি কিনা, কিন্তু আমি ইহাদের কাহারও কাছে কিছু দাবি করিতে পারি না। ত্যাও করিবার দাবি একমাত্র আমারই উপর আছে—বিদ্যালয়ের আইডিয়া আমাকেই ডাক দিয়াছিল অতএব যথাগতাবে আমারই ওরজ। যতক্ষণ আমার কিছু মাত্র সামর্থ্য আছে ততক্ষণ আমি অন্যের কাছে হাত পাতিতে পারি না। অতএব বিদ্যালয়ের অন্টন যাহা কিছু ঘানিতেছে তাহার মূলে আমারই অপরাধ আছে—সেজন্য আমি অন্যকে দণ্ডনীয় করিব কি করিয়া?"

১৯১৩ পৃষ্টাবেদ রবীক্রনাথ যথন Nobel পুরস্কার পান, তথন তিনি ছিলেন ঋণগ্রস্ক, বিদ্যালয়েরই জন্য। নোবেল পুরস্কারের সমস্ত টাকাই তিনি বিদ্যালয়কে দান করেন। বিদ্যাল- য়ের ঋণের জন্য 'পাঠসঞ্চয়' নামে একটি স্কুল পাঠ্য বই দাঁড় করিয়ে তিনি কিছু অর্থ সংগ্রহ করবেন মনে করেছিলেন। কিন্তু নোবেল পুরস্কারের আগে বিশুবিদ্যালয় রবীক্রনাথের রচনাকে বিশেষ দাম দিতেন না। 'পাঠসঞ্চয়' চল্ল না। এরই কিছুদিন পরে এল নোবেল প্রাইজ। বিদ্যালয়ের একটা ভর্মা

নোবেল প্রাইজের পর রবীক্রনাপের যে বিরাট সম্বর্জনা হয় তাতে তাঁর বহু অনুরাগী পিয়েছিলেন যাঁরা চিরদিনই তাঁকে ভালবেসেছেন। অগ্রণীদের মধ্যে ছিলেন জগদীশ চক্র বসু, রামানক্ষ চট্টোপাধাায় প্রভৃতি। কিন্তু আরও এমন অনেকে গিয়েছিলেন যাঁদের অনুরাগের কোনো পরিচয় এতদিন কবিবর পান নি। তাঁর সাহিত্যিক জীবনে তিনি অনেক বিরুদ্ধ ও কঠিন সমালোচনা গুনেছিলেন আজ এতবড় সম্মানের দিনে সেই বেদনার কথা তাঁর মনে বড় হয়ে জেগে উঠল। তিনি যথন স্বধর্জনার উত্তর দিলেন তথন বন্ধুদের সম্মানকে বড় করে না দেখে বিরোধীদের নতন রূপকেই বড় করে দেখলেন। তাঁর বন্ধুরা এই উত্তরে অত্যন্ত ব্যথিত হয়েছিলেন সে কথা আজও মনে পড়ে। কবি সেজন্য পরে বিশেষ বন্ধুদের বাড়ী বাড়ী গিয়ে দেখা করেন এবং বলেন 'আপনাদের কথা আমি বলি নাই।'

যাই হোক, এর কিছদিন পর হতে আশ্রমের কাজ বাড়তে

পাকে। এতদিন বাংলার ছেলেরাই ছিল এপানের ছাত্র। এরপব অন্যান্য প্রদেশের ছেলেরা আসতে পাকে। আমরা ১৯১৭ পৃটান্দে দেখেছি নরভূপ ও চারুদ্ধ নামে দুটি নেপালী ছেলে পড়ছে। বিজয়বাস্থ নামে দাক্ষিপাতোর একটি ছেলেকে মনে পড়ে, আর একজন বয়স্ক ছেলের নাম ছিল আকুরাতি চলমায়া। সেও দাক্ষিপাতোর—কবির ও আশমের প্রাতি বহির্জগতে ছড়ানোর সঙ্গে নানাদেশের ছাত্রছাত্রী ও অব্যাপক আসতে ছড়ানোর সঙ্গে নানাদেশের ছাত্রছাত্রী ও অব্যাপক আসতে লাগ্লেন। এমন কি ইউরোপের লোকেবও অভাব ছল না। এই সময় বাংলা ১৩২৫ সালে বিশ্বভারতী প্রতিষ্ঠা হয়। ভিত্তি স্থাপনের সময় একটি ইউরোপীয় মহিলাও সেই কাছে যোগ দিয়েছিলেন মনে আছে।

বিশ্বভারতীতে অধাষন অধ্যাপনা হতে আরও ক্ষেক মাস দেরী হয়। প্রথম দিকে দীনেক্রনাথের বাংলা গান ও ভীমবাও শাস্ত্রীর হিন্দুখানী সঙ্গীতই বিশেষ উল্লেখযোগ্য ছিল। দই এক বছরের মধ্যে চিত্রাক্ষণী। ওক হয়ে গেল। স্কুলে বভুদিন্ট স্থবেদ্রনাথ কর ছবি আঁকতেন। কিন্তু এখন অসিত কমার হালদার ও বিশেষ করে নন্দলাল বস্তুর আগমনে পাকা শিল্পী গড়ে তোলার আয়োজন হল। কলাভবনের কাজে খনেক গুলি শিল্পী ছাত্র যোগ দিলেন। বাংলা ১৩২৯ সালে খানিও কিছ দিন চিত্র-বিদ্যা চার্চার জন্য কলাভবনে থিয়েছিলাম। তথন দেখেছি রমেজনাথ চক্রবর্তী, ধীরেজ দেববর্জা, মনীজ ওপ্ত, খ্রীমতী ছাতী সিং, সবিতা ঠাকুৰ, গৌৱী বস্তু, বিনায়ক মাণোছী প্রভৃতি শিক্ষাণী কলাভবনে কাজ করতেন। কলাভবন তথন পিয়ার্মণ সাছেরের বাংলোর দোতলায়। উইলি পিযার্সন শান্তিনিকেতন বাসের সময় এই পাকা বাড়ীটি করেন। কার্যাক্ষেত্রের বিস্তৃত্তির সঙ্গে সঙ্গে শান্তিনিকেওনের ভিতৰ বাহিৰে অনেক পৰিবৰ্ত্নই হতে লাগল। মাটির বার্ডী ওলি আজ বোধহয় নিশ্চিক হয়ে গেছে। পাকা বার্ডী একটা ছোটিখাট সহরেব মত। ওক্তদেবও আর আগোকার মত সহজলভা রইলেন না। একে ত দেশ বিদেশে ধোরার জনা একটানা আশ্রম বাধ উঠে গেল। তার উপর বয়স বাডা, বাইরেব কাজ বাডা ইত্যাদির জন্য তাঁকে এমনি পাহার৷ বেষ্টিত করে রাখা স্তরু হল যে যাতা এক সময় যে কোনো সময়ে তাঁর কাছে যেতে পারত তারাও বিনা খনুমতিতে তাঁর দর্শন পাবার কোনো আশা রাধৃত না। অভিমানী ভজরা দূরে দূরেই ধাক্ত। বুঝাত পরি-বর্তুনই জগতের নিয়ম। পুরাতন দূরে চলে যায় নূতন এথিয়ে আগে। একই জীবনেৰ এক এক পৰেৰ এক এক ৰক্ষ চৰি সংসারপটভূমিকায় ।

ভাষপর ধপন জীবন নাট্য শেষ হযে যায় তপন পুৰাতন যাবা ক'দিনের জন্য পিছনে পড়ে গাকে ভারা যেটুকু পেয়েছিল ভার জন্য নিজেদের বন্য মনে করে, যা পায়নি ভার জন্য দুঃখ করেনা যদি অবশ্য অভিলোভী না হয়।



## त्रवीस्त्वाय, शाक्षीषी ७ माछिवित्क्वव

প্রভাতকুমার মুখোপাধায়ে

প্রায় অর্ন শতাবদী পূর্বেকার শাভিনিকেতন; ডাক্ষর তার-ধর নেই, সনই বোলপুরে। প্ররের কাগজ দুই একটা আদে ডাক্ষোপো—আজকালকার মতো দৈনিক কাগজ ধরে ধরে বিলি হতো না। বাইরের জ্ঞাং সম্বন্ধে প্ররাথ্বর ক্মই রাধ্তাম। তবুও ঙনি দক্ষিণ আফিকায় ভারতীয় বাফিলাদের উপর সেখান-কার শুভাঞ্স বৃটিশ ও বুয়রর। নানাভাবে জুলুম কর্ছে—ভার প্রতিবাদ কর্ছেন নাটালের এক ওজরাটি ব্যারিফ্টার—নাম ভার মোহন্দাস ক্রম্টাদ গান্ধী।

আমাদের থেকে রবীক্রনাথ দুনিয়ার ধরর বেশী রাধ্তেন—বিদেশী পত্রিক। তিনি যথেই পড়তেন। তাই দক্ষিণ আফ্রিকার সংবাদ তিনি রাধ্তেন। বারিফার থার্মা সেধানে যে সত্যাথ্রহ বা পার্মিড্র রেজিস্টোন্স বলে আন্দোলন উপাপন করেছেন তার কথা নিশ্চয়ই জেনেছিলেন। ববীক্রনাথ কবি, ঝার্মির দৃষ্টিতে অনুভব করেছিলেন যে ভারতের ভারী সংগ্রামের নেতৃষ্কর্বেন এক সর্বভাগী সর্যাস্থা। তাই ১৯০৯ সালে প্রায়শিচত্ত নামে যে নাটকাটি লিপ্লেন তাতে ধনগ্র বৈরাগীর এক অন্তুত্ত চরিত্র স্কৃষ্টি কর্লেন—এই চরিত্র হলো যেন ভারী গান্ধীজীর প্রতীক।

দক্ষিণ আফ্রিকার ভারতীয়দের প্রতি গ্রিচারের কথা আমর। গুনি ও পরে জানলাম, ভারতীয়দের গ্রন্থা স্বচক্ষে দেখ্বার জন্ম মহারাষ্ট্রীয় রাজনীতিক, ভারত সরকারের বিধান সভার সদস্য গোপালকৃষ্ণ গোলুলে দক্ষিণ আফ্রিকায় গিয়েছিলেন।

ইতিমধ্যে রবীজ্ঞাপ ইংলও-আনেরিকা সকর করে এলেন ; নোবেল পুরস্কার পেলেন (১৯১৩, নভেদর)। ভারতে ও ভারতের বাইরেও রবীজ্ঞনাপকে ও তার বিদ্যালয়কে জানবার জন্য উৎস্কর্য দেখা দিল। রবীজ্ঞনাপের সঙ্গে বিলাতে রেভারেও সি. এফ. এণ্ডু জু নামে দিল্লী সেণ্ট্ ফিকেন্স কলেজের পাদ্রী অধ্যাপকের পরিচয় হয়। রবীজ্ঞনাপকে দেখে, তার সঙ্গে কথাবার্তা বলে, পত্র বাবহার করে এণ্ডু জু বুঝ্লেন যে ভবিষাতে তার জীবন বাঁধা প্রতালা এই মহানান্বের কাজের সঙ্গে।

এণ্ডু ভূ তার আন্ধলীবনী "What I own to Christ" থ্রে লিপ্ডেন "১৯১২ সালের একটি চনৎকার থ্রীয় সন্ধ্যা। আনটেড় গীপের কাছে রদেন্সনাইন্ তাঁর গৃহে আনাকে নিমন্ত্রণ করেছেন। রবীন্দ্রনাপ তথন লওনে।.....সেদিন কবিকে আমি প্রথম দেখলাম, তাঁর কাব্যস্ত্রপা পান কর্লাম, ভারতের অন্তর পভীরে যে মহান্ বিশ্বসংস্কৃতি নিহিত, সেই সংস্কৃতির সূজানিবিড় মাধুর্যার পরিচয় আমি আমার শুক্ত অন্তরের মধ্যে অনুভব কর্লাম গীতাঞ্জির কাব্যমাধুরীর সহিত সেই আমার প্রথম পরিচয়।

'পেইদিন রাত্রে শ্যা গ্রহণের আগে একটি বিষয়ে আনি স্থির নিশ্চয় কর্লাম। কবি যদি অনুমতি দেন, তাহলে তাঁর শান্তিনিকেতন আশ্রমে স্থান নেব। দিল্লীর বিদেশী মিশনে বসে এই ভারতবর্ষকে কিছুতেই আমি চিন্তে পার্বনা। শান্তি-

নিকেতনের পটভূমিকার এই বিচিত্র মহাদেশ নিবিজ্ভাবে আমার কাছে ধরা দেবে।....একটা কথা শুনে আমার আনন্দের শেষ রইলনা যে উইলিয়ন পিয়ার্দনও এই একই বাসনা কবির কাছে নিবেদন করেছেন এবং কবি তাতে সানন্দে সম্মতি দিয়েছেন। কিন্তু আমার পক্ষে অবিলবে এমনি পরিকর্মনা নিয়ে অগ্রসর হওয়ার উপায় ছিল না। তথনো আমি মিশনের কর্ত্বর থেকে মুক্ত হইনি। কিন্তু মনে আশা রইল। দক্ষিণ আফ্রিকার সক্কটময় দিনগুলির বেদনা এই থাশার আনন্দে লাবব হলো।'' '(ঝাণায়লি' অনুবাদ নির্মলচন্দ্র গঙ্গোপারায়। পৃঃ ১০৮—১০৯)

এন্ড্ৰুজ দকিণ আফিকায় যাবেন বলে দিল্লী থেকে এলেন ; উইলিয়ম পিযাৰ্সন দিল্লীতে ব্যুবীর সিংহের গৃহশিক্ষক ছিলেন— তিনিও এলেন শান্তিনিকিতনে।

কলিকাতা নাথরিকদেব পদ্ধ পেকে শান্তিনিকেতনে রবীক্র সম্বর্না হবার (২৩ নভেদ্ব ১৯১৩) পর কবি কলিকাতায় যান : কিন্তু ফিরে আগলেন—এণ্ডুছরা দক্ষিণ আফ্রিকায় যাবেন গান্ধীজীর সত্যাগ্রহ আন্দোলন দেখ্বার জন্য। শান্তিনিকেতন মন্দিরে উপাসনা কর্লেন রবীক্রনাথ এই দুই বিদেশী ভারত দরদীর কল্যাথের জন্য। ভাত্রদের সভায় পিয়ার্সন বাংলায় বল্লেন ''আমি এবং আমার বন্ধুর (এণ্ডুজের) পদ্ম হইতে একটি মাত্র কথা তোমাদিগকে বলিতেতি যে এই শান্তিনিকেতন আশ্রম হইতে যে শান্তি আমরা সদ্দে করিয়া লইয়া যাইতেতি, তাহা দক্ষিণ আফ্রিকাব কাবে আমাদিগকে সাহায়্য করিবে।'' নির্মাতিত প্রবাসী ভারতীয়দের দুঃবে দুইটি ইংরেজের ক্রদ্ম রাগিত হয়ে উঠলো। রবীক্রনাথ এণ্ডুছ্কে লিখ্লেন,'— ''You know, our best love was with you, while you were fighting our cause in Africa''. এই হলো গান্ধীজীব

দক্ষিণ আফ্রিক। ১৯১০ সালে গঠিত হয়েছে; ব্রিটিশ বুয়র সকলেই জোট পাকিয়েছিল—ভারতীয়দিগকে দেশ খেকে দূর কর্বার জন্য; প্রায় ৭০।৮০ বৎসর ধরে ভারতীয়রা পুরুষানুক্রমে নাস করে দক্ষিণ আফ্রিকার যথেষ্ট উন্নতি করেছে; এখন দেশটা বাসেব যোগ্য হয়েছে, ভারতীয়র। এখন ফাল্তু। তাই নানা রকনের আইন করে, তাদের অপমান করে, উত্যক্ত করে, দেশ খেকে তাড়াবার যড়যন্ত্র করুছে। গান্ধীজীর প্রতিবাদ সত্যাগ্রহ রূপ নিয়েছিল।

কর্মে রবীন্দ্রনাথের প্রথম সংযোগ--যদিও তা অপ্রত্যক্ষ।

াই হোক্ জেনারেল স্মাট্য্ নূতন গবর্মেণ্টের অন্যতম মগ্রী হয়ে গান্ধীজীর সঙ্গে একটা মিট্মাট্ কর্লেন, স্ত্যাগ্রহ আন্দোলন বন্ধ হলে।।

দক্ষিণ আফ্রিকা ও ভারত দুই দেশই ব্রিটিশ সামাজের অন্তর্গত ; তাই তিনি ইংলওে চল্লেন কলোনিয়াল সেকেটারী বা উপনিবেশ সচিবেব সঙ্গে নোলাকাৎ করে একটা বোঝাপড়া ক্রবেন ও তারপর ভারতে ফির্বেন। কিন্তু মুক্ষিল হলো তাঁর ফিনিক্স বিদ্যালয় নিয়ে

—সেনাও তাঁর আশ্রম-বিদ্যালয়। ব্যবস্থা কর্লেন এও ভু । তিনি
১৯১৪ সালে শান্তিনিকেতনের কাজে যোগ দিয়েছেন। তাঁর
ব্যবস্থায় ফিনিক্স বিদ্যালয়ের ছাত্র ও শিক্ষকগণ শান্তিনিকেতনে
আশ্রয় পেলো।

त्रवीक्रनाथ शाबीकीरक निष्रानन,

"That you could think of my school as the right and the likely place where your Phoenix boys could take shelter when they are in India, has given me real pleasure and that pleasure has greatly enhanced when I saw those dear boys in that place I write this letter to thank you for allowing your boys to become our boys as well and thus form a living link in the Sadhana of both of our lives."

রবীক্রনাথের গান্ধীকে এই প্রথম পত্র (১৯১৫): আর শেষ পত্র লেখেন ১৯৪০ সালে ক্রেন্রুয়ারী মাসে। এই ২৫ বৎসর উভয়ের মধ্যে যোগসত্র রক্ষা করে চলেছিলেন এণ্ডুছ।

১৯৪০ সালের এপ্রিল মাসে এণ্ডু জের মৃত্যু হলোঁ। গান্ধীজী কলকাতায় এণ্ডু জকে নাসিং হোমে শেষ দেখা দেখে গোলেন। রবীক্রনাথেরও সঙ্গে সেই শেষ সাক্ষাৎ করে গোলেন।

এণ্ডুছ্ তাঁর আত্মজীবনীতে লিগছেন, ''মহাস্থা গান্ধীন সঙ্গে আমার প্রথম পরিচয় হয় দক্ষিণ আফ্রিকায় (১৯১০).... গান্ধীজীর সংস্পর্শে এয়ে আমি ভয়কে জয় করতে শিখেছি। অগ্নিস্ফলিন্দের স্পর্শে এয়ে আমি ভয়কে জয় করতে শিখেছি। যা কিছু নিযুপ্ত ভতনোধ তাঁর চরিত্রস্পর্শে তেমনি জাগ্রত হয়েছে, উজ্জীবিত হয়েছে আমার প্রেরণা''।

ফিনিক্ বিদ্যালয়ের ছাত্রর। এসেছে শান্থিনিকেতনে। তাদের সঙ্গে আছেন মগনলাল, রাজস্বন, কোটাল প্রভৃতি। দতাত্ত্বের বা কাকা কালেলকর এসে তাদের সঙ্গে, গোগ দিলেন। এই ছাত্র-শিক্ষকরা আশ্রমের সামনে একটা নতন আদর্শ ধর্লো।

গান্ধীজী ইংলণ্ড থেকে ভারতে এসে জান্তে পার্লেন যে তার বিদ্যালয়ের ছাত্ররা, তার পুত্র দেবদায় প্রভৃতি ফকলেই শান্তিনিকেতনে আছে। গান্ধীজী কন্তরাবাইকে সত্তে করে বোলপুর এলেন (ফেন্ড্রুয়ারী ১৯১৫)। রবীন্দ্রনাথ তথন আএনে ছিলেন না, তথাচ গান্ধীজী বলেছেন—"The teachers and students overwhelmed me with affection, the reception was a beautiful combination of simplicity, art and love!"

সত্যই গান্ধীজী আস্ছেন বলে আশ্রমবাসীরা দিনরাত্রি খেটে নতন রাস্তা নির্মাণ করেছিল।

কিন্ত এ যাত্রায় গান্ধীজীর পক্ষে আগ্রমে দীর্ঘকাল থাকা সম্ভব হলোনা। 'টেলিগ্রাম পেলেন ১৯ ফেব্রুন্মান্ত্রী পুনায় গোপ্রের মৃত্যু হয়েছে। পান্ধীজী গোপ্রেরক গুরুর ন্যায় প্রদ্ধা কর্তেন। তিন বৎসর পূর্বে গোপ্রেল ভারতীয়দের পক্ষ থেকে দক্ষিণ আফ্রিকায় মত্যাগ্রহ ও ভারতীয়দের নিগ্রহ দেখতে গিয়েছিলেন। গান্ধীজী বিলাত হইতে ফির্বার পথে বোদ্বাইতে নেমে পুনায় গিয়েছিলেন পীড়িত গোপ্রেকে দেখ্বার জন্য। এখন, তার মৃত্যুর সংবাদ টেলিগ্রামে পেয়ে পুবই ব্যথিত চিত্তে গান্ধীছিল আশ্রম থেকে পুনা গেলেন।

৬ই মার্চ গান্ধীজী শান্তিনিকেতনে এলেন; তখন রবীক্রনাথ

আছেন শ্রীনিকেতন কুঠিবাড়িতে, ফান্তনী নাটক লিখ্ছেন, সমস্ত মন্টা গানের স্থরে ড্রে আছে।

পানীজী আশ্রম পরিদর্শন করে পুগী হতে পার্লেন না। তিনি কঠোর জীবন যাপনে অভ্যস্ত, তার ফিনিকা বিদ্যালয়ের ছাত্র-শিক্ষকরাও সেই কঠোরতায় গভাস্ত। তিনি তার আশ্ব-জীবনীতে লিপুছেন ;---

''আমার শ্বভাব অনুযায়ী আমি বিদ্যাপী ও শিক্ষকদিথের সহিত মিলিয়া গিয়াছিলাম। আমি তাঁহাদের সহিত আশ্বনির্ভরতা সম্বন্ধে আলোচনা করিতে আরম্ভ করিলাম। বেতনভোগী পাচকের পরিবর্তে যদি বিদ্যাপী ও শিক্ষকরা নিক্ষেই রায়া করেন তবে ভাল হয়। উহাতে পাকশালার স্বাস্থা ও অন্যান্য বিষয় শিক্ষকদের হাতে আসে, বিদ্যাপীরা সাবলগ্ধী হয় এবা নিক্ষে হাতে পাক করিবার ব্যবহারিক শিক্ষাও লাভ করে। এই সকল কথা আমি শিক্ষকদিগকে জানাইলাম। দুই একজন শিক্ষক মাথা নাছিলেন। কাহারও কাহারও এই পরীক্ষা ভাল মনে হইল। এই বিষয়ে রবীক্রনাথকে জানাইলে তিনি বলিলেন শিক্ষকের। যদি অনুকূল হন, তবে এ পরীক্ষা তাহার নিক্ষেব পুর ভাল লাগিবে। তিনি বিদ্যাথীদিগকে বলিলেন, ''ইহাতেই স্বরাজের চাবি রহিয়াতে।''

তথন আশ্রমের পাকশালায় ব্রাদ্ধণ ও ব্রাদ্ধণেতর প্রভি পৃথক্ ভোজন কর্তো। রবীজনাথের সঙ্গে সাংলাং হলে এ বিষয়ে কথা ওঠে ; গাদ্ধীজাঁ এই প্রভিত্তেদের বিরোধী।; বলা বাঞ্চলা রবীজনাথও ছাতিভেদ বিখাস করতেন না। কিন্তু বললেন ষে তিনি কোনোদিন ছাত্র ও শিক্ষকদের ধর্মমত বিষয়ে জুলুম করেন নি; কবির মতে জোর কর্লে আপাতদৃষ্টিতে তারা নিষম পালন কর্বে, কিন্তু তা স্বায়ী ফলপদ হবেনা। গাদ্ধীজার মতে এটা নিজ্রিয়তার লক্ষণ ; তাই কিছুকাল পরে সাবরমতীতে তিনি ছাঞ্জম পতিই। করে 'ছাতপাত মেনে চলেননি; তার জন্য তিনি ভার নিকন্টের অনেক লোককে দুঃখ দিয়েছিলেন। গাদ্ধীজাঁ দুঃখ পেতে বা দুঃখ দিতে ধিবা কর্তেন না। তাঁর সংখ্রামে ক্রত সহস্থা নরনারী দুঃখকে বরণ করে নিয়েছিল। তিনি নিজের দেহকে দুঃখ দিয়েছেন অনশনের ছারা। রবীজনাথ স্বয়ং দুঃখ পেতেন, কিন্তু তার জন্য অন্যাকে দুঃখ দিতে পার্তেন না। ক্রমী ও কবির মধ্যে এইখানে মন্তু একটা ভেদ।

রবীজনাপের অনুমোদন পেয়ে চাত্র-শিক্ষকরা আশ্রমের 
যারতীয় কাজে লেগে গেলেন (১০ মার্চ. ১৯১৫)। এই উৎসাহ
মাস দেড়েক ছিল। গ্রীখের ছুনির সঙ্গে এর অবসান হয়।
এখনো প্রতিবংসর এইদিন গান্ধী দিবস বলে আশ্রমে উদ্যাপিত
হয়। ভূতা, পাচক, মেখর, মালি স্বাই ছুনি পায়—আশ্রমবাসীরা
স্ব কাজ করেন। আশ্রমে স্বাবল্ধননীতি প্রবর্তনের প্রদিন
(১১ মার্চ. ১৯১৫) গান্ধীজী রেজুন চলে গেলেন; ভারপর দিন
কুড়ি পরে ফিরে তার ছাত্রদের নিয়ে শান্থিনিকেতন ত্যাগ করে
গেলেন। ফিনিক্স্ বিদ্যাপীদের সঙ্গে আশ্রমের যোগ ছিল মাস
চার। তাদের স্পোনে থাকা ব্যর্থ হয়নি—অনেক বিদয়ের প্রতি
আশ্রমবাসীদের দৃষ্টি গেল।

ুই বংসর পরে (১৯১৭) কলিকাতার 'বিচিত্র।' হলে ডাক্ষর অভিনয়ে গান্ধীজী অন্যান্য নেতাদের সঙ্গে উপস্থিত ছিলেন : কবিব সঙ্গে বিশেষ আলোচনার অব্যর ও প্রয়োজন তথ্য হয়নি। ১৯২০-২১ সালে রবীজনাথ যুরোমেরিকা সফরে আছেন— গান্ধীজী প্রবৃত্তিত অসহযোগ আন্দোলন এলো রৌলট বিলের প্রতিবাদে ও পিলাফত আন্দোলনের সমর্থনে।

রবীক্রনাপ জাতীয় আন্দোলনের সঙ্গে সাম্প্রদায়িক খিলাফত্ আন্দোলনকে জুড়ে দেবার বিরোধী ছিলেন; এণ্ডু জ্ও। রবীক্রনাপ যে পত্রধারা সে সময়ে লেখেন, তা মডার্ণ রিভিট মাসিকে প্রকাশিত হয়—তা এক হিসাবে গান্ধীজীর অসহযোগনীতির অসমর্থন।

কবি যখন পশ্চিমে সফরে আছেন। সেই সময় গান্ধীজী বাংলা দেশে আসেন। শান্তিনিকেতনে বিগ্রামের জন্য তিনি এলেন। এণ্ডুজের বাবস্থায় এগৰ হলো। পিলাফত আন্দো-লনের অন্যতম নেতা সৌকত আলি এলেন গান্ধীজীর সঙ্গে দেখা করতে। প্রসঙ্গত বলে রাখি বহু বংসর পরে স্বভাষ চন্দ্র বস্তুর সক্তে যখন গান্ধীজীর বিরোধ বেধেছে, তখন এই শান্তিনিকেতনে কবির কাছে আগেন সভাষ ও জহরলাল। কবি দেশে ফেরবার পর (৬ সেপ্টেম্বর ১৯২১) কলিকাতার জোড়াগাঁকোর বাড়িতে গ্রাদ্ধীজী আমেন কবির মঙ্গে সাক্ষাৎ করতে; সেখানে এও জ্ ছাড়া আর কেউ উপস্থিত ছিলেন না। তাঁদের মধ্যে কেখাবার্ত্তা হয়, তাঁর বিবরণ পাওয়া যায় না। তবে তাঁদের মতের মধ্যে মিলনের বাধা ছিল। থান্ধীন্ধী দেশের আন্ত মুক্তির জন্য ব্যগ্র, রবীন্দ্রনাথ মানুষের মুক্তির জন্য ব্যাকুল। একজন ভাবছেন आशीन । পেলেই সৰ পাওয়া যাবে, অপরজন মনে করছেন. মান্ধের মন জাগলে। সত্যকার সাধীনতা মিলুবে—রাজনীতি, অর্থনীতি, সমাজনীতির কেতে। এণ্ডুজ্ এই দুই মহাপুরুষ সন্ধন্ধে যে বিশ্লেষণ করেছিলেন, তা 'Mahatma Gandhi's [deas] গ্রন্থের পাঠকদের নিকট স্বপরিচিত গ্রানে উদ্ধৃত হলোনা।

অসহযোগ আন্দোলন নিরুপদ্রব অহিংস থাক্লো না ; অনেক হৃদয়বিদারক ঘটনা ঘটে গেল। গ্রেণ্মেণ্ট গান্ধীজীকে এসবের জন্য দায়ী ঠিক করে কারাগারে পাঠিয়ে দিলেন।

এই সময়ে রবীজনাথ পশ্চিম ভারত সফরে বের হয়েছেন বিশ্বভারতীর জন্য। আহনদাবাদে এসেছেন। সেধান পেকে সাবরমতী আশ্রমে পেলেন। দুই বংসর পূর্বে (১৯২০ সালে) গান্ধীজী যথন তার আশ্রমে ছিলেন, তথন কবি সেধানে গিয়া একরাত্রি বাস করে আসেন। সেবার গান্ধীজীর থামধ্রণে ওজ্রাট সাহিত্য সংখেলনে সভাপতিষ করতে আসেন।

্যান। কন্থেয় স্বাজ্যদলের হাতে পড়েছে। গান্ধীজী চরকা-খদর থানোলন করছেন। ববীপ্রনাথ দক্ষিণ আমেরিকা সফর পেকে ফিরেছেন। গান্ধীজী কলকাতায় এসেছেন, ভাবলেন রবীক্রনাথকে চরকা-খদর আন্দোলনের মধ্যে দান্তে পার্বেন। তাই এলেন শান্তিনিকেতনে (২৯ মে. ১৯২৫)। দুই দিন আলোচনা হলো। বলা বাইলা কেউ কাউকে নিজের মতে আনতে পার্বেন না। গান্ধীজীর সঙ্গে এসেছিলেন মহাদেব দেশাই, পিয়ারীবাল, সন্ধীক সতীশচন্দ্র দাশগুথ প্রভৃতি।

১৯৩০ সালে রবীক্রনাথ তাঁর শেষ পাশ্চাতা সফর করে ফিরে আসেন। লওনে তথন গোল টেবিল বৈঠক প্রথম দকায় বসেছে; গান্ধীজী তাতে যোগদান করেন নি। রবীক্রনাথ তথন লিখেছিলেন যে গান্ধীজী লওনে উপস্থিত হলে ভালো কর্তেন—কোনো আশা না করে যাওয়াই উচিত ছিল।

তারপর দ্বিতীয় বৈঠকে গাদ্ধীজী গেলেন শেষ প্রাস্ত একা

ভারতের প্রতিনিধি হয়ে। সেই সময়ে গান্ধীর্জীর জন্মদিন প্রথম উদ্যাপিত হলো (২র। অক্টোবর ১৯৩১)। কবি বলেন ''কেবল-নাত্র রাষ্ট্রনৈতিক প্রয়োজন সিদ্ধির মূল্য আরোপ করে তাঁকে আমর। উপলব্ধি করিব। প্রচণ্ড এই শক্তি, সমস্ত দেশের বুক জোড়া জড়ম্বের জগদল পাগরকে আজ নাড়িয়ে দিয়েছে।.....দেশ ভয়ে আচ্চান, সংকোচে অভিভূত ছিল। .....আমাদের আত্মকৃত পরাভব পেকে মুক্তি দিলেন মহাত্মাজী। এখন শাসনকর্ত্তারা উদ্যত হয়েছেন আমাদের সঙ্গের বফা নিম্পত্তি করতে। কেননা তাদের প্রশাসনতন্ত্রের গভীরতর ভিত্তি ইল্ছে, থে ভিত্তি আমাদের বীর্যহীনতার। আমরা অনারাসে থাজ জগৎসমাজে আমাদের স্থান দাবি কর্ছি।''

দ্বিতীয় পোল টেবিল বৈঠক থেকে ফেরবার আটদিনের মধ্যে লর্ড উইলিংডন গান্ধীজীকে কারাগারে পাঠিয়ে দিলেন; তথন রবীক্রনাথ যে ভাষণ দেন, সেটি এখনো স্মরণীয়।

তারপর এলে। ম্যাক্ডোনলেডর নয়। সংবিধানের খস্ডা; ইতিপূর্বে মুসলমানদের তো পৃথক্ সন্ধ। সাব্যস্ত হয়ে আছে, এবার হিন্দু সমাজের মধ্যে অস্থাজদের ও বর্ণ হিন্দুদের পৃথক্ করে দেবার চেটা হয়েছে। গান্ধীজী পুনা যেরবেদা জেলে আটক। তিনি ঘোষণা করলেন যদি এই আইন পাশ হয় তবে তিনি অনশনে প্রাণতাগে করবেন। রবীন্দ্রনাথ শান্তিনিকেতনে। তিনি বিচলিত হয়ে উঠ্লেন; পত্র, টেলিগ্রাম পাঠিয়ে নিশ্চিম্ব থাক্তে পার্লেন না; দেশের কন্প্রেমী সমস্ত নেতাই তথন কারাগারে। রবীন্দ্রনাথ পুনায় চলে গেলেন। পুনা প্যাক্ট হলো। গান্ধীজী অনশন ত্যাগ করলেন—রবীন্দ্রনাথ গান কর্লেনঃ—

''জीवन यथेन ७थारब याब, कक्रमाधातोब এरमा।''

পুনা প্যাঈ্ হওয়ায় বাঙালিয়। গান্ধীজীর উপর পুব বিরক্ত হয়। তিনি যখন কলকাতায় আস্ছেন, তখন তারা তাঁকে বর্জন করবে বলে শাসায়। রবীক্রনাথ দেশবাসীকে শান্ত হবার জন্ম অনুরোধ জ্ঞাপন করে বল্লেন ''আমি তাকে অভিনন্দন কর্চি।'

রবীজ্রনাপ বিশ্বভারতীর চিরণারিদ্রা মোচন করে ছাত্রছাত্রীদের নিয়ে ১৯৩৬ সালের গোড়ার দিকে উত্তর ভারতে
সফরে বের হয়েছেন। শরীর জীর্ণ—তবুও বের হতে হচ্ছে
অর্থের জন্য। বিশ্বভারতীর দায় তাঁর একারই। বহু নগর
পুরে দিল্লীতে উপস্থিত হলেন। গান্ধীজী তপন সেধানে। সেদিন
সন্ধ্যায় গান্ধীজী ও কন্দ্রবাবাঈ কবির সঙ্গে দেখা কর্তে এলেন;
বল্লেন্ কবির যা বয়স ও স্বাস্থ্যা, তাতে তাঁর পক্ষে এভাবে খুরে
বেড়ানো উচিত নয়। তাঁরা শুন্লেন বিশ্বভারতীর ঘাট্তির
কথা। তারপর দিন বিড়লাদের কাছ পেকে ঘাট হাজার নাকার
একখানি চেক্ নিয়ে কবির হাতে এনে দিলেন।

কৰির শরীর জ্রত অবনতির দিকে যাচ্ছে; তাই গান্ধীজী ও কস্তুরাবাট কৰিকে দেখতে এলেন শান্তিনিকেতনে (১৯৪০ ১৮ই ফেব্রুয়ারী)। গান্ধীজীর সহিত কবির কয়েক বার দেখা হলো কিন্তু তাঁদের আলোচনা "Too sacred and personal in character for recapitulation."

গান্ধীজী ফিরে গিয়ে বলেন "The visit to Santiniketan was pilgrimage to me."

কিছুকাল পূর্বে এক জাপানী বাংলা দেশে আসেন ; পান্ধীজীর সজে দেখা কর্তে পোলে, তিনি তাঁকে জিজ্ঞাসা করেন ''কি দেখেত বাংলা দেশের ?'' তিনি বলেন যে হামিলটন্ সাহেবের গোসালা দেখেতেন। পান্ধীজী তাঁকে বলেন ''Gosala is Gosala. But Santiniketan is India.''



TAGORE IN 1939

त्रवासनाथ - ১२०৮

গান্ধীজী শান্তিনিকেতন ছাড়ার পূর্বে কবি তাঁর হাতে একখানি পত্র দিয়েছিলেন। সেই পত্রে কবি লেখেন যে তাঁর অবর্ত্ত মানে তাঁর বিশ্বভারতীর ভার তিনি গান্ধীজীর হাতে দিয়ে যাচেছন। কবি বুঝাতে পোরেছিলেন ভারতে বৃটিশ শক্তির অবসান হবেই এবং একদিন কন্থেশ ভারতের শাসনভার গ্রহণ কর্বে। তাই গান্ধীজীকে বিশ্বভারতী সম্বন্ধে তাঁর শেষ অনুরোধ জানিয়ে দেন। কবির মৃত্যুর (১৯৪১, ৭ই আগস্ট) ছয় বৎসর পরে ভারত

স্বাধীন হলে। তারপর ভারত সংবিধান তৈরী হয়ে যথন পূরো-পূরিভাবে স্ববিধ কাজ কর্ম কর্বার আইন প্রণায়নের অধিকার লাভ হলো; রাজেন্দ্র প্রথম রাধুপতি হলেন, তার অব্বকালের মধ্যে শান্তিনিকেতন বিপুভারতী বিপুবিদ্যালয়ের মর্যাদা লাভ কর্লো (১৯৫১)।

তারত সরকার যধন এ ভার নিলেন, তখন রবীক্রনাথ ও গান্ধীজী কেহই আর ইহসামে নেই।

যেখায থাকে স্বার অবম দীনের ২০০ দীন—
সেইখানে যে চরণ তোনার রাজে —
স্বার পিছে, স্বাব নীচে, স্ব-ছারাদের নাঝে।
যখন তোনায় প্রণান করি আমি
প্রণান আমার কোনখানে যায় থানি—
তোমার চবণ যেখায় নামে অপনানের ওলে—
স্বার পিছে, স্বার নীচে, স্ব-ছারাদের মাঝে।

অহন্ধার তো পায় না নাগাল যেগায় তুমি কেন
রিক্তর্মণ দীনদরিদ্র সাজে
স্বার পিছে, স্বার নীচে, স্ব-হারাদের মাঝে।
ধনে মানে যেগায় আছে ভরি
শেখায় ভোনার সদ্ধ আণা কনি—
সদ্ধী হয়ে আছ যেখায় সদ্দীহীনের ঘনে
শেপায় আমার হৃদয় নামে না যে
স্বার পিছে, স্বার নীচে, স্ব-হারাদেন মাঝে।

Alynnions

३३ वाषा ३३३१



## वाढावी त्रवीस्त्रवाथ

সৈয়দ মুজতবা আলী

পৃথিবীর সভ্য জগতের ধর্ণঅই রবীজনাপের জন্ম-শতবাধিকী উদ্যাপিত হচ্ছে। ভারতবর্থের বাইরে তাঁকে সমরণ
করা হবে প্রধানতঃ বিশ্ব-নাগরিকরূপে, বাঙলার বাইরে ভারতবর্থের
ধর্ব তাঁকে সমরণ করা হবে প্রধানতঃ ভারতীয় ক্বিরূপে এবং
আমরা বাঙালী তাঁকে সমরণ করবে। প্রধানতঃ বাঙালী ক্বিরূপে।

এ কিছু বিচিত্র নয়। জর্মানির সাধারণ জনের পক্ষে জানা কঠিন যে রবীন্দ্রনাথ কালিদাস গোত্রের লোক কিংবা ব্রিটিশ অত্যাচারের প্রতিবাদ স্বরূপ তিনি সরকারী পেতাব বর্জন করেন— অর্থাৎ তাঁর গাঁটি ভারতীয় রূপ তার চোথে পড়বে না। সে প্রধানতঃ সমরণ করবে সেদিনের কথা যেদিন, প্রথম বিশুমুদ্ধের পর, সে জাতি-সমাজে অপ্যানিত এবং সেদিন 'টাগোর' তাকে শুনিয়েছিলেন 'পরাজিতের গান'—'দি সং অব্ দি ডিফীটেড।' ঠিক সেই রক্মই চীন সমরণ করবে, জাপান যেদিন তাকে পদানত করবার চেট্রায় রাজ্য লোলুপ ইয়োরোপীয় পদ্ধতিতে অস্ত্র সংগ্রহ করতে আরম্ভ করে সেদিন রবীক্রনাথ চীনের হয়ে জাপানকে তার স্বর্ধর্ম, তার সত্য ধর্ম সমরণ করিয়ে দিয়েছিলেন।

ম্পেন কিংবা নরওয়ে ঠিক এ-ভাবে দেখবে না। তবে তারাও দেখবে তাঁর নিশু-নাগরিক রূপ, তাঁর বিশুক্তি রূপ।

> 'হে ভারত, নৃপতিরে শিখায়েছ তুমি তাজিতে মুকুট দণ্ড সিংহাসন ভূমি।

ক্মীরে শিখালে তুমি যোগযুক্ত চিতে সর্বফলম্পুহা বুন্দো দিতে উপহার।

ভোগেরে বেঁধেছ তুমি সংযমের সাথে, নির্মল বৈরাগো দৈন্য করেছ উচ্ছুল।

টীকা টিপ্লনির সাহাথ্যে যদি বা ফরাসী কিংবা তুর্ক এ কবিতাটির মূল অর্থ ধরতে পারে সে হবে কবিতাটির তথ্যের বা জানের দিক, এবং সেই যদি তার কাম্য হয় তবে এ কবিতা না পড়ে ভারতবর্ষের যে কোনো প্রামাণিক ইতিহাস পড়লেই তার জ্ঞান সঞ্চয় হবে অধিকতর। এ কিছু নূতন নয়; আমরাও পিলগ্রিমস্ প্রোগ্রেসের অনেকাংশ এই ভাবেই পড়ে থাকি। পক্ষান্থরে যে কোনো শিক্ষিত ভারতীয়, যার হৃদ্য নন ভারত-

বর্ষের ঐতিহ্যাগত আদর্শ সম্বন্ধে সচেতন, তার কাছে কবিতাটি অনুভূত হবে রস স্বরূপে। আরেকটি সর্লত্র উদাহরণ দি:

> মুপে তার লোধুরেণু, লীলাপদা হাতে, কর্ণমূলে কুলকলি, কুরুবক মাথে, তনু দেহে রক্তাধর নীবীবকে বাঁধ। চরণে নুপুর্ধানি বাজে আধা-আধা।

এ কবিতাটি পড়ে বিদেশীর জ্ঞান সঞ্চয় হবে, ভারতীয় রমণীর প্রসাধন সম্বন্ধে, কিছুটা রস যে পাবে না সে কথা বলি না, কিছু যে রসিক কালিদাসের নায়িকাদের সদ্দে স্তপরিচিত তার হৃদয়ে অনুভূত হবে এক অভূতপূর্ব আনন্দ—প্রাচীন দিনের আধা-চেনা গদ্ধের সঙ্গে মিলে গিয়েছে আজকের দিনের চেনা-গদ্ধ, ঠাকুরমা তাঁর সিন্দুক পুললে প্রাচীন দিনের কর্পূর্ব-মন্ধরীর গদ্ধ যথন বাতাসে ভেসে বেড়াছে তখন যদি আজকের দিনের ভরা আঘাদের নব মালতীর স্থবাস তার সঙ্গে মিশে যায়। ইংলণ্ডের ঠাকুরমাও সিন্দুক পুললে তার পেকে বেরোয় প্রাচীন দিনের ল্যাভেণ্ডারের গদ্ধ, সঙ্গেও মিশে যায় আজকের দিনের ডাফোডিলের গদ্ধ। বুঝি, কিছু রস পাইনে।

অপচ রবীন্দ্রনাপ যেখানে ভারতোত্তর কবি সেখানে তিনি বিশ্বকবি। তাঁর 'ডাক্ষরের' অমল মানবাশ্বার প্রতীক, রাজার চিঠি ভগবদ্প্রেমের অনুপ্রেরণা। সকলেই জানেন প্যারিধ বালিন ভিয়েনায় সে নাটক কী পরিমাণ সর্বজন প্রিয়। 'বিসর্জন' কি সে পরিমাণ রসস্টি ওসব জায়গায় করতে পারবে ?

এবারে অবাঙালী অথচ ভারতীয়দের কথা নিন।

'আমরা বেঁধেছি কাশের ওচ্ছ, আমরা গেঁপেছি শেফালিমাল।—' প্রতি শরতে রবীন্দ্রনাথ এই কাশের প্রতীক্ষা করেছেন। জর্মানির মিউনিকশহরে সেপ্টেম্বর মাসে হঠাৎ ঠার মনে পড়ল দেশের কথা—-

> 'ছুটির বাঁশি বাজল যে ঐ নীল গগনে আমি কেন একলা বুসে এই বিজনে।'

এবং দেশের সমরণে গানটি শেষ করছেন,

'আকাশ হাসে গুল্ল কাশের আন্দোলনে— স্কর পুঁজে তাই শুন্যে তাকাই আপন-মনে।।'

২ বেস্ত লীলাক্মলমলকে বাল-কুলানিবিদ্ধং নীতা লোধ্ৰ-প্ৰসব-রজসা পাওুতামাননে শ্রী:। চুড়াপ:শে নবকুরুবকং চারুকর্ণে-শিরীষং শীমক্তে চ ছদুপ্রসক্ষং যত্র নীপং বধুনাম্।। এই কাশ নিতান্তই বাঙালী কবির আদরের ধন। আমার মনে আছে, ছেলেবেলায় যথন আমি শান্তিনিকেতনে পড়তুম তথন এক ওজরাটি ভদ্রলোক আশ্রম দর্শনে এসে আমাকে জিজ্ঞাসা করেন, কাশ কি বস্তু ? সৌভাগ্যক্রমে তিনি শরংকালেই এসেছিলেন। দেখিয়ে দিলে তিনি পরম যতে আঁটি আঁটি কাশ বাধতে লাগলেন। আমি আশ্চর্ম হয়ে শুধালে পর তিনি বলেন যে তিনি পূর্ব আফ্রিকা গাঁধী আশ্রম থেকে এখানে এসেছেন, হিন্দী অক্ষরে ছাপা গীতাঞ্জলিতে কাশের উল্লেখ দেখে তাঁর কৌতূহল হয়েছিল, এবারে ওজরাতে যাবার সময় সঞ্চে নিয়ে যাবেন।

আমর। যে রকম ইংলওে গিয়ে প্রিমরোজ ডেজির সন্ধান করি। এবারে আরেকটি উদাহরণ নিনঃ

''ঠাকুরমা ক্রততালে ছড়া যেত পড়ে, ভাবখানা মনে আছে—বউ আগে চতুর্দোলা চ'ড়ে আম-কাঁঠালের ছায়ে, গলায় মোতির মালা, সোনার চরণচক্র পায়ে।।''

মোতির মালা আর সোনার চরণচক্র পায়ে পরে নববধূ অন্যান্য প্রদেশেও যায়, যদিও ঠিক চতুর্দোলা চড়ে যায় কিনা জানিনে, কিন্তু ঐ 'আমকাঁঠালের ছায়ে যে অত্যন্ত ঘরোয়া বাড়ির চেনা জিনিস সমরণ করিয়ে দিল, সজে সজে যে শ্যাম লিগ্ধতার ছবি চোখের সামনে ফুটে উঠলো—তার সজে কন্ট্রাস্ট, ধনীর চতুর্দোলার ভিতর অই-অলঞ্কার ভূষিতা গরবিনী বধু।

আনকাঁঠালের ছাঁয়ায় দীন গ্রাম অধ্সপ্ত—এমন সময় গুম্ গুম্করে,

> ''---বেছারাওলোর পদক্ষেপে বক্ষ উঠেছিল কেঁপে কেঁপে।''

এই যে ভেজা সবুজের কাজল মায়ার সজল আঁপি—আমাদের বাওলার গ্রাম, সেটি রসক্রপে জানা না থাকলে কি চতুর্দোলা আরোহিণীর ( ওরকম বধূ বাঙলার বাইরেও অজানা নয় ) সম্পূর্ণ রূপ অন্য প্রদেশ দেখতে পাবে ?

এবারে শেষ দৃষ্টান্ত দিয়া গঙ্গ। নদীকে ভারতবর্ষের সব দেশই পবিত্র পুণ্যতোয়া বলে মানে। বাঙালী তাকে মা গঙ্গা বলে, উত্তর প্রদেশে বিহারেও গঙ্গামান্ট বলা হয়। কিন্তু বাঙলা কাব্যে আমরা মা গঙ্গাকে যত্থানি মা বলে চিনেছি হিন্দী কাব্যে তো সে রকম ধারা পাইনি।

> 'নমোনমো নমঃ স্বন্দরী মম জননী বঙ্গভূমি-পঙ্গার তীর, স্বিগ্ধ সমীর, জীবন জুড়ালে তুমি।''

এভাবে মায়ের দিকটা বাঙালী দেখেছে বেশী—পশ্চিমারা দেখেছে তার পুণ্যের দিক। আব ওজবাটা মারাঠার।—অর্থাৎ যাদের দেশ দিয়ে গঙ্গা বয়ে যাননি—তারা তো আমাদের এ দিক্টা সম্বন্ধে সম্পূর্ণ অজ্ঞ।

আমার একটি ঘটনা মনে পড্ছে। বালির পোল পেরবার সময়

এক মুসলমান গঞ্চাকে নমস্কার করাতে আরেক মুসলমান বললে. 'তুই হিঁদুদের এগব মানিস নাকি ?' সে বললে, 'দূর। গঞ্চাব আবার জাত কি ? গঞ্চা হিন্দু নাকি ?' তারপর সে ছোট খাটো বজ্তা দিয়ে বোঝালে, গঞ্চাকে আল্লা বা গাল্লার অংশ বলে স্বীকার কর। তার প্রেক্ত পাপ।

অর্থাৎ বাঙালী মুসলমান পুণোবে দিকটা অস্বীকার করে শুধু মায়ের দিকটা দেখেতে।

বিশুক্ষবি রবীক্রনাপ, বিশুনাগরিক রবীক্রনাপ, ভারতেব কবি রবীক্রনাপকে আমর। বাঙালীরাও চিনি, কারণ বিশ্বের সঞ্চে আমাদের সম্পর্ক আতে এবং আমরা ভারতীয়ও নটে। কিন্তু রবীক্রনাপের বাঙালীর যেন আমরা না ভুলি। বিশুক্ষবি রূপে, ভারতীয় কবি রূপে তিনি তাঁদের গামনে গামা মৈত্রী প্রচার করেছেন, উপনিষদের বাণী নৃতন করে শুনিয়েছেন, মানবাগ্রার গঙ্গে অন্তরান্ত্রার যোগ, মানুষের সঙ্গে মানুষের গোগ, মানুষের চরম আদর্শ কি এসবই প্রচার করেছেন দার্শনিক রূপে, দ্রারী রূপে এবং কিছুটা কবি রূপে। 'কিছুটা ইছে। করেই বললুম, কারণ মাতৃভাধার যে বন্ধ রুসম্বরূপে প্রকাশ পেয়েছে অনুবাদে তাব অধিকাংশই লোপ পায়। রবীক্রনাপের ভাষাতেই বলি,—বাঞ্বের ইলিত্টকুরাদ দিয়ে—

`'সেথায় তুমি গুণী জানী সেথায় তুমি মানা, সেথায় তুমি তহবিদের সেবা। ''

কিন্ত বাঙালার কাডে তিনি অন্যরূপে ধব। দিখেছেন ;-
'সেখার তুমি দৃষ্টিকতা নহ,

পৃষ্টিকতা স্প্টি লয়ে বহ,

সেখা নানা বশের সংগ্রহ,

সেখা নানা মূতিতে মন মাতে,

সেখা ভোমার অভ্প্ত অগ্রিহ

অধিন ভোলা রুসের রচনাতে।

'

আরেকটি সামান্য উদাহরণ দি। শান্তিনিকেতন আএমেব ছাত্রের। যে দুটি বৈদিক মন্ত্র মথাক্রমে সকালে ও সন্ধান উচ্চারণ করে তার সান্ধা মঞ্জঃ

> ें त्या त्मरता चर्नो त्या वश्य त्या निधः चूननम् यानितन्। य उपिषु, त्या नगर्याचिषु, चरेरम त्मनीय नरमा नमः।

যে দেব অগ্রিতে, যিনি জলে, যিনি বিশুভুবনে প্রবিষ্ট হয়ে আছেন, যিনি ওম্বিতে, যিনি বনম্পতিতে সেই দেবকে বারবার নমস্কার করি।"

এই শাপুত দর্শনে রবীক্রনাথের আবাল্য বিপ্রায় এবং এই বিশ্বায় নিয়েই তিনি দেহতাগে করেছেন। মৃহুদে পূর্বক্ষণে তিনি মেই দেবেরই সমরণে বলেছেন,

> ''তোমার স্কষ্টির পথ রেপেছ আকীর্ণ করি বিচিত্র ছলনাছালে, হে ছলনাম্যী।''

২ গুজরাতে কাশ আছে কি না জানিনে তবে আধুনিক গুজরাতী কাব্যে তার উল্লেখ দেখিনি। ভদ্রগোকের নাম নরগী ভাই প্যাটেন । পরবর্তীকালে ইনি বিশ্বভারতীতে কিছুকাল জর্মন ভাষা ও গাহিত্য পড়ান ।

যে 'ছলনাছালকে' ববীন্দ্রনাথ যৌবনে মায়া-মিথ্য কিংবা পাপনিদ্ধ আবিল দৃষ্টির নিকার বলে মনে করতেন, শেষ মুহূর্তে গেই 'ছলনাছাল'-কেও তিনি সেই বুন্ধের অন্যতম বিকাশ বলে স্বীকার করে নিচ্ছেন—যে বুজা অগ্নিতে, সলিলে সর্বত্র বিরাজনান।

এই দর্শনই একদা বাজপুত্র দারা শীকৃত ও জর্মন দার্শনিক শোপেন্ছাওয়ারকে মনের শান্তি দিয়েছিল। রবীক্রনাপের ধর্ম-জীবনে এইটেই কেন্দ্র এবং ইয়োরোপে বুজোর স্বরূপ সম্বন্ধে বজুতাকালে এই দর্শনেই তিনি বার বার ফিরে এসেছেন।

কিন্তু প্রশান এই বুজাকে কি জন্ম দিয়ে ভালোবাসা যায়, আমাদের পরাণে তাঁর চরণে কি প্রেমের ফাসি বাঁধা যায় ?

রবীজনাথই বার বার ভাই ঋষিকে সমরণ করে বলেছেন, 'যতে। বাচো নিবাইডে অপ্রাপ্য মন্যা সহ।' 'মনের সহিত বাক্য যাকে না পেরে নিবৃত্ত হয়।' ভাই ধদি হয় তবে ভাঁর সজে প্রেমের মিলন হবে কি করে ?

এখানে এসে ছঠ। রবীঞ্নাথ মর্মিফ। বাঙালী ক্রিক্সে বাঙলায় গাইলেন,

> ''আমার প্রিয়ার ছায়া আকাশে আজ ভাষে বৃষ্টিসজল বিষয় নিথাপে। বাবিঝারা বনের গন্ধ নিয়া পরশহারা বরণনালা গাঁপে আমার প্রিয়া। আমার পিয়া ঘন এবিণ ধারায় আকাশ ছেয়ে মনেব কফ হাবায়। আমার পিয়ার আঁচল দোলে নিবিছ বনেব শামল উচ্ছোধে।।''

খার ভারই সত্তে করি

''এাৰণ আকাশে দিয়েছি পাতি মম জল-চলচল আধি মেছে মেছে— ধুপু উড়িছে তাৱ কেশবাশি পুৱৰ পুৰুম দেখে।''

যে দেব অধ্যিতে জলৈতে চিলেন দাশনিক ব্ৰীক্রণাংগর ভূমাদশীনে, তীর স্থানে প্রিয়া প্রক্রিপ্ত (প্রোজেকেড) হয়েছেন কবি ব্রীক্রনাথ ছারা। কিংবা কি বলবো, বুলা ও প্রিয়া এক হয়ে গ্রিয়েছেন ? এবং কবির জলচলচল আথিও মেষে মেষে বিচর্ণ করতে করতে তাব মুফে এক হয়ে গেল ? তাই---

### ''শ্যামলে শ্যামল তুমি, নীলিমায় নীল আমার নিধিল তোমাতে পেয়েছে তার অস্তরের মিল।''

রবীজ্রনাথ যথনই উপনিয়দের বুন্ধবাদ বিশুজনকে শুনিয়েছেন তারা শুনেছে একাপ্র মনে বিস্মিত চিত্তে, কিন্তু সেই দর্শনের মুধুরতর বিকাশ যা বাঙলাতে খ্য়েছে বাঙালী কবি ধারা তার রস কি তারা আশ্বাদন করতে পেরেছে ?

অপচ একথা তো কেউ দেশে বিদেশে অধীকার করবে না যে রবীজনাথের সর্বোত্তম পরিচয় কবিরূপে। রবীজনাথকে নিয়ে একদিন যদি বিশ্ববাসীর প্রয়োজন নিটে যায়, কবিরূপে তাঁর প্রোজন বাঙালীর কাছে অফ্রন্ত।

আমার বন্ধনা, ভারতবর্ষের ভিন্ন ভিন্ন প্রদেশ তথা পৃথিবীর ভিন্ন ভিন্ন জাতি, যে যে যেমন যেমন ভাবে রবীক্রনাখকে বুরোডে এই একবর্ষ ব্যাপী পর্বে তারা সেই ভাবে তার চিন্মরন্তি গড়বে—তাদের চিন্তা জগতের প্রতিমা লক্ষণের সক্ষে মিলিয়ে—প্রাণ্প্রতিষ্ঠা, প্রশন্তি, বন্দনা রচনা করবে তাদের খরবুদ্ধি তীক্ষ্ণ চিন্তাবৃত্তি ধারা, হয়তো বা তার কবিষেরও উল্লেখ থাকবে যেখানে তিনি বিশ্বকবি।

এঁদের সংখ্যাই বেশী–-বাওল। দেশ ভারতবর্ম তথা পৃথিবীব তুলনায় কতটুকু––এবং এঁদের

> ''কারো কবিষ, কারে। বীর্র্ব কারে। অর্থের খ্যাতি কেহ-বা রাজার স্ত্রহল সহার কেহ বা রাজার প্রাতি।''

এবং আমার মনে হয় কবিত্ব যদিও প্রথম স্থান প্রেয়েতে, সে আসবে সর্বত্রই সর্বশেষে।

ति इला (मर्ट्स स्मिन) स्मिन मा इस ।

বিশুজন যখন ব্রবীঞ্জনাধকে তার অকুঠ স্থান জানাবে তখন যেন বাঙালী আমরা না ভুলি, বুদ্ধদেব যথন দিখিজ্য করে ক্রপিল-বস্তুতে ফিরে এসেডিলেন তখন যশোধরা তাঁকে দ্যিত বল্লভ রূপেই পেতে চেয়েডিলেন। আমরা তাঁকে বাঙালী কবি রূপেই চিন্ন।

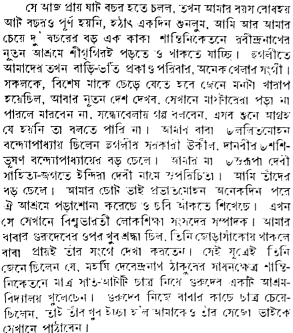
দুঃখিনী মাতার পুত্র যথন রাজ সন্ধান লাভ করে তথনো মামের কাছে যে ছেলে। ব্রবীন্দ্রনাথ বাঙলার ছেলে।

থার বিধুজন যদি তাঁকে বিধুক্বি বলে রাজ্মুকুট পরিয়ে দেয় তথ্য যেন সমরণ রাখি তিনি সার্থক বাঙালী কবি হয়েছিলেন বলেই বিধুক্বি হতে পেনেছিলেন, তিনি বিধুক্বি হওয়ার ফলে বাঙালী কবি হন্নি।

চোনে চেলেবা কা ভ্যানক এসহায়। ভাদেব প্রতি প্রবিচাব কংলে তারা নিরুপা। কাত্রতার যথে কেঁদে কেঁদে নিযুর সদয়কে আবও বিরঞ্জ করে তোলে, ভালো করে আপনার নালিশ জানাতেও পাবেনা। নেয়েটা শীতে স্বীঞ্জ অঞ্চেয় করে এব্যেছে, আর ছেলেনির গায়ে এক টুকরো কাপড়ও নেই--ভাগ উপরে কাশি, তার উপরে এই ভাকিনীর হাতের মাব।

### পুরাঝো কথা

### অবনীমোহন ব্ৰুদাপাধাায়



আমার মামার বাডির সংগো ঠাক্র-বাডির একসময়ে খব ঘনিষ্ঠতা ছিল। মহাযি-দেব যুখন কলকাতা ছেড়ে চেঞের জন্য কিছকাল চঁচড়োয়, গদার ধারে মাধ্য দত্তের বাড়িতে বাস করে-ছিলেন। (কলকাতায় সেই মাধববাবুর বাছাব ডিল গোল-मीघित भागरम, अथम रायारम दिशुनिमानसम् नाष्ट्रि **উ**र्रिट्छ, মেইখানে) তখন তারা পাকতেন থানার প্রবিচামহ ৺ভদেব মধ্যোপাধারের বাড়ির ঠিক গায়ে দক্ষিণ দিকে, মেডোবাজার পারঘাটার খুব কাছে। দু'বাড়ির জানলা খুলে কথা কওয়া যেত, মাঝে একটি দরজা খুলে দু বাঙ্তে যাতায়াত করাও চলত। ভদেৰবাৰুর ৰাগানে ঠাকুর-বাড়ির চেলেরা খেলতে আয় ১, দিনেন্দ্র-নাথ শৈশ্বে আমার মাসিনা অনুরূপা দেবীর পেলার সংগী ছিলেন ঙ্নেছি। ওকদেৰের দিদি স্বৰ্ণকুমারী দেবীর কাছে আমার ম ও মাসিমা দুজনেই লেখার সধনে উৎসাগ ও সাধান্য পেরেছিলেন। তিনি ঐখানে থাকতে তাঁর একান লেখার পতিবাদ খ্রী অপ্রকাশ বন্দ্যোপাধ্যায়ের নামে এডুকেশন গেজেটে প্রকাশিত হয়েছিল। স্বৰ্ণকুমারী দেবী সন্দেহ করেন এবং মাকে জেরা করে জানতে পারেন সৌন ওাঁরই লেখা। আমার মা তখন নিতাতট বালিকা. কিন্তু সেই ব্যাসেই তাঁর অনেক লেনা তাঁর পিতামহের কাগছে ছাপা হয়েছিল। তিনি শ্বীকার করেন, তাঁর শুগুরবাড়ি প্রাচান-পছী, ছেলে-মানুষ বউএর কাগভে লেখা পছন্দ করনেন না ব'লে তিনি নাম গোপন ক'রে লেখেন। স্বণ-ুমারী দেবী মার লেখার বাঁধুনি ও যুক্তির প্রাখ্য দেবে বিধিমত ওঁ আন্দিত হন, ভাঁকে রাশি-নাম ইন্দিরা দেবী বাবহার করতে প্রাম্শ দেন এবং সাহিত্য-



স্ফটিতে উৎসাহ দেন। সেই পেকে যতদিন তিনি বেঁচেছিলেন ততদিন না আর মাধামা তার ধেন্য পেবে এসেছেন। থানি 'সেখো হয়ে অনেকবাৰ তাঁদের তাঁৰ বালিগঞ্জের বাড়িতে নিয়ে গেছি এবং নাতি-ধিমারে আদৰ-যতু পেয়েডি।

বাধার আগ্রহ দেখে মারও ইচ্ছে। ছল বে, তাঁর ছেলে ওক-দেবের সংস্পর্ণে এসে মানুষ হয়ে উঠুক। অধিতা সেই ব্যবস্থাই ছল। আমার ঠাকু মা অবশা তাঁব আদ্বের পিতৃহীন ছেলেকে এবং বড় নাতিকে চোখের গড়াল করতে অনেক আপতি করেছিলেন, কিন্তু বড় ছেলের যুজি ও তর্কেব ফলে শেষ প্রয়ন্ত তাঁকে অনুমতি দিতে হ'ল। কিন্তু দুজনকে একসন্ধে পাঠানো তাঁর মত না ছওখাৰ আমাকেই প্রাম শাভিনিকেত্বন যেতে ছল।

তিখনকার শাভিনিকেতিনের রূপই তিল সালাদ। *সেখা*নে তখন চারিদিকে গুরু বু বু করছে মাঠ, তাব নধ্যে মধ্যে এখানে-'ওখানে দু<sup>†</sup> চাবটে তাল-খেজ্রেব গাড়, বুনে। জামের ঝোপ, বালি-মাটিতে গুকলো ধাস। দৰে কাঁকর বালিব উ'চ নিচ ছমি, ডোট-বড় ৮পি, কাশ গাড়ে সাল সাল ক্ল কুটে আছে। সভদূব দৃষ্ট যায় কেবল ঐ একই দুশ্য, এত গাতপালা-লাডি-নাগান কিতুই ছিল না। আমার থাকবাৰ ছাফ্টা হল আদি-কুনিৰে। **ভা**ৰ পিতন দিকে আম জাম নিম আমলকী এইবকম ক্ষেক্টি বভ গাত ছিল। সেওলিৰ তলাধ বেশ ঠাওা, দুৰ্বেও ধেলা কৰা যেত। ডাতিম-তলায় চিনেমানির টালি দিয়ে বাবানে। মহমিব সাধনবেদী ছিল। বাছিৰ মধ্যে তিল আণীগঞ্জ নিলি দিয়ে ছাওল আদি-কানির ও পাঠভবন ছাড়া কাচের নন্দির্নী, শান্তিনিকেত্রন দোতালা বাঙিটা, আৰু ৱালাখৰটা । ভৰুদেৰ দোতলা ৰাঙিটাতে থাকটেন, গামাৰ বাৰা বা খন্য কোন্ত ছাত্ৰেৰ প্ৰিভাবক গোৱে মেই বাডির নাচেব তলাতে উঠতেন। খাওযার ব্যবস্থা ঘরশ্য আলাদের সঞ্জে সাধারণ রালাধ্যেই হ'ত।

শিক্ষকদেন মধ্যে ভিলেন ওকদেন ধনা, বুজনাধন উপাধ্যায়, সিদ্ধী শিক্ষক বেনাটাদ থার একজন প্রতিত্যশাধ, তীন নাম মনে নেই। সে-সমধ্যে ছাত্রদেন মধ্যে অকপ নন্দোপাধ্যাথ ছিল সন-চেয়ে ছোট, তথ্য এর নম্যানোহয় বছন-ছগ্রেক। সেও থামাদেন আগ্নীয় এবং ছগ্রিনি ছেলে। সে এতই ছোট ছিল যে মধ্যে মধ্যে রাত্রে বিছানা নঠ কলে জেলত আন নেনাটাদকে ভার সন কাচাকুচি করে দিতে এত। বাত্রে ভয় পেলে তিনি ভাকে নিজের কাছে নিয়ে প্রতান।

আএনে আনাদের নিচ্ছের কাজ সব নিচ্ছেদেব ক্বতে হত।
নিজের বিচানা পাতা ও সকালে ওানিয়ে রাখা, পব নাট দেওগা,
রাস্তা সাফ করা, ধান করে নিজের কাপড় কেচে ওকিয়ে নেওয়া,
থেয়ে নিজের থালা বাটি পেলাগ নেজে নেওয়া প্রভৃতি সমস্ত নিছেদের করতে হত। এসব কাজ আগে কখনো করিনি বাড়িতে,
তাই খুবই খারাপ লাগত। নিচিমিচি আমাকে এই শান্তি দেওয়াব
জন্য বাবা মার ওপর বড় রাগ এবং অভিমান হত তথন। কিন্তু
চোধের ওপর দেখতুম, অন্য ছেলেরা যবাই যব করতে, তাই ল্লেড়ায়
এবং ভয়ে কাউকে কিছু বলতেও পারতুম না। একখানা বড়

ট্রাই-সাইক্ল ছিল, সেনাতে চড়বার জন্য বড় লোভ হত ; কিন্তু বড় ছেলের। সেনাকে একচেটে করে বেখেছিল। অরুণ ছাড়া স্বাই ছিল আমার চেয়ে বড়, ফাঁক পেয়ে চড়ে ব্যলেই তার। কেউ নাকেউ এসে কেড়ে নিত। রখীবাবুদের আন্মেরিক। যাবার কথা হচ্ছিল, ভাই তাঁদের দাবিই ছিল স্বচেয়ে বেশি।

র্ণীবাবুর ডোট ভাই শনী ছিল প্রায় আমার সমব্য়সী। বড় স্থানর বড় শাস্ত ছেলে, তবে ভারি রোগা ছিল। সে আমাদের সংগে পুর পেলা করত। শাস্তিনিকেতন ছেড়ে আসবার পর যথন ছঠাৎ থবর পেল্ম সে নেই, তথন মন্টা বড় ধারাপ হয়ে গেল।

ওখানে তঁপন শেয়ালের চেয়ে কিছু বড় পার নেকড়ের চেয়ে কিছু ছোট এক ধরনের জানোয়ারের খুব আনাপোনা ছিল, আনাদের ঘরের কাছেই এক একদিন তাদের দিনের বেলাও আগতে দেপেছি। বাবা আগতে তাঁকে বলাতে তিনি বললেন, "ওগুলো হেঁড়েল, ওরা মানুমকে ভয় পায়। এর পরের হপ্তায় এসে তোমাদের স্বাইকে একটা করে এযার-গান দিয়ে যাব, স্বাই ফট ফট করে শব্দ করলেই ওরা পালিয়ে যাবে। আর যদি দু চারটে ছটরা গায়ে লাগে তবে এদিকে আর আগবে না।" তার পরের সপ্তাহে শনিবার বাবা আমাদের সকলকে বন্দুক এনে দিয়েছিলেন। আমরা বোব হয় তপন এগারো জন ছিলুম। সকলেরই তাতে সাহস বেড়ে গিয়েছিল। ওই দিয়ে আমরা লক্ষ্যবেধ অভ্যাস প্রক্র করেছিলুম ও পেলবার একটা নতুন স্বঞ্জাম পেয়েছিলুম। গাছের ফল পাড়বার চেষ্টাও কর তুন ওই বন্দুকের ছটবা দিয়ে।

ওকদেৰ তথন আমাদের সংগে খুব মিশতেন। তাঁকে দেখলেই বভ আন্দ হত, একট্ও ভয় করত না। তিনি আমাদের মুধে মুরে সংস্কৃত এবং বাংলা পড়াতেন। যদিও তার আগে আমাদের সংস্কৃতের অক্ষর পরিচয় হয়নি, তবু তিনি আমাদের একেবারে পাণিনির সূত্র ধরিয়েছিলেন। তিনটে সূত্রের কথা এখনও মনে পড়ে, ১। অকঃ সনর্পে দীর্ঘঃ, ২। ইকোয়ণচি, ৩। এচোয়– বায়াবঃ। পা এর উচ্চারণ ড়ঁ এর মত্মত্ত 'ব' এর উচ্চারণ 'ওয়' 'য়' নেই, সব 'য়'; বিসর্গের উচ্চারণ 'হ' এর মতো। আর কিছু এখনও মনে পড়ছেনা। ওরুদেব এলেই তাঁর ডান পায়ে ডান হাত ও বাঁ পায়ে বাঁ হাত রেখে দুই হাতের সংযোগ– স্থালে মাথা ঠেকিয়ে ভাঁকে প্রধান করতে হত। এইরকম প্রথায় প্রণাম করতে তিনিই আমাদের শিপিয়েছিলেন। अনেক অনেক মজার মজার গলপ বলতেন তিনি, পুব লাসি-তামাসা করতেন। আমাদের প্রত্যেককে বাড়ির কথা জিজ্ঞাসা করতেন, কে কি খেতে বা করতে ভালবাসি, বাড়ির মধ্যে কাকে সবচেয়ে বেশী ভালোবাসি জানতে চাইতেন। ওঁদের বাড়ির ছেলে रमरायापत कथा ७ नलाउन ७ जोत मर्गाष्ट्रे कथन कोन फाँरक ঐসব কটকটে সংস্কৃত শ্লোক কিছু কিছু পড়িয়ে দিতেন। বইটই ছিল বলে মনে পড়েনা, তবে এত সহজে বুঝিয়ে দিতেন যে, প্রায় ঘাট বছর পরেও তার কিছু মনে গেপে রয়েছে। বুদ্ধ-বান্ধব উপাধ্যায় মহাশয়ও ঐ একই ভাবে ইংরেজি, ইতিহাস, ভগোল এইসব পড়াতেন। গুরুদ্ব অনুপক্ষিত থাকলে এক একদিন সংস্কৃত এবং বাংলাও পড়াতেন। তথন তো মাত্র সানি বছর বয়স, ইংরেজির কিই বা শিখেছি, তবু তাঁর পড়ানোর ফলে যোটুকু শিখেচিলুম তা আর ভুলিনি। তিনি অনেক দেশের গল कर्तराज्य। स्मार्टिश्व एएटन-स्माराज्या कि जारव अटन. कि ভাবে পড়ে, কি রকম ব্যবহার করে নিজেদের মধ্যে বা অন্যলোকের সংগ্রে, সব বলতেন, আর পড়াতে পড়াতে উর্চ্চ গিয়ে

দেয়াল-আলমারিতে রাখা একটা বে<del>শ</del> বড়ো কেরোসিনের চওড়া সলতে দেওয়া স্টোভে একটা পেতলের ছোট হাঁড়ি চড়ানে। থাকতে। সেটা দেখতেন। ফেটাভটার একদিকে অন্ত দেওয়া ছিল তাই দিয়ে ভেতরের প্রায় পাঁচ-ছয় ইঞ্চি সলতেটা কতটা স্থলছে দেখতে পাওয়া যেত; আমাদের সেটা দেখতে খুব মজ। লাগত। বোধহয় আতপ-চালের হবিষ্যান্ন তৈরি হত। ভাতের মধ্যে আলু, পটোল, রাগ্র-আলু এই সব সিশ্ধ হত, একটু গাওয়া বি দিয়ে তাই খেতেন তিনি। একটা কৌপীন ও মাদ্রাজীদের মতে। জড়িয়ে একটা হাত-চার-পাঁচ থান পরতেন, একটা মেরজাই পরতেন আর একটা বোদ্বাই চাদরের মতে। চাদর মধ্যে মধ্যে গায়ে দিতেন। এক-আধদিন বাইরে যেতে ধৃতি পাঞ্জাবীও পরতে দেখেছি যেন। রেবাচাঁদ মাস্টার-মশায় তে। সর্বক্ষণ আমাদের নিয়েই পাকতেন ; স্নানে যেতেন, মাটি কেটে ফুটবল গ্রাউণ্ড তৈরী করতেন। রাত্রে এক ঘরেই শুতেন। তিনি যেন আমাদের বড়না' ছিলেন, কি যতুই না করতেন স্বাইকে। তেল মাধানো, স্নান করানে। খাওয়ানো, কাপড়চোপড়ের তবারক করা, অস্ত্রের সময় সেব। করা, সবই ছিল তাঁর কাজ। থেরাপিত্তি ছিল না, নিজে হাতে বমি, মলমূত্র সাফ করতেন আমাদের। ম্যালেরিয়া তপন অনেকেরই হ'ত স্বতরাং তাঁর দিনে রাত্রে বি**শ্রাম ছিল না**।

আমাদের পাঠভবন ভি্ল একটা বেশ বড় ঘর ; দেয়াল আলমারি ও কাঠের আলমারিতে অনেক বই ছিল, আর একটা আলমারির তাকে অনেক খেলার সরঞ্জাম ছিল। ইনডোর গেন্স্ থাকত তার পরের ঘরটায়, সেটাও খুব ভোট ঘর নয়। এই দুটে। ঘরের সামনেই वातामा छिन। ইনডোব পেলার মধ্যে গোলোকধাঁনা, বাধবন্দী, দশপঁচিশ, ড্রাফ্ট্, রিভারদী, লুড়ো, দেনক আগও ল্যাডার এবং আরো দু পাঁচ-রকম বিলেতী খেল। ছিল, একটা পিং পংএর সেটও ছিল। সেই সংগে শ্লেট পেন্সিল নিয়ে কাটাকুটি পেলাও চলত, খাবার ঘণ্টা পড়ার আগে ও পরে কিতুক্ষণ। খাবার ঘণ্টা পড়লে শোবার ঘরের খাটের তল। থেকে থাল। গেলাস বাটি নিয়ে রান্ন। দরে হাজির হ'তে হ'ত। খাবার পর বাদন ধুয়ে মেজে খাটের তলায় রেপে আবার পেল। চলত যতক্ষণ না পড়ার ঘণ্টা পড়ে। আদি কুটির অর্থাৎ আমাদের শোবার ঘরগানা বেশ লম্ব। ছিল। বারে। তেরোখানা তক্তপোশ পাতা ছিল। প্রত্যেকটার পর দু' হাত আলাজ ফাঁকা জায়গা ছিল। আমাদের প্রত্যেকের মাথার ও পায়ের দিকে একটা করে জানাল। খাকাতে বেশ হাওয়া খেলত। সেই জানলাগুলোতে বই খাতাও রাখা চ'লত। খাটের নিচে তোরঙ্গ ও বাসনপত্র খাকত, সতরঞ্জি জড়ানে। বিছান। খাটের ওপরেই থাকত একপাণে। 🗳 খাটে বসেই আমাদের পড়াশোন। ও টাস্ক করতে হত। ঘরের দু' পাশের বারালায় দড়ি টাঙ্গিয়ে কাপড় শুকোনো হ'ত। পড়ার ঘরের বারান্দায় ট্রাই-সাইকের্ন। থাকত, তার কথ। আগে বলেছি। তথন কিণ্ডারগার্টেনের নাম জানতুম না আমরা, তবে পড়াশোনা এখনকার কি গুরগাটেনের মতই হত মনে হয়। পেলা, পড়া, খাওয়া, আবার খেলা, পড়া এইভা∵ৰ চলত।

ভোরে দুম পেকে উঠেই অন্ধকার থাকতে মাঠে যেতে হত।
তারপব দাঁতন করে তেল মেধে তালপুকুরে স্নান করতে যেতে
হত। তথন তালপুকুরে বেশ জল ছিল। পুকুরে স্নান আগে
কথনও করিনি। আমাদের হুগলীর বাড়ির কাছেই গংগা।
ভারীর জল আনত, সেই গংগাজল বালতিতে রেধে অস্ত**ঃ দু** 

খণ্টা গ্রম করে স্নান করার ব্যবস্থা ছিল। এখানে এসে সেন বদলে গেল। ভয়ও করত, ঠাণ্ডাও লাগত। অবশ্য তখনও বড় ইন্দারাটা ছিল, মালী জল তুলে দিত, তাতে কেউ কেউ স্নানও করত, কিন্তু যখন বড় ছেলেরা পুকুরে স্নান করতে যাচ্ছে তখন কুয়াতলায় স্নান করার কথা মনে এলেও নিয়ম ভাঙতে গাহস হয়নি। এই স্নানের ফল কিন্তু আমার পক্ষে ভাল হয়নি মোটেই।

স্নান সেরে নিজের নিজের কাপড় কেচে নিয়ে এসে বারালায় শুকোতে দিয়ে একখানা আসন নিয়ে উপাসনা করতে যেতে হ'ত কোনো গাছতলায়। উপাসনার কিই বা জানতুম ঐ বয়সে, অগত্যা বড় ছেলেদের দেখাদেখি চোখ বুজে বুসে খাকতুম আর পিট-পিট করে দেখতুম কওক্ষণে তারা কেউ উঠে পড়ে। অমনি আমিও উঠে পড়তুম ও আসন রেখে এসে খানিক খেলা করে নিত্ম। খানিক পরে ঘণ্টা পড়ত, তখন সবাই এক জায়গায় গোল হ'য়ে দাঁড়িয়ে বেদমন্ত্র পড়তুম। তারপর জল খাওয়া হত। কিছ আদাছোলা বা ওড় ছোলা, তার সংগে সিফাড়া বা নিমকি বা হালুয়া, আর একবাটি দুধ। দুধটা আর ছোলাটা রোজ থাকতই। এরপর আবার ঘণ্টা পড়ত, তখন নিজের নিজের আসন নিয়ে কোনো গাছতলায় ক্লাসে গিয়ে বসতে হ'ত। দুপুরে ভাত খাওয়ার ও বাসন ধুয়ে রাখার পর খানিকক্ষণ ছুটি, তারপর ঘণ্টা প্রভালেই আবার ঘরের মধ্যেই বিকেলের ক্লাস বসত কারণ এখনকার মতো ছায়াতক তথন ছিলনা ক্লাসের জন্য : বেশী রৌদ্রের সময় তাই বাইরে ক্লাস হ'ত না। পড়ানো, পড়া দেওয়া, লেখা, অংক ক্ষা এইসৰ চলত কিছুক্ষণ। ক্লাসের আগে ও পরে আমরা খেলতে পেতুম। তারপর জলখাবার ঘণ্টা পড়ত। বিকেলে জলখাবার ছিল চারখানা লুচি ও একটু তরকারি, কোনোদিন বা যুগুনি আর একটা মিটি, কোনোদিন পিঠে বা অনুতী-গোছের কোনও জিনিস। আশ্রমের গরু,ছিল, তাই দুধ বা পায়েসটা ভালোই হত। জলযোগের পর কোদাল নিয়ে রেবাচাঁদ মাসীর-মশায়ের সংগে তাঁর নির্দেশমত খেজুর গাছ ভুলে খেলার মাঠ তৈরি করার খেলা ও তারপর কিছুক্ষণ ফুটবল নিয়ে দৌড়োদৌড়ি করা। চলত। সন্ধ্যা হলে উপাসনার পর কোনও গাছতলায় বা ঘরে শিক্ষক-মশায়দের কেউ সবাইকে নিয়ে বসতেন, গল্পের ছলে নানা দেশের নানা বিষয়ের কথা বলতেন। কিসব বিষয় গে আর মনে নেই, তবে রাত্রে বই নিয়ে বদতে হত না এটা বেশ মনে আছে। রাত্রে ভাত বা ঝটি, ডাল, তরকারি, এইসবের সংগে দুধ বা পায়েস একটা কিছু ধাকতই।

এইভাবে থাকতে থাকতে বেশ অভ্যাস হয়ে আগছিল, কিন্তু মধ্যে মধ্যে শরীরটা থারাপ লাগত। আমি আমার কাকাকে সংগী-হিসাবে পাব বলে তাকে কেবলই আগতে লিপছিলুম। সে যখন এসে পড়ল তখন এই শরীর-খারাপের ওপরেই তালপুকুরে স্নান করে একদিন আমার খুব বেশি জর এসে গেল। ছর ছাড়ল, আবার হল, এইরকম প্রায় মাসখানেক চলল। শেষে আমার বাবা আমার কাকা শৈলেক্রমোহনকে ওখানেরেখে আমায় নিয়ে হুগলীতে ফিরে এলেন। শান্তিনিকেতনে চিকিৎগার তখনও স্থবন্দোবস্ত হয়নি, গুরুদেবই হোমিওপ্যাথিক ব'য়োকেমিক কি সব ওমুধ দিয়েছিলেন, তাতে আমার জর বন্ধ হল না। ম্যালেরিয়ায় ধরেছিলে, কিন্তু তখনও ম্যালেরিয়ার চিকিৎগার জন্য কুইনাইনের প্রচার হয়নি। হুগলীতে তিন চার নাসেও স্বর ছাড়ল না, বাব্য হয়ে কলকাতায় বাসা করে আমার চিকিৎসার জন্য বাবা মাকে

এসে খাকতে হল। তথন রাজনোহন বাঁড়ুজো শিমলা-অঞ্চলে নামকরা ডাজার, বোধহয় মেডিকাাল কলেজের থিতীয় দলের ছাত্র তিনি। তাঁর চিকিৎসায় প্রায় তিন বছর খাকতে হয়েছিল। পথ্য ছিল ঝোল-ভাত, তার আথে স্বজি থেতে হত প্রায়ই; সেই থেকে এই হাপ্সানি ঝোল ও চিনি দিয়ে স্বজির পথ্য খাচিছ।

শিমলায় থাকতে একটু ভাল হলে বাবা আমাকে ব্রন্ধবার্ধব উপাধ্যায় মশায়ের স্কুলে ভাতি করে দিয়েছিলেন। উপাধ্যায় মশায় তথন শান্তিনিকে তন ছেছে কলকাতার শিমলায় এফে একান স্কুল করেছিলেন, রেবাচাঁদ তাঁর সংগে এসেছিলেন। উপাধ্যায় মশায় একান বছ দরে থাকতেন, সেই ঘরেই বারো চোদ্দানি ছেলে নিয়ে কাশ করতেন। সেই ঘরেবই দেয়াল-আলমারতে তাঁর ভাঁছার ও রায়ার সরঞ্জাম থাকত। সেখানেও পছানোর মধ্যে এক ফাঁকে তিনি সেনিতে নিছের রায়ানি করে নিতেন। কোনো সিলেবাস ধরে পছানো হত না, শান্তিনিকেতনের রীতিতে ইংবেজি, সংকৃত, অক্ষ, ইতিহাস, ভ্রোল, বাংলা স্বই পছালেন তিনি।

আমি চলে আসবার পর আমার পিযত্তো ভাই বিজনকুমার মুপোপাবার আএনে পড়তে গেছলেন। কিন্তু আমার কাকা ও বিজনদা দুজনেই ক্ষেক মাস পরে হর নিয়ে চলে আসেন। তাঁদের ভাগ্য ভালে। ছিল, তাই তাঁদের সামার মতে। তিন বছর স্যালেরিয়ায় ভূগতে হয়নি, শীগগির সেরে উঠেছিলেন। বিজনদা পরে স্থপ্রিম কোর্টোর প্রধান বিচারপতি ২ফেডিলেন। আমার কাকা শৈলেজ্নোহন তমলুক-পাশকুড়া-মহিধাদল, রাজ্যাহী-নানৌর প্রভৃতি নানা জায়গায় মোনির মাডিস প্রথম খুলেছিলেন, কিন্তু শেষ পুষ্ঠ তাতেই তিনি পুৰ ক্ষতিগ্ৰস্ত হন। সে সময়ে অর্থাৎ প্রথম দলে আমরা যে এগারো জন ছিলুম তাদের সকলের नाम---यरिकाःस्नित्रचे शृंदता नाम मस्न स्निचे। उस्न तथीतान्, সংখ্যেবাৰু, শ্মীক্র, অচি ( অচ্যুত সরকার, চুচুড়োর স্বাক্ষ্যচক্র সরকার মশায়ের ছেলে, পরে মিলিটারী অটকাউণ্ট্রের স্বপারি-ণৌডণ্ট হয়েছিলেন), কালো (অশোক ওপ্ত. পরে নিজে 'বয়েজ নার্সারি হোম' করেছিলেন, স্যাডলার কমিশনের প্রশংসা পেয়েছিলেন), তার আশ্বীয় গোরা (গৌরগোবিন্দ ওপ্ত), অরুণ বন্দ্যোপাৰ্যায় ( ও পৰে বোৰছয় কাশী সেণ্ট্যাল কলেজেন অৰ্যক্ষ ছয়েছিল) এই ক'জনেৰ নাম মনে আছে। আমাদেৰ ৰাড়িৱ তিন জনের নাম আগেই বলেছি, আর কারো নাম মনে নেই।

এর পর বছদিন খাব ওপানে বাইনি। আমার ডোট ভাই প্রভাত যপন ওপানে পড়তে যায় সেই সময় ফের গেছলুম পঁচিশ বছর পবে, সম্প্রতি দুঁতিন বার যাতই পৌষে গেছি। এখন তো এক বিরাট ব্যাপার! সে সব পুরানো ছায়গা ঘরদোর কোনোটা নেই, অধিকাংশই খুছে পাওয়া যায় না, কোনো কোনোটার সংগে নতুন করে পরিচয় করতে হল। কতেছেলে মেয়ে, কত অধ্যাপক, কত সব ভবন, তার কত ব্যবস্থা! উভ্রায়ণে ওক্তদেবের কি চমৎকার বাড়ি বাগান! ভেবে আনন্দ হয়, এই বিরাট প্রষ্টিয়ন্তের গোড়ার দিকে আমারও স্থান ছিল এর মধ্যে, এই স্থাপিত্যের ভিত্তিতে এর মহৎ পরিণতির জন্য সংগৃহীত মালম্পলার মধ্যে আমিও ছিলুম একদিন। কাঠবিড়ালী সাগের-বন্ধনে সাহাস্য করে শ্রীরাম্চজ্রের আশীর্বাদ পেয়েছিল, আমার মতো ওক্তদেবের থেসব অখ্যাত অভাত ছাত্র লোকচকুর মুগোচরে তাঁর আদর্শ ছীবনে পালন করতে কিছুটা চেঠা করেছে বা করছে তারাও কি তাঁর আশীর্বাদ পাবে নাং



## রবীন্দ্রনাথ ও আন্তর্জাতিকতা

মোহিত মৈত্র

মানুষের বন্ধন-মুক্তিও নর্যাদা-প্রতিষ্ঠার চারণ কবি রবীক্রনাথ। মানব প্রেম, মানব মর্যাদা, মানবের এম ও স্থোনের জ্বগান গেরে-ছেন। দেশের ভৌগোলিক গণ্ডী ও কালের সীমা-রেগাকে অতিক্রম করে তার সেই গান পৃথিনীর সর্ব স্থবের সকল মানুষের অন্তরে প্রতিম্বনি তোলে।

কয়েক শত বছর থাগে বাংলার আর একজন কবি পেয়েছিলেনঃ 'ৠন ছে মানুষ ভাই, সবার উপরে মানুষ সূত্য, ভাহার উপরে নাই। এই প্রাচীন বাণীর নব-রূপায়ণ বুনীন্দ্রনাথের সাহিত্যকৃতির ম্লকেন্দ্র। মানবতাবাদ এবং মানুমের ব্যক্তিয়কেই ভিত্তি করে বিকশিত হয়ে উঠেছে তাঁর বিশ্ববোধ। वनीक्रनाथ বলছেনঃ ''মানুষের মহায় প্রভাতের সূর্বের মতো। সম্মুখে বজ্দুরে আলোর মতো সেদুরে প্রসারিত। মানুষের জীবন-শাত্রা বর্তমান জীবনকে অভিক্রম করে চলে, তার সঞ্জয় অজান। অধিকারীদের জনো। মানুষের মধ্যে যাঁর। মহতুম, তাঁর। বাস করেন খনগিত কালে, তাঁরা প্রস্তুত করেন ভারী যগের আএয়। বলবো না যে তাঁদের জীবন দুঃখ থেকে মুক্ত। দুঃখ তাঁদের জীবনে প্রটির মানু : তাই নিয়ে চিরজীবনের সম্পদ মানুষের জন্য তাঁরা বচনা করেন, যেমন গাঁচ করে আপন অন্তরে সুর্যের তাপসঞ্চয়; সুৰ্যালোককে মজ্জাগত কৰে ফলে ফুলে নিজেকে বিকশিত করাই 'এর তবস্যা । মানুষের সংসারে দুঃখ আছে ; তার এই তাপের প্রয়োজন আপুনার জ্বাৎ নির্মাণের জন্যে। আপুনার মধ্যে আপুনাকে পরিণতি দেবার জন্যে। মানুষের মধ্যে যার। এেই তারা দেই দুঃখকে তেজ রূপে ময়ের মধ্যে সঞ্চিত করে জীবনকে শ্যের সম্পদে फेलवीन करतन- टाई मुल्लेम जीन करतन अमन मकल मानुधरक ষারা তাদের জানাও নয়, এখনও যারা আমেনি।

এজি পেকে শত বর্গ আথে রবীজ্রনাথ যথন ভূমিন্ত হন তথন ভারতের শিক্ষিত সনাজ পাশ্চাতা নাশন্যালাইজন বা জাতীয়তানাদের আদর্শে প্রভাবিত। লিবারেলিজনের পথ এনুসরণ করে রাজনৈতিক কর্মকাও কিছুটা ভক্ত হয়েছে। ১৮৫৮ সালের প্রথম সাধীনতার মুদ্ধ যা বৃটিশ ইতিহাসে সিপাই-বিজোহ নামে পাত, নীলচাগীদের বিজোহ, ওলাহবি আন্দোলন প্রভৃতির প্রভাব শিক্ষিত সমাজের ওপর বিভাব লাভ করেছে। কবি ঈথুর ওপ্ত, রংগলাল বন্দ্যোপাধ্যায়, বঙ্কিমচন্দ্র প্রভৃতি মনীমীদের লেথায় অনুপ্রেরিত হয়ে আমাদের দেশের লোক তথন বলা ভ্রক করেছে: দেশের কুকুর পৃজি বিদেশের ঠাকুর ফেলিয়া। জাতীয়তাবাদই তথন শিক্ষিত সমাজের জীবনের চরম প্রকাশ ও পরম গোবর বলে পরিগণিত হত। রাজা রামনোহন রায়ের উদাব চিপ্তাধার। ও আন্তর্জাতিক দৃষ্টিভংগি প্রসার লাভ করতে না পেরে ব্রাহ্মসনজের গঙীর মধ্যেই আবদ্ধ হয়ে রইল।

এই জাতীয়তাবাদের হাওয়া তপন জোডাগাঁকোৰ ঠাকুর বাড়ীতেও প্রবেশ লাভ করেছে। নবগোপাল মিত্রের ন্যাশন্যাল মেলা, জ্যোতিরিন্দ্রনাথের বিপুর অনুষ্ঠানের জয় গুপ্তমমিতি स्थिन, नाला जाया ि ि लिश थे एं ि ठोकू तना ही त यूव-मध्यना सन का जी अ जान निकिश्व करत जून ए । यथित पिरक ताला तामरमाश्मन नारात ि छोशीता नाम ममार्कत मरसा निलुश हर सर्भात व यूवक तनी ध्वनार्थन मरान थं जीत तथा थां करता । ठाँरक जिल याम थे थूबस यरल मरान कतराजा । य मब्बर्स तती ध्वनार्थ निर्ध्याम थे थूबस यरल मरान कतराजा । य मब्बर्स के ति ध्वनार्थ निर्ध्याम थे थित भूषारस्त जिलित छे थे थे अने के ति स्वाराध कि विवास के स्वाराध कि स्वाराध कि स्वाराध कि स्वाराध कि स्वाराध के सिर्धा के सिर्ध के सिर्

এই বিশ্ব-বোধ, বিশ্ব-মানবের পাপে যোগাযোগ উপলব্ধি করা ভারতীয় চিন্তাধারার বৈশিষ্ট্য। উপনিষদ এই বাণীই প্রচার করেছে এবং রবীন্দ্রনাপের পিতা মহাঘি দেবেন্দ্রনাপ উপনিষদকেই জীবনের প্রেরণা রূপে প্রহণ করেছিলেন। মহাঘির কাছ পেকে রবীন্দ্রনাপ উপনিষদের শিক্ষা প্রহণ করেন এবং প্রভাবিত হন। তাই দেশকে ভালবাসলেও, দেশের মানুষকে ভালবাসলেও তিনি জাতীয়তাবাদের সংকীর্ণতাকে পরিহার করতে পেরেছেন। শান্তিও বিশ্ব-মৈত্রী—উপনিষদের এই বাণীর ওপরেই তাঁর দেশ প্রেম প্রতিষ্ঠিত।

तनीक्रनाथ नित्थरछन :

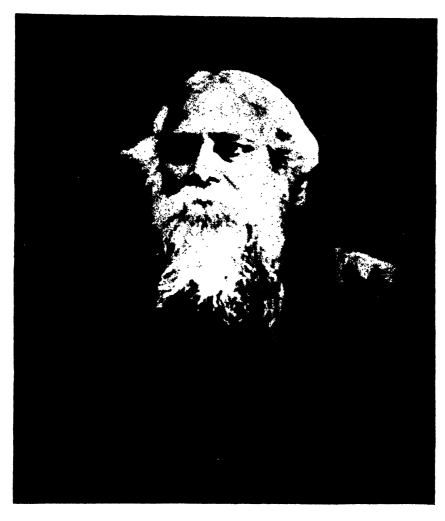
'সার্থক জনম আমার জনেমছি এ দেশে। সার্থক জনম মাগো, তোমার ভালবেসে।'

স্বদেশী যুগে বংগ জননীর বর্ণনা প্রসংগে তিনি বলেছেন :

'ডান হাতে তোর খড়গ ছলে, নাঁ হাত করে শংকা হরণ। দুই নয়নে স্লেহের হাসি, ললাট-নেত্র আগুণ বরণ।'

এই স্বাদেশিকতা ও দেশপ্রেমকে তিনি ক্ষুদ্র গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ করে রাখেন নি। বিশ্ব নিধিলকে তাঁর বিশাল হৃদয়ের মকে প্রমূত্র করেছেন। তিনি বলেছেনঃ

''আনি পৃথিবীর কবি, যেপা তার যত ওঠে ধ্বনি আমার বাঁশীর স্থ্রে সাড়া তার জাগিবে তথনি।''



IN GERMANY ৰাৰ্যাণীতে



TAGORE IN JAPAN

জাপানে রবীক্রনাথ

### निनादेषट् श्रेकारम्त्र मरक



WITH HIS TENANTS
AT SHELIDAH

মানবতার কবি হিসাবেই রবীঞ্চনাথ এই স্বাক্ষেশিকতা ও দেশপ্রেমের উদ্গাতা এবং মানবতার কবি হিসাবেই তিনি বিশ্বনানবের সাথে যোগাযোগ স্থাপনে আকুল—বিশ্ব-মানবের ব্যথা ও বেদনা তাঁর সভারে সাড়া জাগায়। তাই তাঁর আন্তর্জাতিকতা স্বাজাতাবোধকে বাদ দিয়ে নয়। মানবতার কবি রবীজনাথ আন্তর্জাতিকতা ও স্বাজাতাবোধের এক বিসময়কর সমনুষ যা সব সীমানা লোপ করে বিশ্বকে একটি সংসার করতে চেয়েছে। কবি তাই লিপেছেন:

বিদেশে অচেনা ফুল পণিক কবিরে ডেকে কছে— ''যে দেশ আমার, কবি, সেই দেশ তোমারো কি নছে ?''

শিল্প-বিপ্লবের পরে পাশ্চাত। তূথওে যে উথ জাতীয়তাবাদের অভ্যুদ্য হয় তার যোতে ফরাণী বিপ্লবের শান্য, মৈত্রী, স্বাধীন তার বাণী তৃপথওর মত ভেসে যায়। এই জাতীয়তাবাদের ফলেই সামাজ্যবাদ ও উপনিবেশিকতার উদ্ধন হয়। জাতীয়তাবাদের নামে দুর্বল অসহায় মানুষের ওপর যে অভ্যাচার, শোষণ ও উৎপীড়ন চলেছে তা ইতিহাসকে কল্পকিত করেছে। তরুপ বয়সে লিখিত 'চিনে মরণের ব্যবসায়' নামক একটি প্রবন্ধে রবীজনাপ এই কথাটাই বেশ পাই করে তুলে বরেছেন। তিনি লিখেছেন: 'একটি সমগ্র জাতিকে অর্ণের লোভে বিম পান করানো হাইল। এমনতর নিদারণ ইথী বৃত্তি কথনো গুনা যায় নাই। চীন কাঁদিয়া কহিল—'আমি অহিফেন খাইব না।' ইপরাজ বণিক কহিল দে কি হয় গ টীনের হাত দুইটি বাবিয়া তাহার মুখের মধ্যে কামান দিয়া অহিফেন ঠাগিয়া দেওয়া হাইল; দিয়া কহিল—ব্য হাইকেন খাইলে তাহার দান দাও।' ব্য দিন হাইল ইপরাজেরা চীনে এই অপুর্ব বাণিছে। চালাইতেছেন।''

জাতীয়তাঁবাদের এই নগা রূপ রবীজনাথের উলাব মনকে পীড়িত করেছে। তাই তিনি জাতীমতাবাদকে কোন দিনই প্রহণ করতে পারেন নাই। তিনি বল ছেনঃ ''বস্ততঃ এই অন্ধতা দেশনতন্ত্রেরই মূলগত বাবি। মিখ্যার ধারাই হউক, বমের ধারাই হউক, নিজেদের কাছে নিজেকে বড়ো করিয়া প্রমাণ করিতেই হউবে এবং সেই উপলক্ষে অন্য নেশনকে ক্ষুদ্র করিছে হইবে, ইহা নেশনের বর্ম, হা প্রাটিয়াটিজমের প্রধান অবলম্বন। গায়ের জারে, ঠেলাঠেলি, অন্যায় ও সর্ব প্রকার মিখ্যাচারের হাত হইতে নেশন গুরুকে উপরে তুলিতে পারে, এমন সভাতার নিদর্শন তো আমরা এখনও মুরোপে দেপিতে পাই না।''

''প্রম্পরকে যথার্থরপে ছানা গুনা কেমন করিয়া সম্ভব ছইবে। নেশনের মেরুদপ্তই যে স্বার্থ। স্বার্থের বিরোধ অবশ্যপ্রাধী এবং স্বার্থের সংঘাত মানুমকে অন্ধ করিবেই। ইংরেজ যদি স্বদূর এশিয়ায় কোনও প্রকার স্রযোগ ঘটাইতে পারে ক্রান্য তথনই সচকিত ছইয়া ভাবিতে থাকিবে, ইংরেজের বলপৃদ্ধি ছইতেছে। প্রত্যক্ষ সংঘাত না ছইলেও পরম্পরের সমৃদ্ধিতেও পরম্পরের চিত্তকে বিঘাক্ত করে। এক নেশনের প্রবলম্ব অন্য নেশনের পক্ষে সর্বদাই আশংকাজনক। এ স্থলে বিরোধ বিদ্বেম অন্ধতা মিখ্যাপ্রাদ সত্যগোপন, এ সমপ্ত লা ঘটিয়া থাকিতে পারে না।' (বিরোধমূলক আদর্শ—রবীক্র রচনাবলী, দশম ধও)

এই প্রবন্ধের শেষেই ববী:ছনাথ লিপছেনঃ "তা ছাড়া বিনাশের চেহারা অনেক সময় ছদ্যুবেনী। অনেক সময় পরিপুর্ন সম্পদ তাহার মুখোশের মতো। কথিত আছে, ক্ষয়কাশে রোগীর কপোলে রজিম-লাবণা ফুনিয়া উঠে। সম্প্রতি উত্তরোত্তর ব্যাপ্য-মান মিলিনিরিছের রজিমায় যুরোপের প্রস্থল যে টক্টকে হইরা উঠিতেছে, গে কি স্বাস্থ্যের লক্ষণ ? ভাহার ন্যাশনালছের ব্যাপি ; মতিমেদ ফ্টাতির ন্যায় ভাহার হৃদয়কে, ভাহার মর্মস্থানকে, ভাহার ব্যাণীতিকে আক্রমণ করিতেছে, ইহা কি আমরা প্রভাহ দেখিতে পাইতেছি না ?'' (রবীজ রচনাবলা --দশ্ম খণ্ড)

প্রথম বিশ্বযুদ্ধের প্রাক্কালে তিনি উপলব্ধি করলেন জাতীয় গ্রাধের বিপদ। উলার মানবিকতা ও নাগ্রবিচার-বােষ গুরোপ্রথকে নির্নাপিত হযে থিয়েছে। তার পরিবর্তে 'স্বার্থে স্বার্থে বিধেছে সংঘর্য। এশিয়া, আজিকা ও দক্ষিণ আন্মেরিকার কাৌনি কাৌনি মানুমের ওপর নিলজ্ঞ তারে চলেছে জাতীয় তাবাদ গঙাত সামাজ্যবাদ ও সামরিকবাদের অবাধ লুঠন, শোষণ ও উৎপীড়ন। পৃথিবীকে শান্তিময় ও স্থাপর করে তুলতে হলে এই জাতীয় তাবাদের হিছেতা পেকে মানুমকে বাচাতে হবে। তাই তিনি বলপৃপ্ত কঠে ঘােমণা করলেন; ''Nationalism is a great menace.'' আত মানুমের কাতর ক্রাপনকে ভাগা দিয়ে বােললেন: ''আজ অপ্রেম ঝালার মধ্যে রেজ গো্তের মধ্যে এই বাণী সম্ভ মানুমের ক্রাণ্ড করেও করতে আকাশকে বিদীণ করে বয়ে চলেছে। সমস্ত মানব জাতিকে বাচাও, আমাকে বাচাও।''(শান্তিনিকেতন রবীক্র রচনাবলী, যােড়শ খও)

যুরোপে মানুমের ছাতালীনা এবং জাপান, আমেরিকা পড়তি দেশে জাতীয়তাবাদের দানবীয় রূপে কবির সম্বেরন্দীল উদার মনকে বিদিয়ে তোলে। এব পেড়নে তিনি দেপতে পেলেন মানুমের ব্যক্তিগত ও দল্যত স্বার্থ এবং লোড। কবির মতে একমার মানুমের পরিপূর্ণতায় প্রতিষ্ঠাই এই স্বার্থ ও লোডকে দূর করে বিশ্বকে একটি পরিবারে পরিপূর্ণ করতে পারে। বেদমাতুর কবি জুরু ছয়েই লিপলেনঃ "অনেক দিন ধরিয়া চোপ নুজিয়া আমরা বিলাতি সভ্যতার ছাতে আয়ুসমর্পণ করিয়া চোপ নুজিয়া আমরা বিলাতি সভ্যতার ছাতে আয়ুসমর্পণ করিয়া চিলাম। ভাবিয়া-চিলাম সে সভ্যতার স্বাতে আয়ুসমর্পণ করিয়া চিলাম। ভাবিয়া-চিলাম সে সভ্যতার স্বার্থ পতিভূত করিয়া বিশ্বহিত্যা ও বিশ্বক্তিরে প্রেশ সভ্যতিবার সময় আয়িয়াছে। সমস্ত যুবোপ আল অপ্রেশক্তে দপ্তর ছইয়া উচিয়াছে। ব্যবসায় নুদ্ধি তার্থ বিশ্বকিকে অতিক্রম করিতেছে। আসায় ঝড়ের আনাক্রয় পানী বেমন আপন নীড়ের দিকে ভোটে তেমনই বায়ু-

কোণে রক্ত মেঘ দেখিয়া পূর্ব দেশ হঠাৎ আপনার নীড়ের সন্ধানে উড়িবার উপক্রম করিয়াছে।'' (ভারতবর্ধ—রবীক্র রচনাবলী চতুর্থ খণ্ড)

মানবতার কবি রবীজ্ঞনাপ উগ্র জাতীয়তাবাদকে ধ্বংস করে সেপানে বিপু-মৈত্রীর ভিত্তিতে আন্তর্জাতিকতার সৌধ পড়ে তোলার আপান জানালেন। তিনি ঘোষণা করলেনঃ "There is only one history the history of man. All national histories are merely chapters in the larger one. And we are content in India to suffer for such a great cause."

এই আওজাতিকতার আদর্শকে শক্তিশালী করে তোলার জনাই তিনি ১৯১৯ সালে রম্যা রোলা, বারবুমে, ক্রোচে, বার্টাও রামেল প্রভৃতির সাপে যুক্ত হয়ে ''মানৰ আয়ার স্বাধীনতার সোমনা' প্রচার করেন। জাতীয়তাবাদকে দূর করবার আপ্রান জানিয়ে তিনি লিপেছিলেনঃ ''কোন জাতি তার জাতীয় স্বাধিকে পুঞ্জীভূত করে তার ছাতীয়তাকে সংকীর্ণ করে ভুলবে—তা হবে না, ইতিহাস বিধাতার এই আদেশ। মানুষ সেই জাতীয় দানবের পারে এতদিন ধরে নরবলির উদ্যোগ করেছে। আজ তাই সেই নরদেবতার মন্দির ভাগোবার হকুম হয়েছে।'' (শান্তিনিকেতন—রবীক্ত রচনাবলী, ষোড়শ খও)

উথ সংকীণ জাতীয়ভাবাদের বুনিয়াদ চূর্ণ বিচূর্ণ করে তিনি যে আন্তর্জাতিকতা প্রতিষ্ঠার আয়োজন করেন তা তাঁর বিশ্বভারতীর আদর্শের মধ্যে রূপায়িত হয়ে ওঠে। তিনি প্রচার করলেন ঃ ''সমস্ত কৃত্রিম বেড়াজাল ভেংগে যাবার যুগ এসেছে; যা বিশ্বের সংগে মৌলিকভাবে সমন্ম রাখতে পারবে শুধু তাই দিকে থাকরে।'' একখানি চিঠিতে তিনি লিখছেন ঃ 'ভবিষ্যতের জন্য যে বিশ্বজাতির মহামিলন্যজের প্রতিষ্ঠা হছে, তার প্রথম আয়োজন ঐ বোলপুরের প্রতিরেই হবে। ঐ জায়গাদিকে সমস্ত জাতিগত ভূগোল বুঙান্তের অতীত করে তুলব এই আমার মনে আছে—ধর্মানবের জয়ধ্বজা ঐধানে রোপণ হবে।''

এই আন্তর্জাতিকতার বাণী মনে প্রাণে গ্রহণ করবার জন্য তিনি মানুষকে ডাক দিয়ে বললেনঃ "মে যুদ্ধ হয়ে পেল তা নূতন যুগে পৌ চলার সিংহছার স্বরূপ। এই লডাইয়ের মধ্য দিয়ে একটা সার্বজাতিক যজে নিমন্ত্রণ রক্ষা করবাব হুকুম এসেচে। তা শেষ হয়ে স্বর্গারোহণের পূর্ব এখনও আরম্ভ হয়নি। সামিও ভাঙকে, সংকীর্ণ বেড়া ভেঙে যাবে, ঘর ছাড়ার দলকে এখনও পথে পথে ঘুরতে হবে।" (রবীক্র রচনাবলী—ছাদশ খণ্ড)

যে ত্যাগ ছাড়া বিশ্বমৈত্রী প্রতিষ্ঠিত হওয়া সম্ভব নয়, লোভকে বর্জন না করে আন্তর্জাতিকতার ভিত্তি রচনা করা অস ভব, সেই ত্যাগের ছবি সোবিয়েৎ রাশিয়ায় দেখে কবি খুণী হলেন। তিনি লিখেছেন: 'উপনিমদের একটা কথা আমি এখানে এসে খুব ম্পষ্ট করে বুঝেছি—মা গৃধঃ—লোভ করো না। কেন লোভ করবে না। থেহেতু সমস্ত কিছু এক সত্যের মারা পরিব্যাপ্ত। ব্যক্তিগত লোভেতেই সেই একের উপলব্ধির মধ্যে বাধা আনে। তেন ত্যক্তেন ভূঞ্জীখাঃ। সেই একের পেকে যা আসছে তাকেই ভোগ করো। এরা আপিক দিক খেকে সেই কখাটাই বলছে। সমস্ত মানব সাধারণের মধ্যে এরা একটি অহিতীয় মানব সত্যকেই বড়ো বলে মানে; সেই একের যোগে উৎপার যা কিছু এরা বলে তাকেই সকলে মিলে ভোগ করো।' (রাশিয়ার চিচি—রবীক্রনাখ)

সোবিষেৎ রাশিয়ায় নভেম্বর বিপ্লবের পেছনে যে আন্তর্জাতিকতার বাণী আছে রবীন্দ্রনাথ অকপটে তাকে অভিনন্দন জানিয়ে
বলছেন: "একদিন ফরাসী বিদ্রোহ ঘটেছিল এই অসামোর
তাড়নায়। সেদিন সেধানকার পীড়িতের। বুঝেছিল এই অসামোর
অপমান ও দুঃখ বিশ্বরাপী। তাই সেদিনকার বিপ্লবে সামা,
সৌলাত্র ও স্বাতন্ত্রের বাণী স্বদেশের গণ্ডী পেরিয়ে ধ্বনিত
হয়েছিল। কিন্তু টিকল না। এদের এখানকার বিপ্লবের বাণীও
বিশ্বরানী। আজ পৃথিবীতে অন্তত এই একটা দেশের লোক
স্বাজাতিক স্বার্থের উপরেও সমন্ত মানুষের স্বার্থের কথা চিন্তা
করছে। এ বানী চিরদিন টিকরে কিনা কেউ বলতে পারে না।
কিন্তু স্বজাতির সমস্যা সমন্ত মানুষের সমস্যার অন্তর্গত, এ কথাটা
বর্তনান যুগের অন্তর্নিহিত কথা। একে স্বীকার করতেই হবে।"
(রাশিয়ার চিঠি—১৩–১৪ পৃষ্ঠা)

কিন্তু যুরোপ, আমেরিকা ও জাপান উগ্র জাতীয়তানার সঞ্জাত সামাজ্যবাদ ও সামরিকবাদ বিপুনৈত্রীর ভিত্তির ওপর প্রতিষ্ঠিত আন্তর্জাতিকতার আদর্শের বিরুদ্ধে তীবু আক্রমণ চালায়। হিংসু আক্রমণ আমে ফাসিস্থবাদ ও নাজিবাদের কাত থেকে। এশিয়া এবং আফ্রিকায় এই বর্বরতার চরম প্রকাশ ঘটে। মানুষের প্রেনের ওপর প্রতিষ্ঠিত যে বিশ্ব-মৈত্রীর সাদর্শ কবির একমাত্র ধ্যান ছিল—সেই চিন্তাধারায় চরম আঘাত লাগে এই সময়ে। কিন্তু এই দুর্দৈবের মধ্যেও তিনি মানুষের ওপর বিশ্বাস হারাণ নাই— ''মন্ঘ্যাত্ত্বের অন্তর্হীন প্রতিকার্ত্রীন প্রাভবকে '' তিনি চরম বলে গ্রহণ করতে পারেন নি। অপূর্ব আম্ববিশ্বাস নিয়ে তিনি সেদিন লিখেছিলেনঃ ''আজ পারের দিকে যাত্রা করেছি। পিতনের ঘাটে কী দেখে এলুম, কী রেখে এলুম ? ইতিহাসের কী অকিঞ্চিং-কর উচ্ছিই, সভাতাভিমানের পরিকীর্ণ ভগুস্তৃপ। কিন্তু মানুষের প্রতি বিশ্বাস হারানো পাপ, সে বিশ্বাস শেষ পর্যন্ত রক্ষা করব। সাশা করব, মহাপ্রলয়ের পরে বৈরাগ্যের মেঘমুক্ত আকাশে ইতি-হাসের একটি নির্মল আম্বপ্রকাশ হয়তো আরম্ভ হবে এই পূর্বাচলের সূর্বে দেবের দিবান্ত থেকে আর একদিন **অপরাজিত মানুষ নিজের** জয়ফ ত্রাব অভিযানে সকল বাধা অতিক্রম করে অগ্রসর হবে তার মহৎ ন্যাদা ফিরে পাবার পথে। মনুষ্যত্তের অন্তর্হীন, প্রতিকার-হীন পরাভবকে চরম বলে বিশ্বাস করাকে আমি অপরাধমনে করি।

'এই কথা আজ বলে যাব, প্রবল প্রতাপশালীরও ক্ষমতা মদমতত: আত্মন্ত্রতা যে নিরাপদ নয় তারই প্রমাণ হবার দিন আজ উপস্থিত হয়েছে।'' (—সভ্যতার সংকট)



## त्रवीस्त्रवाथ ७ स्राप्तमी वात्मावव

শ্রীযোগেন্দ্রনাথ গুপু

আমাদের গ্রাম প্রান্তবভিনী পুরাতন বুদ্ধপুত্র নদের তীরবভী। পদানদীর শাখা প্রাহিনীর তীরে ছিল আমাদের বাগপল্লী বিক্রমপুরের একটি গ্রাম। একদিন নদীর তীরে শুনিলান, আমাদের গ্রামবাসী একটি যুবক—কলিকাতা প্রাসী,—তিনি গাহিতেছিলেন স্তমধুর কণ্ঠে—

> ''একবার তোরা মা ধলিয়া ডাক জগত জনের শূবণ জুড়াক, হিমাদ্রি পাধাণ কেঁদে গলে যাক, মুখ তুলে আজি চাহরে!

দাঁড়া দেখি তোরা আশ্ব পর ভুলি, সদরে স্দরে ছুটুক বিজলি—
প্রভাত গগনে কোটি শির তুলি
নির্ভিয়ে আজি গাছরে।।
বিশ কোটি কর্পেঠ মা বলে ডাকিলে
রোমাঞ্চ উঠিবে অনন্ত নিথিলে,
বিশ কোটি চেলে মায়েরে দেখিলে
দুশদিক স্তর্পে হাসিবে।"

গানটি শুনিয়া চিত্ত মুঝ হইল। এমন মধুর তুর এমন প্রাণের আহ্বান ত কথনো শুনি নাই। প্রানের মধ্য ইংরাজী বিদ্যালয়ের ছাত্র। সেই সন্ধ্যায় সঞ্চীতের প্রবের তুরে একটি স্থরতরক্ষ বহিয়া গেল। আসঃ সন্ধ্যায় পূর্ণচন্দ্র বিকশিত জ্যোৎস্না পুলকিত সন্ধ্যা হাসিয়া উঠিল, নদীর জল উছলিয়া উঠিল, নেনিলা যাত্রীরা স্তরের সঙ্গে স্তর নিলাইয়া তরী বাহিয়া চলিয়া গেল। রবীক্রনাপের রচিত এই গান সেই শুনিলাম প্রথম গায়ক মহাশয়ের নিকট। গায়কের নাম হেমচন্দ্র সেন। তিনি আমাদের সকলের বার বার অনুরোবে আরো কয়েকটি গান গাহিলেন সব গানই শিখিয়াছিলেন তিনি কলিকাতায়। তখন ত জানিতামনা রবীক্রনাথকে। সনেক দিন পরে তাঁহার সাক্ষাতে সনেক কথা জানিলাম এবং একদিন ভাঁহাকে দেখিবারও সৌভাগ্য হইয়াছিল, সে পরের কথা।

রবীন্দ্রনাথ উনবিংশ শতাব্দীর কবি, উনবিংশ শতাব্দীতে জন্ম। তিরোভাব বিংশশতাব্দীর পায় মধ্য কালে। এই স্থদীর্ঘকাল তিনি বাংলার ও ভারতের জাতীয় জীবনে, সাহিত্য ক্ষেত্রে দিয়াছেন—শত্শত দীপ্তিমান মণিরত্নমালা। তাঁহার জীবন ধারা নদীর ধারার মত দিকে দিকে প্রবাহিত হইয়া নব নব জীবনী শক্তি সঞ্চারিত কহিয়াছে। তাঁহার জীবন দর্শন ছিল

বছমুখী। কাব্য, নাটক, উপন্যাস, সঙ্গীত, প্ৰৱ, ৱাইনীতি, স্বাদেশিকতা ও দেশগুীতিতে করিয়াছেন উজ্জীবিত। উনবিংশ শতাবদী পরিবর্তনের যুগ। ভাঙ্গনের যুগ। যুগ সঞ্চ বা যুগ পরিবর্তনের যুগ। বঞ্চিমচঞ, দীনবন্ধু, হেমচন্দ্র, নবীনচক্রেব আবিভাব ও অভ্যদয়ের কালে— রবীক্রনাথ উনবিংশ শতাব্দীর সেই নূতন খগ্নি হোত্রের সর্ধ্বশেষ ও শ্রেষ্ঠ হোতারূপে বন্ধিম-বিবেকানদের যুগকেও অতিক্রম করিয়া -আমাদের কালেও বিদ্যানা ছিলেন ; তিনি বাঞ্চালীৰ মেই নৰ-উলিত মনোভমিৰ ণুতন পলি মৃত্তিক। নিবাওর ক্ষণ করিয়া পায় শাতাবদীকালেব। ষাৰনা অব্যাহত রাখিয়াছেন। আধুনিক যুগোৰ যে ভাৰ ও চিন্ডারাশি সর্ব-মানবীয় সাধনার অঞ্চীত্ত না হইয়। পাবে না, ভাহার গেই গভীর সঞ্চারী সোতেবিবারাকে তিনি আনাদের পাণের অনুরূপ তরঙ্গে তরঙ্গাধিত করিয়া যে ভাষ। ও সাহিত্তাব স্পৃষ্টি করিয়াছেন মেই ভাব চিন্তার অভিনৰতা ও যঞাভাবে ৰাজ করিবার জন্য বালে। বাক্ভফিকে যে ভাবে নিয়ত নৃত্ন भागर्भ मिष्ठ कितियार्ष्डक, जोशा अरलिका जीतेष १ मेलार्साका কি হইতে পারে? রবীজ্গাহিতোর আদি হইতে শেষ পর্যান্ত প্র্যাবেক্ষণ করিলে দেখা গাইবে গে. এ সাহিত্য গতিশ্য গতিশীল – হঠাৎ একটি বহুৎ ছলাশ্যের আকারে শেষ বিস্তৃতি বা পভীরতা লাভ করিয়াই স্থির হইয়া যায় নাই। এ যাহিত্য নদীর আকারে বহিয়া চলিয়াছে, এবং পথেব পুক্তি অনুযারে দিকে দিকে পুৰাধিত ও নানা ছন্দের হিল্লোল-কল্লোলে মুখরিত হইয়াছে। এই সাহিত্যেই বাঙ্গালীর অভিনৰতম চিত্ত প্ৰক্ষের আদুৰ্শ প্তিফলিত হইয়াছে---এই এক কবি মনীধীর ছার। আমাদের সাবনাৰ জল্প ও নিজ সমাজ, অতীত ও বর্ডনান ৰূল ও সনাতন যোগ বন্ধিত হইয়াছে। প্রপুর, নান্ধি, কবিতা, উপন্যাস রচনায় যেমন তাখার অ্যাধারণ কৃতিত্ব দেখিতে পাই, তেমনি জাতিব চৈতন্যমলে এক স্বৰ্ণাশ্ৰণী ভাব-দৃষ্টির সাখাণ্যে, ও সক্তাতির মধ্যে নিজ জাতিকে স্বাপন করিলা তাহার শক্তি ও এশক্তি, তাহার সৌতাগ্য ও দুর্ভাগ্য গণনা : এবং তাহা হইতেই তাহার মুক্তিপথ নির্দেশ : এবং স্বৰ্নশ্ৰেম, যে ভাষা জাতির আগ্নপ্ৰিচয় ও আগ্নরকান, আগ্নবিকাশ ও আয়পুকাশের একমাত্র সাধন, সে ভাষার অক্ষর ওলিতেই (यन मञ्जूबिक्त मक्षति।—এ मकल काँग अक्षांब वर्षितत गरमा কিংবা তারও উর্দ্ধকালের মধ্যে আর কোন গাহিত্যিকের দ্বারা এমন ভাবে পাধিত হয় নাই। সেই স্বৰ্গত বৃদ্ধ জ্রাজীৰ্ণ পুরুষ্ট বাংল, সাহিত্যের ক্ষেত্রে একমাত্র দ্রুষ্টা ও যুষ্টা ক্বিরূপে বিবাজ কবিধাছিলেন। \*

নাল্যকাল হইতেই কবির জীবনে কবিলক্ষণ দেখা দিয়াছিল, বাশীর বীণায়ত্তে ঝঞ্কুত হইয়া উঠিয়াছিল কবির কর্ণেঠ

<sup>\*</sup> ১৩৪৮ সালের ২৫শে বৈশাখ, রবীক্রজন্ম দিবসে হাওড়া-সম্বর্গ পাঠাগ্রালে পঠিত।--বেশহিতলাল মজুমদাব

ন্ত্র লহরী। তিনি নিজে লিখিয়াছেন—'শিকারন্তে তাহার কেবল মনে পড়ে 'জল পড়ে পাতা নড়ে'—'তথন কর খল পাতৃতি বানানের তুফান কানাইয়া সবে মাত্র কূল পাইয়াছি, মেদিন পড়িতেছি, 'জল পড়ে, পাতা নড়ে' আমার জীবনের এইটেই আদি কবির প্রথম কবিতা—সেই অতি শৈশন হইতে আশি বংসর পর্যান্ত, মৃত্যু দূত তাহার পাশে আসিয়া দেখা দেওয়ার পূর্বজণ পর্যান্ত, মৃত্যু দূত তাহার পাশে আসিয়া দেখা দেওয়ার পূর্বজণ পর্যান্ত, পূর্ণ মতর বংমর কাল পর্যান্ত, করিয়াছেন তিনি নিরলম মাহিত্য মাবনা। জীবনের একটি মৃহূর্ত্তও তিনি আলমেয় অবহেলায় বা আরাম বিরামে সময় কেপণ করেন নাই। বাঙ্গালা মাহিত্যের সর্বান্ত্রীশ উনুতি সাবনই ছিল তার জীবনের প্রত। রবীজনাপের চিত্ত নগদে বিকশিত পারিজাত পুষ্পের মত ফুনিয়া উঠিয়াছিল কবিতার নির্মার ধারায়। তাহার জাবনে সভাব সিদ্ধ ভাবে জাথিয়াছিল স্বদেশগুনিত, বাঙ্গালী জাতির প্রতি, ভারত ধার্মার প্রতি, স্লেছ, প্রেম ও ভালবাসা। প্রথমে শ্বনিতে পাই কবির কর্ণেই-—

''পৃথিবী জুড়িয়া বাছিছে বিধাণ ঙনিতে পেয়েছি ওই সবাই খাসিছে লইয়া নিশান কই বে বাফালী কই!''

ভারপর বাদোলা ভাষার প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন কবিষা এই দুদুপণ উজ্জি করিয়াছিলেন,

> ''জপতের মাঝে ঠাঁই নাই বলে কাদিতেজে বঙ্গভূমি গান গেয়ে কবি জগতের তলে ঠাঁই করে দাও তুমি।''

ওঁছার এই কামনা সার্থক ও জয়যুক্ত করিয়া থিয়াছেন তাঁছার জীবনে বিশু জ্থাতে বিশু কবি।

হিন্দু মেলার স্বষ্টি হয় বাংলা ১২৭৩ সালের চৈত্র সংক্রান্তিতে, ১৮৬৭ সালের এপ্রিল মাসে। স্বদেশ ও স্বজাতির কল্যাণ্ট ছিল হিন্দু মেলার উদ্দেশ্য। ভারতবর্ষের ও বাফলা দেশের শিকা। ও স্বদেশপুৰ্ণতি প্ৰেরণা অন্তরে অন্তরে উদ্বুদ্ধ, জাগুত ও মনপুৰ্ণ উৎফুল করিবার জন্যই হইয়াছিল তাহার উদ্ভব। স্বর্গীয় মহান্ত্র রাজনারায়ণ বস্তু মহাশয় ১২৩৩ সালের ২৩শে ভাদ্র, ইংরেজী ১৮২৬ সালের ৭ই সেপেন্দ্রের, কলিকাতার দক্ষিণে বোড়াল গ্রামে জন্ম গ্রহণ করেন। রাজনারায়ণ ছিলেন হিন্দু কলেজের শেষ প্রীক্ষায় উত্তীপ কৃতী ছাত্র। রাজনারায়ণ বাবু ইংরাজীতে স্থপণ্ডিত ছিলেন। পূৰ্থমে তিনি বাংলা লিখিতেন না—ঘটনা-ক্রমে তিনি একদিন একটি বাঙ্গালা প্রবন্ধ লিখিয়া শ্রীযুক্ত দেবেন্দ্র নাথ ঠাকুরকে দিয়া আসেন, মহষি উক্ত প্রবন্ধ পাঠ করিনা অত্যস্থ প্রীতি লাভ করেন এবং প্রশংসা করেন। ইহাতে অনুপ্রাণত হইয়া রাজনারায়ণ বাবু বাঙ্গালা ভাষা ও সাহিত্যের উনুতির জন্য সদেশপ্রেম 'ও জাতীয়ভাব অনেক কিছ করিয়াছিলেন। তাঁহার অস্থি মজ্জাগত হইয়াছিল। হেমচন্দ্রের ভারত সঙ্গীত সত্যেজনাথ ঠাকুরের 'মিলে সব ভারত সন্তান' এবং গোবিন্দ চন্দ্র রায়ের 'নির্ম্মলস্লিলে বহিছ সদা` ইত্যাদি কবিতা ও মুফীত ছিল

তাঁহার অতি প্রিয়, হৃদয়ের গভীর আনেপের সহিত আবৃত্তি করিতেন। বৃদ্ধাবস্থাতেও তিনি জাতীয়ভাব ও স্বদেশানুরাগে পূর্ণ থাকিতেন। যে সময় লাহোরে কংগ্রেস হইতেছিল তখন একদিন তাঁহার দৌহিত্রী গান করিতেছিলেন,

> 'পর দীপমালা নগরে মগরে, তুমি যে তিমিরে, তুমি যে তিমিরে॥'

রাজনারায়ণ বাবু উহা শুনিয়া বলিলেন, 'ও গান গাস্নে শাস্নে — সব কথা মনে হয়, শরীর দিয়ে আগুন বাহির হয়—মন উদ্স্রান্ত হইয়া যায়। গাস্নে, গাস্নে।'

এই রাজনারীয়ণ বাবু ১২৭৩ সালের প্রথম দিকে শিক্ষিত বদ্ধবাসীগণের মধ্যে জাতীয় গৌরবোদ্যোস সঞারিশী সভা স্থাপনের এক প্রস্তাব ইংরাজী ভাষায় প্রকাশ করেন। সেই প্রস্তাব ইইতে হিন্দুমেলার উৎপত্তি। এই বংসারের চৈত্র সংক্রান্তিতে ১৮৬৭, ১৭ই এপ্রিল হিন্দুমেলার প্রথম অধিবেশন হয়। গণেক নাথ ঠাকুর এই মেলার সম্পাদক হইলেন। মেলার অধ্যক্ষপথ স্বদেশীয় শিলেপর উন্তি, সাহিত্যের বিকাশ, সঙ্গীভাদির চার্চা, স্বদেশীয় কুন্তি, প্রভৃতি পুনবিকাশে উৎসাহদান করিবার জন্য প্রতিজ্ঞারাল হইলেন। এই স্বদেশীভাব প্রচারের জন্য দেবেক্রনাপের অর্থ সাহাযের নবগোপাল মিত্র নাশন্যাল পেপান' নামক একখানি ইংরেজি সাপ্রাহিক প্রকাশ করেন।

যেদিন পাতিপুকুরের বাগানে মহাসমারোহে মেলার দ্বিতীয় অধিবেশন হয় সেই দিন সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুরের 'গাও ভারতের জয়' থানটি স্থগায়কদিথের দ্বারা গীত হয় । হিন্দুমেলার প্রতিষ্ঠাকালে রবীক্রনাথ ছিলেন ছ'বছর বয়সের বালক মাত্র। এই যুগের স্বাদেশিকতা সম্বন্ধে রবীক্রনাথ সত্তর বংসর বয়সে লিখিয়াছিলেন, ''দেশ প্রীতির উন্মাদনা তখন দেশে কোগাও নেই। রম্বলালের 'স্বাধীনতা হীনতায় কে বাঁচিতে চায় রে. কে বাঁচিতে চায়!' আর তার পরে হেমচক্রের 'বিংশতি কোটি মানবের বাস' কবিতায় দেশমুক্তিকামনার স্বর ভোরের পাধীর কাকলির মত শোনা যায়। হিন্দু মেলার --- গান ছিল মেজদানার লেখা—'জয় ভারতের জয়', গণদানার লেখা 'লজ্জায় ভারত্যশ গাহিব কি করে', বড়দাদার 'মলিন মুখ চক্রমা ভারত ভোনারি'।''

হিন্দু মেলা স্থাপনের পায় আট বংগর পরে ১২৮১ সালে বালক রবীক্রনাথও একদিন হিন্দু মেলার জন্য এক কবিতা লিপিলেন। কবিতাটির নান হিন্দু মেলার উপহার । কবিতাটি তংকালীন দিভাধিক অমৃতবাজার পত্রিকায় প্রকাশিত হয়।
--- পাঠকবর্গের কৌত্হলের জন্য কয়েকটি পংক্তি তুলিয়া দিলাম।

'হিমাদ্রি শিপরে শিলাসনোপরি গান ব্যাস সাধি বীণা হাতে করি কাঁপায়ে পর্বত শিধর কানন কাঁপায়ে নীহার শীতবার।

ঝন্ধারিয়া বীণা কবিবর গায়, কেন রে ভারত কেন তুই হায়, আবার হাসিস্! হাসিবার দিন আছে কি, এ ঘটনা এ ঘোর দুঃখে ?'' এই কবিতার কথা রবীন্দ্রনাথ তাঁহার জীবনস্মৃতিতে কিছু বলেন নাই, তবে উহার দুই বংসর পরে হিন্দু মেলাগ তিনি কবিতাটি পাঠ করিয়াছিলেন। \*

ঠাকুর পরিবারের ইতিহাসে স্বাদেশিকতা কি ভাবে উদ্বাবিত এবং প্রকাশিত হইতে থাকে এবং স্পষ্টির রূপ ধারণ করে তাহা জ্যোতিরিন্দ্র নাথ ঠাকুরের আত্মজীবনীতে বিস্থৃতরূপে প্রকাশিত হুইয়াছে।

'ইহার চেয়ে হতেম যদি আরব বেদুয়িন
চরণ তলে বিশাল মরু দিগছে বিলীন—
ছুনেছে যোড়া, উড়েছে বালি,
জীবন স্যোত আকাশে ।বিল
হৃদয় তলে বঞ্জিলি চলেছি নিশিদিন,
বরণা হাতে ভর্মা পাণে সদাই নিরুদ্দেশ—
মরুর ঝড় যেমন বহে সকল বাবাহীন।
বিপদ মাঝে মাঁপিয়ে পড়ি শোপিত উঠে ফুনে,
স্বল দেহে স্বল মনে জীবন জেগে উঠে,
আন্ধারে সূর্যালোকে সন্তরিয়া মৃত্যু যোগে
নৃত্যময় চিত্ত হতে যত হাসি টুনি।
বিশ্ব মাঝে মহান্ যাহা, সঞা প্রাপেব,
বন্যা মাঝে যায় সে প্রাণ সিন্ধ মাঝে লানে।

নিমেষ তরে ইচ্ছা করে বিকট উল্লাসে সকল টুটে যাইতে ছুটে জীবন উচ্ছাুদে।

শূন্য ব্যোম অপরিমাণ মদ্যসম করিতে পান,
মুক্ত করি রুদ্ধ পাণি, উদ্ধের্মীলাকাশে।
থাকিতে নারি কুদ্র কোণে আয়ুবন ছায়ে
স্তপ্ত হয়ে লুপ্ত হয়ে ওপ্ত গৃহবাসে।

এই কবিতার মধ্যে পাই কবিব সদয় সমুদ্রে তীবুতম দোলা। মলস জীবনে বাঁচিয়া থাকান কি লাভ! কি লাভ বহরে ছোট মাথায় বড় বাঙ্গালী সন্থানের জীবন যাপনের! এই জীবন কি —জীবন! উদার উৎসাহে বিপদেব মাঝে ঝাঁপিয়া পড়িয়া সন্ধারে বা সূর্য্যালোকে সবলদেহে সবলমনে জীবনকে উদার জাগুত এবং নিভীক ভাবে সাহসিকভার সঙ্গে বিপুমাঝে মহান্ যাহা তাহারই অনুসন্ধানে অগ্রসর হইয়া—শূন্যব্যাম অপবিমাণ মদ্য সম প্রাণ ভরিয়া পান করিয়া প্রাণকে দীনতার মধ্যে কুছতার মধ্যে নিজীব অলস দুর্বলক্তে কারাবলী না হইয়া চাই উর্ক্রে-অনস্ত নীলাকাশে অনম্বের সন্ধানে অগ্রসর হইতে—'কিসের এ জীবন, ক'দিনের প্রাণ, কেমন করিয়া কুদ্র গৃহকোণে

আম্যকুঞ্বনে মৃত হয়ে লুপ্ত হয়ে থাকিতে। সে কি জীবন। সে কি প্রাণ! আমাদের মানুন হইতে দেও! চির লুপ্ত করে আর ধরে রেখো না।

> পাণ দিয়ে, দুঃখ সথে, আপনার হাতে সংখ্যান করিতে দাও ভাল নন্দ সাথে। শীর্ণ শান্ত সাধু তব পুত্রদের দরে। দাও মরে গৃথ হীন লক্ষ্মী ছাড়া করে। সাতকোটি সন্তানেরে, থে মুগ্ধ জননী, রেখেছ বাঞালি করে, মানুষ করনি।

এই যে স্বদেশ প্রীতি ও বাঞালী জাতিকে মানুগ ছইবার আহ্বান তীথ। এই সমুদ্ধ কৰিতাৰ বাজে হইৱাছিল। ১৮৬১ মাল হইতে ১৮৯১ সাল এই যে ৩৮-৪০ বংসর বয়স প্রয়ন্ত ভালার কার্যা ও ধান যে স্তরে চলিলাছিল ভাগার মধ্যে দেখা দিল এক ন্তন মাদর্শ ও প্রের্থা। কবি ব্রিয়াভিলেন 'যৌবন হরী বিদায় দিবে চল্লিশেব পারে আরও হইতে তার নৃত্য কলাম্য জীবন। त्रवीक्तमादशत शीवभदनम् योशाता भदमादगाश मिता श्रीरु कतियादशम कारनात ७ शीरनत श्वरक्षत ७ भीरखत श्वाभरकरन्त्रन भरता अर्छ पृष्टि নিক্ষেপ করিয়াছেন—ভাঁহার। অবশ্যই এই সতা উপল্লি করি-য়াছেন যে তিনি শৈশ্বকাল হইতেই চাহিয়া ডিলেন--যে এসিয়াৰ বিভিন্ন জাতি, ভারতের বিভিন্ন জাতির মধ্যে একটা বৃহৎ ঐকা বোৰ জাগিয়া উঠে। বৰ্ণাক্ৰনাপেৰ ব্ৰজচৰ্বনাশ্ম প্ৰিষ্ঠা হইল। তাহার আদৰ্শ কি ছিল। তিনি প্রাচীন তপোরনের আদর্শে স্কৃষ্টি করেন শান্তিনিকে জনের ব্রন্ধচন্টাশ্রম। । এই আশ্রম প্রতিষ্ঠার মূলে ছিলেন বুলাবারৰ উপাবনায়। এই উপাবনায় মহাশ্যকে দেখিৰার এবং প্ৰিচিত হুইবার সৌভাগ্য আমার হুইয়াছিল। কতদিন সন্ধ্যায়, কতদিন সভাবাদিতে তাহাৰ সুম্দুৱ তেজোগাউ বজতা ওনিয়াতি। বুজবান্ধবের সম্বন্ধে আমুবা জানিত্তে পারি*ব*ে ু'শাণ্ডিনিকেতনে বুদাচ্ধলিশ্ম স্থাপনে তিনি রবীকুনাথের প্রধান সহায় ডিলেন। প্রদাবাদ্ধবের থাসল নাম ছিল ভবানীচরন বন্দোপাৰার। ইনি ব্বীজনাথ ঠাকুরের সম্বয়গী। ই ছার গ্ৰাকলি ১৮৬১ সাল কেশ্ৰচন্দ্ৰ যথন লাজনৰ্দ্ৰ প্ৰচাৰ কৰিতে-ছিলেন, তথন উনি ব্ অধনাতে যোগদান করেন। কেশ্বচক্ত্রের মৃত্যুর পর ৮ই জুন, ১৮৮৪, তিনি বাইশ বংসর বয়সে ব্রাজাবর্জ প্রচার করিতে সিমুদেশে খান ও সেখানে খুষ্টান পাদরীদেব প্রভাবে পড়িয়া প্ট্ৰেল গৃহণ করেন। ই হার পুলতাত বিখ্যাত খুটান পাদরী কার্রীচরণ বন্দোপাব্যায়। ব্বীক্র্যাথ রচিত ন্ব-ব্যের গানটি উদ্ধত কৰিলাম,

> 'যে জীবন ছিল তব তপোবনে, যে জীবন ছিল তব রাজাসনে মুক্ত দীপ্ত সে মহাজীবন চিত্ত ভবিষা লব! মৃত্যুহরণ শঙ্কাহরণ দাও সে মন্ত্র তব!

<sup>\*</sup> প্রবাসী –১৩৩৮। এডুমেশন গেজেট ১২৭৭ সাল। ববীক্রজীবনী-প্রভাত কুমাব ম্পোপাশ্যায় ৪৬–৪৮ পৃষ্ঠা, প্রদীপ ১৩০৬ দ্রইবা। বড়েদর জাতীয় কবিতা ও সঙ্গীত--যোগেক্রনাথ গুপ্ত ও সাপ্তাহিক 'দেশ' দ্রইব্য।

এই ব্রহ্মনান্ধৰ প্রবর্তী জীবনে ছিলেন 'সন্ধা।' নামক দৈনিক প্রের সম্পাদক। \* সে সময়কার 'সন্ধা।' ছিল আমাদের নিত্য পাঠ্য সংবাদ পত্র– যে যুগের কথা সেকালের বান্ধালী মাত্রেরই স্থাবিদিত।

লর্ড কার্জন যথন ভারতের বড়লাট হইয়া আসিলেন, তথন দেখা দিল বাঙ্গলা দেশে এক নব্যুপ। বঞ্জের অঞ্চচ্ছেদ আরম্ভ হইল। তাহাতে সারা বাঞ্পালায় সারা ভারতবর্মে বিজ্ঞোভ, সে সময়ে কবি নামিলেন স্বদেশী যুগের আন্দোলনের মধ্যে ঝাঁপাইয়া। রচিত হইল স্বদেশী গান, বাহির হইলেন প্রথে প্রেজার বালি লইয়া, ভিক্ষার জন্য, দেশের সেবার জন্য।

ভারপর বরিশালে বফীয় পাদেশিক সম্মেলনের ব্যবস্থা ত্রীটিল, আর সেই সময়েই সাহিতা সম্মেলনের বাবস্থা হয় এবং রবীন্দ্রনাথ মনোনীত হইয়াছিলেন সভাপতি। এসম্বন্ধে আমাদের একট্ ৰজব্য আছে। থামি তখন বিক্রমপুরে, আমাদের ৰাস মলচৰ হইতে যাত্ৰা কৰি কয়েকজন তৰুণ বন্ধু সহ, চাদপর হইতে, কলিকাতা হইতে বরিশালগামী ধ্রীমারে। আমাদের প্রম মৌভাগ্য গেই ষ্টামারে কলিকাতার নেতৃবৃদ্দ সকলে বরিশাল মাইতেছিলেন , ঘন খন তুমুল বিশে মাতরম্ ধ্বনির মধ্যে চলিতেছিল স্টামারখানি, পথে গণ্যমান্য অনেক যাত্রী জাহাজে উঠিলেন, সেই ধ্রীমারে ভিলেন-দেশবন্ধ চিত্রগ্রন, বিজয় চ্যানিজি (বারএটল), মোগেশচক্র চৌবুরী ও অন্যান্য খ্যাতনামা ব্যক্তি। যে আনুদ্ধ কোলাহল, গাঁত ও গানের মধ্যে বন্দে মতিরম্ সঞ্চীতের মধ্য দিয়া প্রস্পর মিলিতভাবে যে খাঁতি প্রফুল্লমণে এই জাতীয় মিলন যজের অনুষ্ঠানে যোগ দিতে আসিয়াছিলান। কিন্তু ষ্ঠানাব ভীরে না ভিড়াইয়া একটু দূরে রখিল, ধ্রীমার হইতে ঘন ঘন 'বলে মাতর্ম' ধ্বনি ২ইতেছিল, কিন্তু তীর হইতে তাহার কোন সাড়া পাওয়া পেল না!

অধিনীবার পড়তি কমেকজন নেতা আসিয়া জানাইলেন, আমাদের সামার ঘটতে কোন 'বন্দে মাতরম্ ধ্বনি ছইতে পারিবে না। ১৩১৩ সালের ১লা নৈশাপ জাতীয়ই তিহাসের একটি সমর্বাধি দিন ছইয়া রহিধাছে। মনে বিজে স্বচক্ষে দেপিয়াছিলাম মনোরঞ্জন ও তার পুত্র চিত্ররগনের গাপে মৃত প্রায় অবস্থায় মাতৃনাম 'বন্দে মাতরম্'— দেখিয়াছিলাম সেকালের নেতৃপুন্দের ডিম্বিক পুলিশ স্থপারিপেট্ড কর্তৃক জরেঞ্জনাপের বৃত্ত অবস্থা। জরিমানা ও অপদস্থ করিলেন ম্যাজিট্রেট এমার্সন সাহেব। আমাদের চক্ষের স্বশুবে দেপিয়াছি পুলিশ স্থপারিপেট্ও কেম্প সাহেবের ছকুমে পুলিশের লাঠি চালনা। বিপিন পাল সাহসিকতার মহিত্ব পুলিশ সাহেবের মোড়ার লাগাম ববিলেন—কম্পিত কঠে গাহিয়াছিলেন ঃ

'ওদের বাঁধন যতই শক্ত হবে, ততই নোদের বাঁধন টুট্বে! ওদের আঁপি যত রক্ত হবে, নোদের আঁপি খুল্বে! ওরে ভরসা ডাড়িসনে কভু, ভেগে আছেন জগৎ প্রভু....'

রাজার দেউড়ী হইতে আমর। বাহির হইয়াছিলাম 'বন্দে মাতুরম' গান গাহিতে গাহিতে। লাঠি চলিতেছে ধোড়া ছুটাছুটি করিতেতে, তবু চলিয়াতিল প্রাদেশিক সমিতির সদস্যগণ! সেদিন যে সভাম**ওপে আহত পুত্র**সহ মনোরঞ্জনবাবুকে, স্থরেন্দ্রনাথের বজুনির্ঘোষ, কৃষ্ণকুমার মিত্রের দৃঢ়তা, রূপ বিশারদের অচল অটল ভারে শেষবারে আমাদের ম্যাজিষ্ট্রেটের হুকুমে সভাত্যাগ, সেদৃশ্য গে কাহিনী আনর। চকে যাহা প্রত্যক্ষ করিয়াছি এখানে তাহ। স্বিশেষ বর্ণনা সম্ভব নহে। ১৯০৬ সালে এই প্রাদেশিক স্মিতির অধিবেশন হুইয়াভিল। বরিশালের স্বনামধন্য নেতা অধ্যিনী কুণারের আলানে। সভাপতি হইরাছিলে। আবদুল রম্বল, কলিকাতার একজন খ্যাতনামা ব্যারিষ্টার। তাঁহার পদ্মী এক গ্রন ইংরেজ নহিলাও সভাস্থলে নেতাদের পাশে উপবিষ্ট তিলেন। এই বঞ্চীয় প্রাদেশিক সমিতির অধিবেশনের ব্যবস্থার সঙ্গে সঙ্গে গে সময়ে সেই সঙ্গে সাহিত্য সম্মেলনের আয়োজন করেন বরিশাল লাখাট্যার জমিদার কবি দেবকুমার রায় চৌধুরী। প্রিয় দর্শন, বিদ্যোৎসাহী আমাদের সে সময়কার প্রিয়তম বন্ধু দেবকুমার। এই সাহিত্য সম্মেলনের সভাপতি হইয়াছিলেন রবীক্রনাগ<sup>্</sup>।

বরিশাল প্রাদেশিক সমিতির শোচনীয় পরিণাম—পলিশের জুনুম। স্তরেন্দ্রনাথের বন্দী এবং ম্যাজিষ্ট্রেটের কাছে নতি হইয়া অপনান ও জরিনানা, আণ্টিশার্কুলার পোশাইটির ছাত্রগণের প্রতি পলিশের নির্যাতন, সেদিন ছিল ১৩১৩ সালের ১ল। বৈশাখ। মেদিনই রেওলেশন লাঠির আধাতে স্বদেশীয়ের। প্রথম ছইল ্রই ১৩১৩ সালের ১ল। নির্দাতিত—লাঠি শ্বার। প্রহাত। বৈশাবে জাতীয় জীবনের—জাতীয় ইতিহাসের একটি—আনর। দেখিলাতি স্বকর্ণে শুনিয়াতি চিত্তরগ্ধনের আহত ও মৃতপ্রায় অবস্থায়ও মাতৃনাম 'বল্দে মাত্রম্' উচ্চারণ, দেখিয়াছি ব্জেন্দ্নাণের রক্ত, ভনিধাতি জন সাধারণের হিন্দু মুপল্মান চাঘী সাধারণের মঞ্চে ্রী স্থরেন্দ্র রাজা দেপমু। আমাদের সৌভাগ্য হইয়াছিল <sup>হ</sup>ক ফ্র-কুমার' কাব।বিশারৰ, বিপিন পাল, মতিলাল, ভূপেকুনাথ, যোগেশ দত্ত, অপ্রিনী ক্মার প্রভৃতি বঙ্গের মনস্বী দেশপ্রেমিক মভানগণের অপুক্র বাক্বভা, অপুক্র দৃন্তা, এটিমার্কুলার মোসাইটির খনাত্য নেতা শচীক্র প্রধাদ বস্তুর বজুকঠের বজুতা এখনও যেন কানে ওনিতেছি। আর দেখিয়াছি প্রতিনিধিগণের সংযত এবং নেত্ৰুদেৱ আদেশ মানিয়। চলা । ্র সার দেখিয়াছি ধীর গন্তীর ভাবে অবিচলিতভাবে উপবিষ্ট চিত্তরঞ্জনের ধ্যান গম্ভীর ভাব। অনেকেই বরিশাল প্রাদেশিক সমিতির বিবরণ পাঠ করিয়াছেন কাজেই অত্যক্তি নিপ্রোদ্ধন।

যানর। দেবকুনার বাবুর নিকট জানিলাম, রবীক্রনাথ সেই দিন সেই যজ্ঞজের িন বরিশালে উপস্থিত ছিলেন। তিনি তাহার বজরায় অবস্থান করিতেছিলেন। যথন ভীষণভাবে যজ্ঞ হইয়া গোল তথন বরিশালের নেতার। সাহিত্য সম্মেলনের নির্কাচিত সভাপতি রবীক্রনাথের সহিত কি করা কর্ত্তব্য তাহা আলোচনার জন্য তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিতে সেধানে গোলে। দেবকুমার বাবুর প্রীতি ও স্লেহের গুণে আমার ন্যায় তক্ত্বপ ব্বকও বোটে গিয়াছিলাম। নানাবিধ তর্ক বিতর্কের পর রবীক্রনাথ ধীর গুণীর কর্পে ধীরে ধীরে বলিয়াছিলেন—দেখুন

<sup>\*</sup> আমৰা সৌভাগাৰশতঃ উপাধ্যার বুজ্ঞাদ্ধৰকে পেখিলাভি। আমি তখন নিজ বাসভূদি বিক্রমপুরে ছিলাম। 'সন্ধ্যা' পত্রিকায় নিয়মিত ভাবে সংবাদ পাঠাইতাম। আমার বন্ধু হাইকোটোন উকিল শ্রীমুক্ত সার্ধাচালি শেন ছিলেন সন্ধার অন্যতন সহ-সম্পাদক। আমার কাছে 'সন্ধ্যা' 'যুগান্তর' প্রভৃতির ফাইল ছিল। সে সময়ে আমারা 'পথিক' নামে একধানা মাসিক পত্র সম্পাদন করি। সাবদাবাৰু ভাহাতেও সাহায্যকারী ছিলেন। ভাহার 'বন্দে মাত্রমু' ছিল শিরোভূমণ। বঙ্গীয় সাহিত্য-পরিষ্ধে ত'হার কোন কোন সংখ্যা বাকা সম্ভব।

এমন একটা দক্ষযজের পর এই কেত্রে সাহিত্য সম্মেলন হওয়া ঠিক্ হবে না। সেটা হবে সব দিক্ থেকেই একটা লাঞ্ছনার ব্যাপার। আমি বুঝতে পাচ্ছি না কেমন করে যাবেন আপনারা ম্যাজিষ্টেট এমার্সনকে বলতে যে সভা করতে অনুমতি দিন! এই অনুমতি ভিক্ষা করা হবে আমাদের সকলের সর্ব্বাপেকা অপুমানকর! নিজেদের মর্যাদা হবে ক্ষা। অপুনী বাবু, দেবক্মার বাবু ও আরও দু' চারিজন বিশিষ্ট বিধান ও বৃদ্ধিমান স্বয়ং সাহিত্য সন্মিলনের আহ্বানকারী—দেবকুমার বাবুও অন্যান্য নেতৃৰূদের সহিত, ম্যাজি-ষ্টেটের অনুগ্রহ ভিক্ষা করে সাহিত্য সম্মেলন করা আশ্বমর্যাদার হানিকর বলিয়া স্বীকার করিলেন। কবি ধীরে নীরবে কলিকাতায় ফিরিয়া গেলেন। তাঁহার সেই সৌম্যশান্ত গন্তীর মৃত্তি—হাস্যোজ্জুল তীকুদৃষ্টি, এবং ভাঁহার সামান্য বক্তব্যাবুকু বাঁশীর স্তরের মত কানে বাজিয়াছিল। তিনি বেশী কথা বলেন নাই, অনেকে সম্মেলন হইবার পক্ষে ও বিপক্ষে বলিয়াছিলেন। সেখানে শিক্ষা-বুতী, ও অধ্যাপকও ছিলেন, ব্যবহারজীবীও ছিলেন। কিন্তু কবি এমন স্থন্দর ভাবে শেষ কথাটি বলিলেন যে সব চেয়ে অমর্যাদা-কর হবে এমার্সন সাহেবের কাছে। অনুমতি চাওয়া। যে গভীর বেদনা আমাদের প্রত্যেকের অন্তরে জেগে রয়েছে তার পর কি আর সভা-সম্মেলন হতে পারে—সে যে অসম্ভব। আমার ওব একটি কথা—না—এ হতে পারে না। সভাস্থ সকলে নীরন त्रश्टिलग्।

রবীজনাথ বরিশাল সাহিত্য সম্মেলনের ভাষণও প্রস্তুত করিয়াছিলেন, ঙনিয়াছিলাম দেবকুমার বাবুর কাছে।

্রিক্ড সালের ডিসেপর মাসে কলিকাতার কংগ্রেসএর যে প্রদর্শনী হয় ভাষাতে সভাপতি হইয়াছিলেন দাদাভাই
নৌরোজী। তাঁহার বজ্তায় তিনি বলিয়াছিলেন ''স্বাজ
আমাদের জন্মগত অধিকার।' ভ্রানীপুরে সে সময়ে নবগঠিত
স্বদেশী আন্দোলনকে নিখিল ভারত বিষ্ময়ে দেখিতেছিল।
ভ্রানীপুর শিল্ল প্রদর্শনী হইল; এই প্রদর্শনীর সহিত একটি সাহিত্য
সম্মেলন হয়। রবীঞ্রনাথ এ সভায় বজ্তা করেন। তিনি
বলিলেন ''গত বংসর চৈত্র মাসে বরিশালে সাহিত্য সম্মেলন
সভা আহ্বান করিয়াছিল!...বরিশালের যক্ত কর্তারা আমাকে
ন্পেলনের সভাপতি পদে আহ্বান করিয়াছিলেন।...আমি যে
প্রথম সাহিত্য-সভার সভাপতি পদে প্রতী ইইয়াছিলাম সে সম্মান
আমার পক্ষে শিরোধার্য। (বঙ্গ দর্শন, ১০০৮ পুঃ ৫২৮)

বাংলা দেশে তথন বন্ধ বিভাগের বিরূদ্ধে ঘোরতর আন্দোলন চলিতেছে। তথন দাকা, চটুগ্রাম, রাজসাহী ও আসাম বিভাগ লইয়া হইল পূর্ববন্ধ ও আসাম। লাট হইলেন স্যার বামফিল্ড ফুলার। ঢাকা হইল রাজধানী। প্রেসিডেন্সি ও ধর্মমান বিভাগ, বিহার, ছোটনাগপুর, উড়িমা লইয়া হইল বন্ধদেশ। বন্ধ বিভাগের পূর্বে বিহার, উড়িমা ও বন্ধদেশ এক ছোটলাটের শাসানাধীন ছিল। এখন দুইলন ছোটলাট নিযুক্ত হইলেন এবং নৃতন ভাবে শাসন সংক্রান্ত, শিকা ও সংস্কার সংক্রান্ত প্রত্যেক বিষয়ে বিভক্ত হইল। বাঙ্গালী এই বন্ধবিভাগকে কিভাবে গ্রহণ করিয়াভিলেন ভাহা সকলেরই স্থানিজ্ঞাত।

স্বদেশী যুগে রবীক্রনাথ কেন োগ দিলেন তাহার সংক্রিপ্ত বিবরণাটুকু দিতে হইতেছে। ১৮৯৯ সালের জানুয়ারী মাসে লর্ড কার্জন ভারতের বড় লাট হইয়া আমেন। তিনি আসিয়া নানাদিকে আরম্ভ করিলেন সংস্কার। তিনি স্মাট সপ্তম এডওয়া-র্ডের দিল্লীতে অভিযেকের বাপারে প্রচুর বার করেন—যাকে বলে রাজস্য যক্ত। তারপর বঙ্গ বিভাগ হইতে হইল একঅশান্তি ও অভাদয়। সেকপা আর্থে বলিয়াতি।

নাফালী এই বন্ধ বিভাগকে অন্তরের সহিত গ্রহণ করেন নাই। সারা দেশব্যাপী গভীব আন্দোলন চলে, সভা, বিদেশী দ্রব্য বর্জন, স্বদেশী সঙ্গীত,—হইতে থাকে পচারিত।

রবীন্দ্রনাথ এই বিভাগকৈ চিরম্মরণীয় করিবার জন্য একনি আবেদন প্রচার করেন। তিনি বলিয়াজিলেন :—"আগামী তথপে আপুন (১৩১২) বাংলা দেশ আইনের দ্বানা বিভক্ত হইবে। কিন্তু ঈথুর যে বাদালীকে বিচ্ছিয় করেন নাই তাহাই তাহার বিশেষ রূপে সমরণ ও প্রচার করিবার জন্য সেই দিনকে আমরা বাদালীর রাখি-বন্ধনের দিন করিবা, প্রস্পারের হাতে হরিদ্রা বর্ণের মৃত্য বান্ধিয়া দিব। রাখি বন্ধনের মন্ত্রীই এই : ভাই ভাই এক সিই।"

সে সময়ে তিনি রচনা করেন রাধি-সজীত। এই রাধী স্থীত সারা বাদালা দেশে ছড়াইয়া পড়িয়াছিল। স্কলের ক্রে ক্রে গীত হইতঃ

> বিংলার মাটি বাংলার জল বাংলার বায়ু বাংলার ফল পুণ্য হউক, পুণ্য হউক্ ব্য হউক্ হে ভগবান

এই স্ক্রীত বাদালীর পাণে নূতন শক্তি ছাগাইল দিরাছিল, দেশকে নিবিড্তম ঘনিষ্টম ভাবে, দেশজন্মী শামলা বহুভূমিকে ভালবাসিতে শিখাইলাছিল।

সে থিয়াতে এক গুড়দিন, পুনামুখ্যুট, মেদিন রবীজনাথ নথা পদে ''বদে মাতরম্' সম্প্রদায়ের মহিত গঞালানে থিয়াছিলেন। সেকালের বছ সন্ধান্ত পুরুষ ও মহিলা সেই শোভাষাত্রার যোগ দিয়াছিলেন। সেই দিন সেই গদাতীরে, কলনাদিনী জাজবীর তীবে তিনি সকলের সহিত বাংলার স্বর্ণপ্রার ভেদবৃদ্ধি ভুলিয়া একঃ মন্ত্রে দীজিত হইবার জন্য প্রার্থানা করেন---

> 'বাংলার মাটি বাংলাব জল পুণ্য হউক, পুণ্য হউক হে ভগবান্।'

সেদিনই অপরাক্তেরোগপীড়িত আনন্দ্রোহন বাবু আপার সার্কুলার রোডের ন্যদানে ফেডারেশন হলেব ভিঙি স্থাপন করেন। সেদিনকার সে অগণা জনপ্রাহ--সেই সহ্যু সহ্যু লোকের ভীড়েনীররে মৃত্যু শ্যায় পীড়িত অবসঃ মনে ও দেহে, তাঁহার অভিভাষণ পঠিত হইল। ইংরাজীতে লিখিত তাঁহার অভিভাষণ পঠিত হইল। ইংরাজীতে লিখিত তাঁহার অভিভাষণ পঠি করিয়াছিলেন আগুডোম চৌবুরী আর বাংলায় পাঠ করেন রবীজ্রনাথ, উপাত্ত জ্যধুর কঠে। তারপর দলে দলে মিলিত হইয়া গিয়াছিলান শোভামাত্রা করিয়া পশুপতি বস্তুর বাড়ী। শোভামাত্রার পুরোভাগে ছিলেন রবীজ্রনাথ ও ঘন্যান্য নেতৃকুল। সে স্ময়ে সহ্যু সহযু কঠে গাঁত হইতেছিল ব্রীজ্রনাথ বিরচিত সঙ্গীত—

'ওদেব বাঁধন যতই শুক্ত ছবে তত্তই মোদের বাঁধন টুট্রে।' সঙ্গে সঙ্গে গুনিতে গুনিতে চলিলাম:

বিধির বাঁধন কাটবে তুমি এমন্ শক্তিমান্—সেই সব ঐক্যন্তে দীক্ষিত বাঙ্গালার জনসাধারণের যে মিলন যজ আজ তাহা সমরণে আসিয়া মরনে পশিতেতে—ক্দেয়ে ভনাইয়া দিতেতে ফুলিফ। সে সময়ে কবির সেই ঋজু দীর্ঘ দেহ, হাস্যোজ্জুল গোরবম্ভিত মুখম্ভল তাহা রহিয়াছে মনে আঁকা, বাহিরে প্রকাশের নয়।

সে যুগে রবীক্রনাথ যে যে প্রাদেশিক রাষ্ট্রীয় সন্মিলনেউপস্থিত ছিলেন তাহার উল্লেখ করিলাম: বহরমপুর (১৮৯৫) সভাপতি আনন্দমোহন বস্তু, কৃষ্ণনগর (১৮৯৬) গুরুপ্রসাদ সেন, নাটোর (১৮৯৭) সত্যেক্রনাথ ঠাকুর, ঢাকা (১৮৯৯) কালীচরণ বন্দ্যোপাধ্যায়। ঢাকার অধিবেশনে আমার সৌভাগ্য হইয়াছিল কবিকে দেখিবার ও কালীচরণ বন্দ্যোপাধ্যায়ের ইংরেজী ভাষণের বাংলায় রবীক্রনাপের ভাষণ! দর্শকগণ সকলে বিমুগ্ধ হইয়াছিলন। ১৯০৮ সনে পাবনা সহরে প্রাদেশিক রাষ্ট্রীয় সন্মেলন হয়, রবীক্রনাথ হন সভাপতি। তাঁহার ভাষণ বাংলায় পাঠ করেন। তাঁর অভিভাষণ প্রথম বাংলা অভিভাষণ। এ বিষয়ে রবীক্রনাথ নিজেই বলিয়াছিলেন।

রবীন্দ্রনাথ সেই সময়ে সম্পূর্ণভাবে রাজনৈতিক আন্দোলনে বা স্বদেশের হিতকপ্পে আশ্বনিয়োগ করেন। স্বাদেশিকতায় যোগ দিয়া ছাত্রদের এবং ইংরাজের বিবিধ প্রকারের বিবিধ নির্যাতন, শাসন দণ্ডের বিরুদ্ধে সংগঠনমূলক বহু প্রবন্ধ লিখিয়াছিলেন, বক্তৃতা দিয়াছিলেন এবং গঠনমূলক কর্মক্ষেত্র গড়িয়া তুলিতেছিলেন।

কর্ণ ওয়ালিস ষ্টানে যে বাড়ী হইতে 'ভাঙার' নামক প্রিকা বাহির ১ইত, তাহার প্রকাশক ছিলেন চট্টগ্রামবাসী কেদার নাথ দাশ ওপ্ত। সেই প্রিকায় ছিল নানা প্রকার সংগঠনমূলক প্রস্তাব এবং বহু প্রবন্ধ প্রকাশিত হয়। পূর্ববঙ্গে লাট ফুলারের উৎপীড়ন, কঠোর দমননীতি হিন্দুমুসলমানের বিভেদবুদ্ধি জাগাইয়া বিভেদ ও পরম্পরের মধ্যে কলহ ও অশান্তির স্কৃষ্টি করিয়াছিল। সেই সময়ে নিভীক কবি বলিষ্ঠ ভাষায় 'ভাঙার' প্রিকায় নিগৃহীত-দের প্রতি যে নিবেদন প্রকাশ করেন তাহা উদ্ধৃত করিলাম :—

''বাংলাদেশের বর্তমান স্বদেশী আন্দোলনে ক্পিত রাজদণ্ড খাঁহাদিগকে পীড়িত করিয়াছে, তাঁহাদের প্রতি আমার নিবেদন এই যে, তাঁহাদের বেদন। যখন আজ সমস্ত বাংলাদেশ হৃদয়ের মধ্যে বহন করিয়া লইল, তখন এই বেদনা অমৃতে পরিণত হইয়া ভাঁহাদিগকে অমর করিয়া ভুলিয়াছে। রাজচক্রের যে অপমান তাঁহাদের অভিমুখে নিক্ষিপ্ত হইয়াছিল, মাতৃভূমির করুণ কর-म्पर्स जोश वतमानाक्षरप बाबन कतिया जैशारमब ननाम्रिक योज ভষিত করিয়াছে। যাঁহারা যখাবত গ্রহণ করিয়া থাকেন, বিধাতা যথাসময়ে তাঁহাদের অগ্রিপরীক্ষা করাইয়া সেই ব্রতের মহত্বকে উজ্জ্ল করিয়া প্রকাশ করেন। অদ্য কঠিন ব্রতনিষ্ঠ বঙ্গভ্মির প্রতিনিধিস্বরূপে সেই কয়জন এই দুংসহ অগ্নিপরীক্ষার জন্য বিধাতা কর্ত্তক বিশেষ রূপে নির্ন্বাচিত হইয়াছেন। তাঁহানের জীবন সার্থক। রাজরোষরক্ত অগ্রিশিখা তাঁহাদের জীবনের ইতিহাসে লেশমাত্র কালিমা পাত না করিয়া বার বার স্থ্রণ অক্ষরে লিখিয়া দিয়াছে। ('বন্দে মাতরম্' ভাঙার ১৩১২ ফাব্তন। ১৯০৬ মার্চে।)

সে যুগে এমন সভাসমিতি ছিল ন। যেখানে রবীঞ্চনাথ খাইতে

অস্বীকার করিতেন। তাঁর গান ও কবিতার মধ্যে, ভাষণ ও কর্মের মধ্যে ছিল কর্মময় জীবনের গভীর প্রেরণা! তাঁর বাণী পথ নির্দেশের দিকে, তিনি জনগণকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন: "আমরা চলি সমুখ পানে" সমুখপানে চলিবার মত সাহস, বীর্য্যের তেজে এবং দৃঢ় নিশ্চিত চরণের গভীর তালে উদ্ধল এবং মুখরিত: থেমন

'জাগ্রে নিশান বাজ্রে বিষাণ পুড়বে সকল বন্ধ। উড়বে হাওয়ায় বিজয় নিশান যুচবে ধিধা ঘুলু।

মৃত্যু সাগর মধন করে
অমৃতরস আন্ব 'হরে'
ওরা জীবন আঁকড়ে ধরে'
মরণ সাধন সাধ্বে।
কাঁদবে ওরা কাঁদবে।

রবীন্দ্রনাথের স্বদেশী গানগুলি ১৩১২ সালে প্রকাশিত হইয়াছিল। সে গানের প্রভাব সারা বাংলাদেশকে নূতন জীবন ও নূতন প্রেরণা জাগাইয়া দিয়াছিল। সে সময়ের সঙ্গীত, 'আমার সোনার বাংলা, আমি তোমায় ভালবাসি', 'বাংলাদেশের হৃদয় হইতে কখন আপনি, কি অপরূপ বেশে বাহির হলে জননী' প্রভৃতি গানগুলি স্থদূর পল্লীতে পল্লীতে গীত হইত। সে সময়ে রজনীকান্ত সেন, অতুল প্রসাদ, কাব্যবিশারদ, কামিনী ভট্টাচার্য্য প্রভৃতি বহকবি এবং গায়কের রচিত গানও গীত হইত। কিন্তু রবীন্দ্রনাথের সঙ্গীতগুলি সহজে বাংলা দেশের আকাশে বাতাসে ছড়াইয়া গিয়াছিল, বাঙ্গালীর প্রাণম্পর্শ করিয়াছিল।

তারপর স্বদেশী যুগের কর্মপ্রবাহ হইতে, উত্তেজনা হইতে কবি একদিন 'ষেয়ার মধ্যে' স্বদেশী উত্তেজনা হইতে বিদায় চাহিলেন,

> 'বিদায় দেহ ক্ষম আমায় ভাই, চলার পথে আমি ত আর নাই।'

ঙনিতে পাই তাঁর মুখে—

'রত্ব খোঁজা, রাজ্য ভাঙ্গা গড়া, মতের লাগি দেশ বিদেশে লড়া, আলবালে জল সেচন করা উদ্য শাখা স্বর্গ চাঁপার গাছে, পারিনে আর চলতে সবার সাথে।'

একদিন যিনি পথে পথে যুরিয়াছেন, দেশের সেবার জন্য, দলাদলি মত-পর্লক্যের মধ্যেও চলিয়াছেন পথে পথে; অবশেষে ক্লান্ত পণিকের মত-ক্রুণ কর্ণেঠ কহিলেন:—

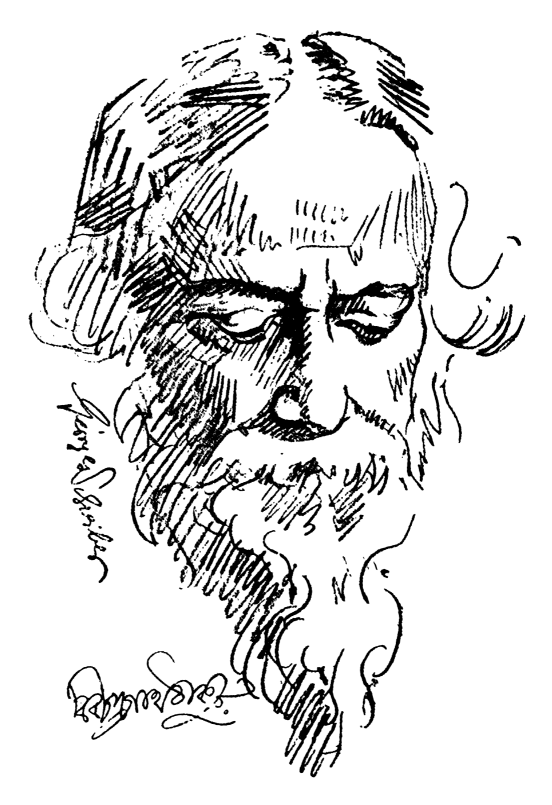
> ্ছেড়েছি সব অক্সমাতের আশা এখন কেবল একটি পেলেই বাঁচি, এসেছি ভাই ঘাটের কাছাকাছি,



GURUDEVA & GANDHIII

ওকদেব ও গান্ধিলা

⇒v Jamini Rov —श[%स] दक्ष



মাকিন শিলা জজেন প্রতিবারের স্বস্থিত –

The Poet in America drawn from life By Georges Schreiber এখন শুধু আকুল মনে যাচি
তোমার তরে খেরার তরী ভাসা জেনেছি আজ চলেছি কার লাগি ছেড়েছি সব অকস্মাতের আশা।

রবীন্দ্রনাথ সম্বন্ধে বলা ত সহজ নয়! স্বদেশী মুগে তাঁহার অবদান, তাঁহার ভাষণ জনগণের সহিত প্রাণের মিলন, সমাজের সংকীর্ণতা. জাতি বর্ণ নিবিশেষে বিভেদ, সমগ্র জাতিকে চিরদারিদ্র হইতে মুক্ত করিবার উদ্যোগ ও আপ্রাণ চেটা ছিল স্বদেশী মুগের পুণ্যপ্রাবন দিনে। 'স্বদেশী সমাজের' আদর্শ বুঝাইয়াছেন, পল্লী সংগঠনের প্রয়াস বাঁধিয়াছেন! এনেছিলেন—দেহের শক্তি, এনেছিলেন মনের ভক্তি। গাহিয়াছেন প্রকৃত সত্য কথা:

'কাঞ্চনথালি নাহি আমাদের, অন্ন নাহিকে। জুটে। যা আছে মোদের এনেছি গাজায়ে নবীন পর্ণপুটে

স্বদেশী যুথে সেই ১৯০৫ সাল হইতে আরম্ভ করিয়া, বিপুবযুগের প্রাক্ত্রপুপ পর্যান্ত রবীন্দ্রনাথের অবদান বুঝিতে হইলে, জানিতে হইবে আমাদের সে যুগের সাহিত্য, পত্র ও পত্রিকা, প্রবন্ধ-নিবন্ধ, জাতীর শিক্ষা, ও শিক্ষালয় প্রতিষ্ঠা প্রভৃতি গঠনমূলক বহু কার্য্য। তিনি সঞ্জিলত হইয়া মনীমীগণের সহিত উপদেশ ও আপনার অভিমত প্রকাশ করিতে কুঞ্চিত হন নাই। কাজেই আমাদের অনুরোধ, রবীন্দ্রনাথকে কারের, ইতিহাসে, নাইকে এবং স্বদেশী যুগে যদি বুঝিতে হয়, তাহার রাষ্ট্র-চেতনার ইতিহাস যদি জানিতে হয় তাহা হইলে আমাদের উচিত হইবে তৎকালীন বাঞালার ইতিহাস, বান্ধালার সমাজ ও বান্ধলার জাতীয় চরিত্র সম্বন্ধে অনুশীলন।

ুরবীক্রনাথ ছিলেন মহাকবি এবং মহাবীর। বৈশ্ব কবিদের মত তিনি ''আপনি আচরি ধর্ম অপরে শিখায়' তার প্রত্যেকটি আচরণেই তাহা ব্যক্ত হইয়া আছে। তাঁহার সেই গানটির অপরূপ রূপ আমরা দেখিতে পাই—

> 'ডান হাতে তাঁর খড়া জ্বলে বাঁ হাত করে শঙ্কাহরণ!'

অন্তর্নবির আলো-শতদল মুদিল অন্ধকারে। ফুটিয়া উঠুক নবীন ভাষায প্রান্তিবিহীন নবীন আশায়

नव ेषरात शास्त्र

--(লখন

তাঁহার 'প্রশু' কবিতাটিতে কি গভীর মর্দ্ম বেদনা বুকে লইয়া। অভিমান ভরেই বলিয়াছিলেন ঃ

'ভগবান্ তুমি যুগে যুগে দূত পাঠায়েছ বাবে বাবে
দয়াহীন সংসাবে।
তারা ব'লে গেল ক্ষমা করো সবে, বলে গেলে। ভালবাসো—
অন্তর হতে বিধেষ বিষ নাশো।—
বরণীয় তারা, সমরণীয় তারা, তবুও বাহির শাবে
আজি দুদ্দিনে ফিরানু তাদের ব্যর্থ ন্মস্কারে।'

জীবনের শেষ দিকে—গভীর বেদনায় বলিযাছিলেন ;—
"ভাগ্যচক্রের পরিবর্ভনের ধারা একদিন না একদিন ইংরেজকে
এই ভারত সামাজ্য ডেড়ে যেতে হবে। কিন্তু কোন্ ভারতবর্ষকে
যে পিছনে ভ্যাগ করে থাকে? কি লক্ষ্মীজাড়া দীনতার
আবজ্জনাকে? একাধিক শভাক্ষীর শাসন ধারা স্থন ভক্ষ হয়ে
থাবে ভখন সেকি এই দুলিস্ফ নিম্ফলতাকে বছন করতে
থাকবে। জীবনের প্রথম আরপ্তে সমস্ত মন থেকে বিশ্বাস করেভিলুম, গুরোপের সম্পদ, অন্তরের এই সভ্যতার দানকে। আর
আজ আমার বিদায়ের দিনে সে বিশ্বাস একেবারে দেউলিয়া হয়ে
গেছে।"

কবির বাণী আজ জয়ণুক্ত হয়েছে, ইংরেজকে এই ভারত সামাজ্য চেড্ডে থেতে হয়েছে।

পাথাৰে জালিয়ানওয়ালাবাথের অভ্যাচারে কৰির সদয় উদ্বেলিত ২ইয়াছিল, নায়মাগ্ন বলহানেন লভ্য। এই মহাবাণীই ছিল ভাহার কাব্যে, গীভি, কবিভায়, গীভি নাটেন, নাটকে, প্রক্ষে স্ক্রি প্রিব্যাপ্ত।

সেবালে জাতীয় মিলন যতে ওনিয়াছিলাম ভাষার কণ্ঠে মহামিলনের বাণা, এখনও কানে বাজে সেই ওর তবন্ধ ;

আজ সৰাই জুটে আঞ্ক চুটে যে সেগানে থাকে—
এবার যার খুশি যে বাঁধন কাটুক, আমরা বাধৰ মাকে।
আমরা পরাণ দিয়ে আপন করে বাধৰ তারে সত্য ডোরে,
সন্তানেরই বাহু পাশে বাধন লক্ষপাকে।
আজ ধনী গরিব স্বাই স্মান। আয়রে হিন্দু, আয় মুসল্মান—
আজ্কে স্কল কাজ পড়ে থাক্, আয়রে লাপে লাপে।
আজ দাওগো স্বাব দুয়ার খুলে, যাওগো স্কল ভাবনা ভুলে—
স্কল ডাকের উপরে পাল্য মাধাদের ডাকে।।

সোনার মুকুট ভাসাইয়া পাও সন্ধান মেঘের তরীতে। যাও চলে ববি বেশভূমা খুলে মরণ মহেশুরের দেউলে নীরবৈ প্রণাম করিতে।।

--লেখন



## त्रवीस्वा(थत वाज्र-वाहिंग

ডঃ আশুতোষ ভট্টাচার্যা

রবীজনাপের হাস্যরসায়ক নাট্রেচনাকে সমগ্রভাবে কোন বিশেষ একটি মাত্র পরিচয় ধারা অভিহিত করতে পারা যায় না। তাহার প্রথম করেকটি রচনার মধ্যে কৌতুক রস (humour) প্রাবান্য লাভ করলেও তাদের অনতিকাল ব্যবধানেই রচিত তার এই এণীর রচনার মধ্যে তার পরিবর্তে ব্যঙ্গরস (satire) পারান্য লাভ করতে দেখা যায়। ক্রমে বাঙ্গরসও তার রচনায় বিলুপ্ত হয়ে থিয়ে সর্বশেষে বাগ্রেদগ্র-জাত হাস্যরস (wit)-ই প্রাবান্য লাভ করে এইজন্যই সমগ্রভাবে তার এই শ্রেণীর নাট্য রচনাকে রঞ্গনটোর সাধারণ সংজ্ঞায় অভিহিত করাই সঙ্গত বলে মনে হয়।

বাংলা সাহিতো প্রহণন সংজানির ব্যবহার বড় 'অম্পর্ট 'ও বাপক। কৌতুক-রসাম্বক (humourous) নাট্য-রচনা নির্দেশ করতেই প্রহান কথানির ব্যবহার যথার্থ সম্পত্ত হয়: কিন্তু বর্তমানে ব্যবহারতঃ ইহা সকল প্রকৃতির হাস্যরসম্মক নাট্যরচনাই নির্দেশ করে থাকে। ইংরেজী সংজ্ঞা অনুমারী Humour, Satire ও Wit-এর যে স্বস্পর্ট পর্যিকা আছে, বা লাম তা অধিকাংশ ক্ষেত্রেই স্বীকৃত হয় না—এই প্রকৃতির সকল শ্রেণীর রচনাই 'প্রহান' বলে পরিচিত হয়। কিন্তু এদের প্রত্যাকের শ্বারাই হাস্যরস্থাই হলেও, এদের অন্তর্প্রকৃতি প্রস্পর পৃথক—এ বিষ্যাট্য ভাল করে বুবাতে না পারলে এদের যথার্থ রস্প্রহণও সম্ভব হয় না।

বাংলা নাট্য সাহিত্যের প্রথম যুগে প্রহসন রচনার ভিতর দিয়েই এদেশের কয়েকজন এেষ্ঠ নাট্যকারের প্রতিভার বিকাশ इस्सिक्ति। नात्ना नानि भाहिर्द्यात क्षेत्री ग्रह्मित वहे क्षेत्रमन রচনার ধারা তার পরবারী যুগোও এমন কি মিজেন্দ্রলাল রায় পুর্যন্তও অবলাহত চিল। এই যুগের প্রহুসন রচনার একমাত্র উপজীব্য ডিল, বাংলার সম্পাময়িক হিন্দু স্মাজ, পা•চাতা সভ্যতার আদর্শে উদ্বন্ধ হওয়ার ফলে তৎকালীন হিন্দু সমাজের নৰো যে সকল দোষক্ৰী স্পষ্ট হয়ে উঠতে লাগল, তা নিয়ে প্রধানতঃ ব্যঙ্গ করাই প্রহুসনভ্রনোর উদ্দেশ্য ছিল। এই হিসাবে প্রহুসনওলো ছিল প্রধানতঃ বাঞ্চ-শ্রেষাম্বক। কিন্তু তা সত্ত্বেও একথা স্বীকার করতে হয় যে, সে যুগের নাট্যকারদের 🧦 গে যথার্থ ব্যঙ্গ বা শ্রেষায়ক প্রহুসন রচনা করবার প্রকৃত প্রতিভা সকলের ছিল না। এঁদের মধ্যে একমাত্র মাইকেল মধুস্দনের রচনাতেই ব্যঙ্গাত্মক মনোভাবের যথার্থ বিকাশ দেখতে পাওয়া যায়। রামনারায়ণ তর্করত্ব ও দীনবন্ধু মিত্র ঐ দুজনেরই প্রতিভা ভাসারসাম্বক ( humour ) নাট্য রচনার প্রতিভা। শ্রাঙ্গাম্বক রচনার মধ্যে স্কষ্টিধর্মী গুণ বিকাশ লাভ করতে পারে 🕛 ্কার ! বান্দরচনার মধ্যে মান্য চরিত্রের প্রতি লেখকের সহানুভূতির

পরিচয় প্রকাশ পায় না, বরং তার প্রতি চরম অবিশ্রাস ও অশ্রদ্ধার ভাবই প্রকাশ পেয়ে খাকে। যেখানে সহান্ভতির অভাব, মেখানেই চরিত্র স্থাষ্টির ব্যর্থতা। অবশ্য হাস্যরসাম্বক রচনার ভিতর দিয়েও যে উচ্চাঙ্গের স্বষ্টিধর্ম সার্থকতা লাভ করে পাকে, তাও নয়—কারণ প্রহুগনের মধ্য দিয়ে জীবনের মর্মমূল পর্যন্ত লেখকের দৃষ্টি প্রবেশ করতে পারে না—কেবল মাত্র তার উপর স্তরেই তাঁর দৃষ্টি আবদ্ধ হয়ে থাকে ; সে জন্য সেথানেও উাচাঙ্গের স্টি সাকল্যের যে সামান্য সম্ভাবনাটুকুও আছে, বঙ্গোপ্পক রচনার মধ্যে তাও নেই। বাজাল্প রচনার আর একটি প্রধান বৈশিষ্ট্য হলে। এই যে, এর মধ্যে কেবল মাত্র মানব চরিত্রের কল্পিও ও বাস্তব ফ্রটিণ্ডলিই লেখকের দৃষ্টি থাকর্যণ করে থাকে। কিন্তু কেবলমাত্র ত্রুটিওলির মধ্যেই মানুষের চরিত্র সীমাবদ্ধ হয়ে থাকতে পারেনা—ক্রটি এবং ওণ দুয়ে মিলেই মানুষের চরিত্রের সম্পূর্ণতা, বাজাল্পক রচনার মধ্যে চ্রিত্রের এই দুটি জিনিষ্ট সমান ভাবে অভিব্যক্তি লাভ করতে পারে না বলেও তা স্পষ্টধর্মী সাহিত্যের মর্যাদা লাভ করতে সক্ষম হয় না, অত্রব হাস্যরসাস্ত্রক রচনা থেকেও বাঙ্গাত্মক রচনা স্ঠাঠ হিসাবে নিকই।

भगाङ्गवर्भ । अञ्चलाय नितरश्रक वाङ्गिठतिरज्ञत हिवस्रन মানবিক দুর্ব্বলভার উপর ভিত্তি করে প্রকত হাস্যরসাম্বক(humour) নাটক বাংল। নাট্যসাহিত্যের আদিযুগে খুব অল্পই রচিত ইর্থেছে। বাংলা নাট্যসাহিত্যের আদি যুগের যখন অবসান হয়ে আসছে, তখনই বাংলা কথাসাহিত্যের ক্ষেত্রে বঙ্কিমচন্দ্রের আবিভাব হলো, বাংলা সাহিত্যে হাস্যবসাস্থক রচনায় ৰক্ষিমচক্রের একটি तिर्भिष्ठे श्वांन थाए**छ। त्रवीक्षनाथ तक्षिमहत्त्व मन्श्रदर्क** य मधरक বলেছেন, বঙ্কিমচন্দ্ৰই বাংলা সাহিত্যে সৰ্বপ্ৰথম নিৰ্মল শুল হাস্যের সুষ্টা। যে গতানুগতিক বিষয়বস্থ অবলগ্ধন করে এ পর্য ন্ত বাংলা সাহিত্যে হাস্যরসের স্ঠাষ্ট হাচ্চিল, বঞ্চিমচন্দ্রের মধ্যেই তার প্রথম ব্যতিক্রম দেখা দিল। কিন্তু তা হলেও এ কথা স্বীকার করতে হবেই যে বঙ্কিমচন্দ্রের হাস্যরুগও প্রধানতঃ বাঙ্গগ্রেষাথক। তার 'লোকরহস্যা' ও 'মুচিরাম ওড়ের জীবন-চরিত প্রানতঃ তারই নিদর্শন। রবীজ্রনাথ তাঁর প্রথম জীবনের হাস্ত্রেশাস্থক রচনায় বঙ্কিমচন্দ্রের এই 'লোকরহস্য' দারা যে কতলন প্রভাবিত হয়েছিলেন, এ কথা অস্বীকার করবার উপায় নেই। রবীভ্রনাথের সর্বপ্রথম 'কৌতক নাট্য' 'ছাত্রের পরীক্ষা' ১৯২৯ সালে 'বালক' পত্রিকায় প্রকাশিত হয়। এর সঙ্গে বৃষ্কিমচন্দ্রের 'লোকরহুস্যে'র অন্তর্গত 'গ্রাম্যকুপার' বিষয় ও রচনাগত সাদৃশ্য আছে। যাই হোক, রবীজ্নাথের প্রথম জীবলের কৌতুক নাট্য রচনার প্রেরণা যে বঙ্কিমচন্দ্রের 'লোক-রহস্য থেকে এমেছিল, তা স্বীকার করে নিলেও অল্পদিনের ংধ্যই রবীভ্রনাথ এ বিষয়ে যে একটি স্বীয় বৈশিষ্ট্যও লাভ করতে সক্ষম হলেন, তা অনুভব করতে পারা যায়। তাঁর সেই বৈশিধ্যের স্বরূপটি উপলব্ধি করাই আমাদের লক্ষ্য।

রবীন্দ্রনাথের 'হাস্যকোতুক' ১৯০৭ খুঠান্দে পুস্থকাকারে প্রথম প্রকাশিত হয়, কিন্তু তার অন্তর্ভুক্ত নাট্যরচনাওলো তার কয়েক বৎসর আগে থেকেই 'বালক' ও 'ভারতী' পত্রিকায় প্রকাশিত হতে থাকে। ইহাই রবীন্দ্রনাথের প্রথম হাস্যবসাম্বক রচনা। এওলোর বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে 'রবীন্দ্রনাথ' নিজে 'হাস্যকৌতুকের ভূমিকায় উল্লেখ করেছেন, 'এই ক্ষুদ্র কৌতুক নাট্য-ওলি হেঁয়ালী নাট্য নাম ধরিয়া ''বালক'' ও 'ভারতী' তে বাহির হইয়াছিল। য়ুরোপে শারাছ্ (Charad) নামক এক প্রকার নাট্য থেলা প্রচলিত আছে, কতকটা তাহারই অনুকরণে এওলি লেখা হয়, ইহার মধ্যে হেঁয়ালি রক্ষা করিছে থিয়া লেখা সংকুচিত করিতে হইয়াছিল—আশা করি থেই হেঁয়ালির সঞ্জান করিছে বর্তমান পাঠকগণ অনাবশ্যক কর্ম স্বীকার করিবেন না।

কিন্তু ইউরোপের শারাড়ের সঙ্গে রবীন্দ্রনাথের হাস্য-কৌত্কের নাট্যনিবন্ধওরির কোনও সাদ্ধ্য নাই। হেঁয়ালি জাতীয় রচনা। শব্দার্থ-নৈচিত্র্যের উপর ইউরোপীয় 'শারাডে'র হেঁয়ালি প্রান্তঃ নিভির করে. এর হাসারস্ও সেইজন। শব্দ প্রয়োগ কৌশল শ্বারাই স্কাই হয়ে থাকে। কিন্তু হাস্য-কৌতকের নাট্য নিবন্ধওলোতে প্রকত হাস্যরসের স্কটি হয়েছে শব্দ-প্রয়োগের কৌশল ধারা নয়, বরং বিষয় বৈচিত্র্য ধারা রবীন্দনাথ লিখেছেন, 'এই হেঁয়ালি নাট্যওলি বিশেষভাবে বালক্দিগের আনন্দ দিবার জন্য লিখিত হইয়াছিল। এদের মধ্যে থবিকাংশ नानिनिक्षष्टे वालकरमत निर्द्धाय आस्मारमत छेपरयाशी घरल उ 'আৰ্য অনাৰ্য' প্ৰমুখ কয়েকটি বচনা তীবু ৰাজান্তক এবং তা কদাচ বালকদের নিদোম আমোদ দিবার জন্য রচিত হয়েছিল বলে মনে করা যেতে পারেনা। তবে একথা মত্য 'হাস্যকৌত্কের' মধ্যে রবীক্রনাথের বাঞ্চাথক মনোভাবের পরিচয় এপেকাকৃত অল্পই পাওয়া যায়। কিন্তু এর ভিতর দিয়েই যে তিনি তাঁর ভবিষ্যাৎ বাঞ্চ ও শ্লেষাম্মক রচনার দিকে অগ্রসর ২য়ে যাচ্চেন, তা অনুভ্ৰ কর। যায় । বালকদিগকে নিৰ্দোষ আমোদ দিবার উদ্দেশ্যে তিনি তাঁর হাস্যান্সায়ক রচনায় প্রভূত হলেও অনিক কাল তিনি তাঁর এই লক্ষ্য স্থির রাখতে পারেন নি। তার ফলেই প্রকাশিত হয় 'ব্যঙ্গকৌত্রক', 'ব্যঙ্গকৌত্রকে'র 'র্গিকতার ফলাফল'ও ডেবেয়া পিপড়ের মন্তব্য' নামক কৌত্রক প্রবন্ধ দুইটি 'হাস্যকৌত্কে'র কৌত্ক নাট্যওলোর সম্যাম্যিক রচনা বলে তা রবীন্দ্রনাথের পরবারী বাহাত্মক মনোভার রচনা বলে তা রবীন্দ্রনাথের প্রবন্তী বাহ্মান্ত্রক মনোভাব থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত। এই প্রবন্ধ দুটির উপর বঙ্কিমচক্তের প্রভাবও বিলক্ষণ অনুভব কর। যায়। বাঙ্গকৌতুকের এই দুইটি মাত্র রচনা ব্যতীত তাঁর यसप्रामिशिक जनगाना तहनात मर्साउ नाम ७ स्थापन मरनाजीरवत পরিচয় স্পষ্ট হয়ে উঠেছে। তাঁব সমসাময়িক কাব্যগ্রন্থ মান্সী ব कर्यकृति कविजात भरभा ९ এই जीव वाष्ट्राञ्चक भरनाजातवधे অভিব্যক্তি দেখতে পাওয়া যাবে।

'বান্ধ কৌতুকে'র 'স্বগীয় প্রথমন' ও 'বশীকরণ বাতীত যার কোন রচনাই নাটকের লক্ষনাক্রান্ত নয় এদের মধ্যে 'স্বগীয় প্রহমনে' গ্রাম্য দেবদেবী সম্বন্ধে যে তীবু বান্ধ প্রকাশ করা হয়েছে, তা কেবল মাত্র নির্দোষ আমোদ উপভোগের উপযোগী নয়। একজনকে আঘাত দিয়ে যে আমাদের স্পষ্টি হয়, তা নির্দোষ ও উচ্চাক্তের আমোদ বলে কেউ স্বীকার করবেন না। 'বান্ধ- কৌতুকে র রচনার মধ্যে এই শ্রেণীন আমোদ স্পষ্টির প্রয়াস দেপতে পাওয়া যায় — একেই কৌতুকের পরিবর্তে বঙ্গের বা প্রেম বলা হয়ে পাকে। 'স্বর্গীয় প্রহসনো তারই পরিচয় আছে। স্বর্গীয় দীনেশ চন্দ্র সেন মহাশয়ের 'বঞ্দভামা ও সাহিত্য' প্রকাশিত হলার পর, তাতে লগিত লৌকিক সাহিত্তান বৃত্তান্ত পাঠ কলে তাকেই বাজ করবার উদ্দেশ্যে এই 'স্বর্গীয় প্রহমন' রচিত হয়।

রবীক্রনাথ প্রধানতঃ কবি, সেইজন্য চিরদিনই পাথিব ভোগ-বিলাসের প্রতি থাসজ—তিনি চিরাদিনেই বৈরাপোর বিবোধী। কিন্তু রবীজ্রনাথের সমসাময়িক কালে স্বামী বিবেকানদেব নেত্রে একদলে স্বার্থত্যার্গী বিবার্গী সন্ত্রাস্মী সম্প্রদানের স্বাষ্ট হয়েছিল। কেউ কেউ মনে করেন, এই আত্মতার্গী স্থান্যাসী সম্প্রভায়কে বাঞ্চ করেই রবীভ্রনাথের পুণীঞ্চ বাঞ্চ নাটক 'চিবক্মার সতা' রচিত হয়। কিন্তু প্রত্যক্ষভাবে স্বামী বিবেকানণ প্রতিষ্ঠিত मज्ञामी मञ्जूनायत्क लका करवर एम त्रवी-धनार्यन 'ित्तकुमाव পভা রচিত হয়েছিল, এমন কথা বলা কঠিন। পুথিবীব श्रमुर्येन श्रेटकृष्टिय मिर्य योज्यन करन नती धुनार्यंत कावा-सामग्रा সার্থক হয়েছে ; রবীজ্ঞ সাধনার মধ্যেই ভোগশক্তির বীজ ভিল । 'চিরক্মার সভাবি তাবই অভিব্যক্তি হবেছে মাত্র। বেধানে ना क्रिना मुख्यमार भनित्भय लक्ष्य भारक, नारस्रत सिंजनाक्रि राभारन অত্যন্ত তীৰ ও প্ৰতাক হয়ে ওঠে। কিন্তু গেখানে সাধারণ সমাজ লক্ষাত্ত হয়, সেখানে বাক্সের অভিবাজি ৩৩ ছালাম্য घर्य डेकेर ३ श्रीरंत ना । এकथा अ ३० रव तती धनार्थ (bl:श्रेत সামনে যদি কোনও বাস্তব আদৰ্শ লাভ করতেন, তা হলে তাকে যত সার্থক ভাবে জীবন্ত করে তুলতে পরিতেন, কেবল খাত্র কল্পনাকে আশ্রয় করে তাকে তেমন সার্থিক রূপাত্তি ও করতে পারতেন না। কল্পনাশ্রিত চরিত্রওলো তীব একট্ কাব্যধ্যী হয়ে উঠত। `চিবক্মার সভাবি বাঞ্চ নাটকে যে চরিত্রটি রবীন্দনাথেব প্রত্যক জীবনাভিজ্ঞতা-গত তা চক্রবাবুৰ চরিত্র। ব্রীজনাথের ভাতাদেব মধ্যেই একজনেৰ চৰিত্ৰ লক্ষা কৰে চন্দ্ৰবাৰুৰ চৰিত্ৰ পৰিকল্পিত ছয়েছে, গ্রথৰ নাটকে চক্ষবাৰুর গাদর্শের পতি বাস অপেক। নাট্যকারের সহান্ত্তির ভাবই অধিক প্রকাশ পেয়েছে। যদি চন্দ্রনাবুর উপরই নাট্যকারের মহানুত্তির ভাব ধ্বাপেক। প্রবল বলে এন্ড্র হয়, তথাপি একখা সতা যে অন্যান্য চরিত্রওলোও তীর সহানভতি থেকে একেবারে বঞ্চিত্রহুয় নি। রবীজ্রনাথের লাটক। कावा तहनाय ताङ्गितिरभगतक संयोदन आक्रमन कता भरमदण, মেখানে ব্যঞ্জ বা শ্লেষায়ক ভাব যেমন অত্যন্ত তীবু ঘণে উঠেছে---বাংলা সাহিত্যে এই তীব্তাৰ আৱ কোনও তুলনা হতে পারে না---'চিরকমার সভাবে এই বাজ ভাব তেমন তীবু হয়ে উঠুতে পাবে নি। এখেকেও স্পর্গ প্রমাণিত হুয় যে স্বার্যা বিবেকানন্দের महारामी मुख्यमायुक्त अकान्न छाटन सका कटन अहे नाम्न नाहिक ৰচিত হয় নি। রবীজনাথ ভাব কোন কোন বাজীয়ক রচনায তদানী তন রক্ষণশীল হিন্দু সমাজের প্রতিনিধি শশবর তর্কচাড়ামণি ও চন্দ্ৰনাথ ৰস্ত প্ৰমুখ ৰ্যজিকে যে তীবুভাবে থাক্ৰমণ কৰেছেন, 'চিরক্মার সভা'য় সে ভাবেব ব্যতিক্রম দেখা যায়। অতএব এতে ব্যক্তি কিংবা সম্প্রদায় বিশেষকে আক্রমণ করার পরিবর্তে বরং মানুষের দুরতিক্রমা দুর্বলতা ওলোর উপর তার মহানুভূতিপুণ দৃষ্টিপাতেরই পরিচয় পাওয়। যায়। সেইজন্য 'চিরকুমাব সভা' ব্যঙ্গাশ্বক রচনা হয়েও স্টিন্মী সাহিত্য বলে রুসোভীর্ণ হতে স্ক্ষ হয়েছে। 'বৈকুঠের ধাতা' 'চিরকুমার পভা'রই স্বজাতি इ.९४। मुट्ट यात এका नित्भाद्रभर्भ तत्न यम् इत कता गांग।

'বৈকুঠের খাতা'র জীবনদৃষ্টি গভীরতর বলে অনুভূত হবে। এর পরিমিত পরিসরের মধ্যে বৈকুঠের জীবনের গভীরতম একটি দিক স্তম্পই হয়ে উঠেছে। এর মূলে ব্যক্ষের ভাব আদৌ নেই—মাননিক দুর্বলতা ওলোর উপর সহানুভূতির ভাবই এতে প্রবল হয়ে উঠেছে; সেইজন্য রবীন্দ্রনাপের হাস্যরসাম্বক রচনার মধ্যে এটি আকারে সংক্ষিপ্ত হলেও একপানি উৎকৃষ্ট রচনা—সর্বোৎকৃষ্ট কিনা তাও বিচার করে দেপবার বিষয়। রবীন্দ্রনাপের 'গোড়ায় গলদ' বা 'শেষরক্ষা' হাস্যরসাম্বক (humourous) রচনা—এর মধ্যেও ব্যক্ষের ভাব নেই। কিন্তু এর বিষয়-বস্তু এতই অকিঞ্চিৎকর যে তার উপর ভিত্তি করে উচ্চাক্ষের কোন হাস্য্রসাম্বক রচনাও সন্তব হতে পারে না। 'গোড়ায় গলদ' কিংবা 'শেষ রক্ষা'র মধ্যে রবীন্দ্রনাপের কোনও উচ্চাক্ষের কৃতির প্রকাশ পেতে দেখা যায় না।

মানুমের প্রতি যার যথার্থ প্রেম আছে, মানুমের ভুলক্রটিওলো তিনি সহজেই ক্ষমার চক্ষে দেখতে পারেন। 'চিত্রা' কাব্য- রচনার ভিতর দিয়ে রবীন্দ্রনাথের গভীরতম মানব-প্রেমের প্রকাশ হয়েছে—'চিত্রা'র অনুভূতির মধ্যে আন্থরিকতার কিছুমাত্র অভাব নেই। রবীন্দ্রনাথের কাব্য-সাধনার মধ্যে স্থগভীর মানব-প্রীতির পরিচয় পাওয়া যায়, তাই তাঁর বাঙ্গাম্বক রচনার অন্তরায় স্থাষ্ট করেছে। অতএব রবীন্দ্র-সাধনার ভিতর দিয়ে এই মানব প্রীতিবোধ যতই গভীর হতে লাগল, তাঁর রচনা হতে বাঞ্চের ভাব ততই তিরোহিত হতে লাগল। কিন্তু তার অর্থ এই নয় য়ে, তখন থেকে তাঁর হাসারসাম্বক রচনাও লুপ্ত হলো। আগেই বলেছি শেষ জীবনে রবীন্দ্রনাথের হাস্যরসাম্বক রচনা এক নূতন আদর্শ লাভ কর্ল—তা বাগ্বৈদগ্ধজাত হাস্যরস (wit)। কবির জীবনাভিক্ততায় পরিণত ফল এর ভিতর দিয়ে প্রকাশ পেয়েছে বলে তার হাস্যরসাম্বক রচনার এই অংশই সর্বাপেন্স সার্থক হয়েছে।

ছাট করতে এলেম আমি অধরার সন্ধানে, সুবাই ধরে টানে আমাস এই যে গো এইপানে।

হাত পাতিয়া জগতের কাচে আমরা নিয়াচি অনেক, কিন্তু তোমার হাত দিয়া দিয়াছি ও অনেক। হে সার্বভৌম কবি, এই শুভদিনে তোমাকে শান্তমনে নমস্কান করি। তোমার মধ্যে স্কুদ্বের প্রম প্রকাশকে আজি বাবংবার নতশিরে নমশ্কান করি।

--শরৎচক্র চটোপাধ্যায়

মানৰ সভাতার রমেব আনন্দ ভাণ্ডার তিনি দানে পূর্ণ করেছেন; চিডার জগৎ তাঁর প্রতিভার আলোতে উজ্জুল। বিশু-মানবের মৈত্রীবন্ধন তাঁর কর্মের লক্ষ্য। মানবসমাজের উপর তিনি ভগবানের আশীবাদ। রবীজনাধকে জন্ম দিয়ে বাঙ্গলাদেশ ধন্য হয়েছে।

—- অতুলচন্দ্র গুপ্ত

একটা কুদ্র প্রাদেশিক সাহিত্য থেকে তিনি বাংলা সাহিত্যকে আজ বিশ্বেন দববানে সন্ধানের আসনে বসিমেছেন। এই বিপুল দানের, মানর প্রতিভাব এই অনন্যসাধারণ বিকাশের তুলনা গাই বিশুসাহিত্যের ইতিহাসে।

--বিভূতিভূষণ বন্দ্যোপাধ্যায়

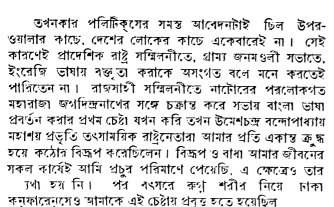
যা দেখেছি যা পেয়েছি তুলনা তার নাই। তাঁর কাছে শুধু পেয়েইছি। তারজন্য তাঁকে যে রক্ম যেবা করা উচিত ছিল, তা কখনো করে উঠতে পাবিনি। ঠুতাই আজ খেদেব অন্ত নেই। কখনো ভেৰেছি ভারতীয় সাধনার ধারায় তাঁর স্থান কিরূপে এবং তাঁৰ বাণীতে ভারতীয় সাধনার কি পরিপূর্ণ রূপ। ুএইয়ব নিয়ে তাঁব জীবনী রচনা কবব। নানা বাধায় তা হয়ে উঠেনি।

উপনিষদের বানী নিয়ে প্রাচীন যুগে বহু আচার্য বহু ভাষ্য লিখে গেছেন। গুরুদেব ও 'শান্তিনিকেতন' ও আরও নানা স্থানে উপনিষদের যেসব নব নব তাৎপর্য ব্যাপ্তা কবেছেন, তাতে উপনিষদেব ভাষ্যকারদের মধ্যে তাঁরও একটা স্থান থাকা উচিত। উপনিষদের বানী ও কবিগুরু রচিত গেট সব ভাষ্য নিয়ে একটি ভাষ্য প্রস্থাচনা কবা যেত। ভাবতীয় অনেক বড় বড় পণ্ডিতজন তা চেয়েছিলেন। তা করা যায়নি। এ দুঃৰ এখনও আমার মনে থাছে।

--ক্ষিতিমোহন সেন

### 

গোপাল হালদার



১৩৩৬ বাং সালের (১৯২৯ ইং) একটি লেখায় রবীন্দ্রনাথ এই ব্যাপারটি স্মরণ করেছিলেন তখন অবশ্য রাজনৈতিক সন্মিলনীতে বাংলা ভাষা স্বপ্রচলিত। যে নাটোর সন্মিলনীর কথা উদ্লেখিত হয়েছিল তা ১০০৪ বাং (১৮৯৭ ইং) সালের কথা। সেখানকার বিবরণ অবনীন্দ্রনাথ আরও সর্ম ভাষায় বলেছেন। তাঁরা সেদিনের তরুণের দল। স্থির করেছিলেন সম্মিলনীর শেষে ধন্যবাদ দিতে দাঁডাবেন তাঁদের নেতা রবীন্দ্রনাথ। তিনি বাঙল। ভাষায় বজুতা করবেন আর তাঁরাও গেজন্য সভা পেকে চেঁচিয়ে দাবী জানাবেন, ''বাঙলা। বাঙলা।' তাঁদের উদ্দেশ্যটা গেৰার গিদ্ধ হয় নি—তার পূর্বেই ভূমিকম্পে সভা লণ্ডভণ্ড হয়ে যায়। পর বৎপরও ঢাকায় ও বাংলা ভাষায় বিশেষ স্থানিষা হয় নি। বাংলার প্রাদেশিক সন্মিলনীতে বাওলা ভাষার প্রথম প্রতিষ্ঠা স্বদেশী যুগের শেষ-পর্ব ইং ১৯০৮ পাবনা-সন্মিলনীর সভাপতির অবিবেশন.—সভাপতিও সেবার রবী**জ্রনাণ, আর তাঁর** সে অভিভাষণ তো খাজ ঐতিহাসিক বস্তু--'স্বদেশী সমাজের ব জবা যাতে কাৰ্যক্ৰম শুদ্ধ রবীক্ৰণাথ উপস্থিত করেন। প্রাদেশিক সন্মিলনীতে বাঙলায় অভিভাষণ পরে দেশবন্ধু চিত্রগুনও পাঠ করেন—''তার সে অভিভাষণেরই নাম ছিল বাঙ্গলার কথা।'' বাঙলা ভাষা তখন প্রবৃতিত ২তে চলেছে। সাধারণ সভায় বাঙলা ভাষা প্রতিষ্ঠিত হয়ে যায় অসহযোগের সময়ে। কারণ, তখন বোঝা গেল ওপরওয়ালার কাছ আবেদনটা ইংরেজিতে পেশ করা হলেও তার পিছনে জন-সাধারণের বলান সঞ্চারিত ना कदरा श्रीदित हन्ति ना। আর জন-সাধারণকে সে উদ্দেশ্যে সচেত্রন করতে হলে জনসাধারণের ভাষা না ব্যবহার করে উপায় নেই। বাঙলা দেশের সন-সভার ভাষা তাই অসহ-যোগের কাল থেকেই বাঙলা হয়ে উঠতে থাকে। কিন্তু রাজ-নীতির ভাষা তখনো সম্পূর্ণ বাওলা হল না—আইন সভার রাজ-



নীতিরও না, আর বিজ্ঞ-সমিতির রাজনীতিরও না। এ কথা ভাৰ্তে তথাপি আশ্চৰ্য লাগে যে, একদিন এদেশে 'পাৰলিক মিনিং' বা জনসভায়ও ইংরেজি বজুতাই ছিল প্রচলন—আর বাঙলার প্রবেশ ছিল অসম্ভব। এমন কি নিধিদ্ধ। এমন অবাস্তব অবস্থা সম্ভব হয়েছিল কারণ ঐ রাজনীতি ও ছিল একান্ত অবস্থিব। বাঙলা ছাড়া ইংরেজি গেদিন জানত আরও কম লোক : কিন্তু তাঁরাই ডিলেন রাজনৈতিক অধিকার-কানী, আর তাঁদের কৌশল হল 'চোস্ত ইংরেজি বলে বা লিখে ইংরেজের নিকট নিজের যোগ্যতার পরীক্ষা দেওয়া : সেই ই:রেজি পরীক্ষার জোরে শাসন বিভাগে এই ইংরেজি শিক্ষিতদের অধিকতর সংখ্যা স্থানাভ ('greater association of Indians in the administration of India ) ৷ তাই, এরূপ শিক্ষিত শ্রেণীর রাজনীতিম্পেত্রে বাঙলা ভাষার প্রচলনের জন্য সাগ্রহ ১৩দিন বৃদ্ধি পাবার কথা নয় যতদিন তাঁরা না ব্ঝুলেন--যা কিছু সুযোগ-खावेशा लां कतरा शरान्य blर जन-मगर्भन, यात जन-मगर्भन লাভের প্রথটা ইংরেজি হতে পারে না—তা বাওলা দেশে বাওলা ভাষাই হতে বাধ্য। কখাটা স্বদেশী যুগেই স্পর্গ হয়, কিন্তু অভ্যাসটা আয়ত্ত করতে দরকার হয়েছিল ভারপরে আরও প্রায় পনের বংসর—যখন সতাই এল রাজনৈতিক গণ-থানোলনের প্রয়োজনানুভূতি।

রবীজ্রনাথ অবশ্য শুধু বাঙালীর রাজনীতির ভাষাকে বাঙল। করতে চেয়েছেন ওপরওয়ালার ওপর জনতার চাপ-স্থাই করার দায়ে নয়। আৰু ভুৰু রাজনীতিতে ৰাঙলা ভাগার প্ৰভুন্ও रय जीत डेरफ्ना फिल, अभन नय। 'शिनु स्मलात' मरना फिर्स তাঁর বালোর উদ্বোধন। তাই রবীজ্ঞনাপের স্বদেশ চিন্তায় ভাষার রাজনীতির বা দর্গান্তের রাজনীতির স্থান ছিল না, দেশ-গঠনের, জাতি-গঠনের ভাবনা ও প্রয়াসই ছিল তাঁর মুখ্য রাজনীতি। অর্থাৎ 'আধুশক্তিই' ছিল তার মূল কথা, ভিকাবৃত্তি নয়। দ্বিতীয়তঃ, ঐ 'মেলা' বা আমাদের দেশীয় ঐতিহ্যে জন-সাধারণের স্বোক্তা-সমাবেশও ছিল তাঁর স্বাদেশিক ভাবনা-প্রসারের মধ্য পদ্ধতি। মার্কামার। 'রাজনীতি' বা প্রস্থাব-পাশ-করা রাজনীতি কোনোটিতেই তাঁর উৎসাহ ছিল না। দেশকে তিনি দেখতেন সাধারণ দেশবাসীকে বাদ-না-দিয়ে। তাই দেশবাসীকে প্রবন্ধ করাই ছিল তাঁর মতে জাতির আরুণজিতে উঘুদ্ধ হওয়া—আর সে জন্য বিশেষ করে পল্লী-সংগঠনই তাঁর মতে জাতি গঠন, यात हम जत्मारे मार्थात्रवे मानुत्यत जोषा जैति कोछ् धेवीन बोहन । এত এখানে আলোচা নয়—বুঝবার মতো কথা বা, তার স্বাদেশিক চিন্তার মূল বনিয়াদ ছিল একদিকে স্বদেশী-সংস্কৃতির প্রতিষ্ঠা, অন্যদিকে ''স্বদেশী সমাজের'' প্রতিষ্ঠা। সাধারণ শিক্ষা বা

সাধারণের জীবন-যাত্রার কথা সাধারণের ভাষায় না বলে বিদেশীয় ভাষায় বলা রবীন্দ্রনাথের নিকটে প্রথম থেকেই একটা অবাস্তর ব্যাপার। অন্ততঃ ইং ১৮৯২তে যথন 'শিক্ষার হেরফের' লিখিত হয় তথন থেকে এ বিষয় রবীন্দ্রনাথ অবিশ্রাম লেখনী চালনা করেছেন। তাঁর শিক্ষা-তত্ব ও তাঁর শিক্ষা-প্রয়াস তাঁর জীবনের একটা মহৎকর্মযক্ত 'শিক্ষার বাহন' নিয়ে আলোচনা তার একটা বড় দিক। বাঙালী জীবনযাত্রার অন্যান্য ক্ষেত্রে, বাঙলা ভাষার প্রসারের কথা সে তুলনায় ছোট, সাধারণের কাজে বাঙলার প্রচলন করার তারই একটা অংশ। তথাপি ১৮৯৭ এর সেই নাটোর সম্মেলনের প্রেক্তার এই প্রায় ঘাট-সত্তর বৎসরে বাঙলা দেশের স্বর্সাধারণের কাজে খামরা বাঙলাভাষার কত্যানি প্রসার করেছি তা একবার ছিজাস করা যেতে পারে এই রবীন্দ্র-জন্ম শতাবদী উপলক্ষে।

দু একটা কথা হয়তো এ প্রসম্পেও প্রথমেই বুঝে রাখা দরকার জন-সাধারণের কাজে বাঙলার পচলন যতাটা স্বাভাবিক ততাটা সহজ্যাবা নয়। একমাত্র বাঙলা ভাষা সরক্ষেত্রে সর্ব সময়ে প্রচলিত থাক্বে, এমন কথা এ দেশের বিশেষ অবস্থায় কেউ বলবে না। রবীঞ্জনাথও বল্ডেন না। তিনিও ইংরেজি ব্যবহার কবতেন, এমন কি, যে ভাষায় মূল রচনা লিপেছেন। প্রয়োজন মতো ইরেজি, হিন্দী, উড়িয়া প্রভৃতি ভাষা ব্যবহার করতেই হবে, কোনো ভাষাই স্বাংশ তাজ্য নয়। তবে বাঙালী দেশে বাঙলাব শিক্ষা দীক্ষায়, কাজেকর্মে বাঙলা ভাষাই হবে সাধারণ ভাষা—এই হল মূল নীতি।

একথা বোঝা উচিত। এই মূল নীতি না মানলেও ইংবেজ শাসকেরাও মানতেন যে, দেশের মানুষকে যা বলা প্রয়োজন তা বিদেশীয় ভাষায় বললেই শেষ হয় না। দেশেব ভাষায়ও বলতে হয়। ভারতবর্ষের মতো বছভাষিকে দেশ শাসন-কালে তাঁরা ইংরেজিকে তাঁদের রাইভাষা করেছিলেন, তা ঠিক।। কিন্তু थ्रभान-थ्रभान, याघेन, निर्फ़र्ग, ফরমাস, বিজ্ঞপ্তি এসবকে বাঙলা, উর্বু, তামিল, প্রভৃতি প্রত্যেকটি ভারতীয় প্রধান ভাষাতেই কি তীরা অনবাদ না করে পারতেন? স্থাৎ, সম্প্র ভারতবর্ষে একমাত্র ইংরেজির যোগে রাজকার্য তথনো চলে নি : এখনো হিন্দীর জোরে চলতে পারে না—চলে না। ভারত-রাষ্ট্রে দিক থেকে একটি প্রধান রাইভাষা খাকুতে পারে, যেমন, ইংরেজি আছে, এবং হিন্দী করবার চেষ্টা আছে। কিন্তু ভারতরাষ্টেও একাধিক রাষ্ট্রভাষার প্রয়োজন খাকে। সেইরূপ রাজ্যের ক্ষেত্রেও विक्रमाय वंशन अवः मार्थात्व ताकाजाया विक्रमा घटन ३ वंद्याकन মতো ইংরেজি, গোর্খালি, হিন্দী, ওড়িয়া প্রভৃতির ব্যবহার বিহিত হওয়া উচিত। মলকথানি হল—গণতান্ত্রিক দেশের রাজকর্ম সাধারণতঃ সে ভাষাতেই চলবে যে ভাষা দেশের সাধারণ মান্যের (यगन, वाडलाग वाडालीव।

ষাধীনতা লাভেন পর এ বিষয়ে চেটা পশ্চিম বাংনার বাজকার্য শুরু হয়েছিল। কিন্তু ক্রমে কর্তুপক্ষের তাতে উৎপাত্র অভাব দেখা দেয়। কেন তা আমরা জানি। কিন্তু সে কথার না গিয়ে আমরা আলোচনা করতে পারি—-সম্প্রতি অবস্থাটা কী। ১৯৫৭ইং সালে বিধান পরিষদে আমরা এই সমাগত রবীক্রণত-বাষিকীর কথা উল্লেখ করে অনুবোধ করেছিলাম বে, পশ্চিম বাঙলার কর্তুপক্ষ যেন তথন (১৯৫৭ইং থেকে) এমন ভাবে

প্রস্তুত হন যাতে বাং ১৩৬৮ এর ( ইং ১৯৬১ ) পঁচিশে বৈশাধ থেকে পশ্চিম বাঙলার রাজকার্য সাধারণ ভাবে বাঙলাভাষ। চালিত হয়। তপন পর্যন্ত কর্তৃপক্ষ এ কথায় নীরব থাকেন, নীতি হিসাবেও এই কথাটি গ্রহণ করেন নি। পরে ১৯৫৮ইং সালে আইন সভায় সৰ্বসন্মতি ক্রমে সেই নীতি পৃহীত হয়। কিন্তু এ পর্যন্তই তা কার্যে পরিণত করবার জন্য সরকার পক্ষে তুখন কোনো উদ্যোগ দেখা গেল না। রাজকার্য বাঙলায় পরিচালিত করতে হলে কিছু কিছু ব্যবস্থা গ্রহণ করা প্রয়োজন। যেমন, বাঙল। টাইপুরাইটিং ও বাঙল। শটিহ্যাও-দক্ষ কর্মচারীর এবং কিছু পরিভাষা-প্রণয়ণের। প্রতিবৎসর আমরা এ সবের জন্য কী কী উপায়ে গ্রহণ করা প্রথম দরকার সে সূব ব্যবস্থাও উপায়ের কথা ও প্রস্থাব সরকার পক্ষের নিকট করেছি। কর্তপক্ষ ভাতে একবারও কর্ণপাতও করেন নি। এই বৎসরই গত বাজেট সেসনে ১৯৫৮ এর প্রস্তাব উল্লেখ করে যখন অধ্যাপক নির্মল ভট্টাচার্য বিশেষ প্রস্তাব তুললেন তপন মুধামন্ত্ৰী মহাশয় প্ৰথম মুখ ফুটে বলুলেন--কী বাধা বা অস্তবিধা। তাঁর একটি কথা অবশ্য শটিসাও, পরিভাষা, আখিক প্রশাসন বিভাগীয় আপত্তি, ইত্যাদি। তা ছাড়া, এই আশ্বাস এবার তিনি দেন যে, ১৯৫৮ এর প্রস্তাব অনুযায়ী আইনের খগড়া তৈরী হচ্ছে। বারেবারে তাঁকে অনুরোধ করেও তাঁর থেকে এর বেশি প্রতিশ্রুতি পাওয়া যায় নি—সে খসড়া প্রস্তুতির কাজ হরান্মিত হবে, এবং পঁচিশে বৈশাপের দিনে ব। তৎপূর্বে তিনি নীতিগত ভাবে বাঙলা ভাষার এ স্বীকৃতি দেবেন। বলা-বাছল্য, ১৯৫৮ সালের আইন সভার শাখার স্ব্সন্মত প্রস্থাবের পরে এই সরকারী স্বীকৃতি অর্থহীন। সেই জনাই অর্থহীন তাঁব সাম্প্রতিক বিবৃতি। তাতে একটি ক্রপাই প্রমাণিত হয়, ইং ১৯৫৮ সনের পূর্বে বা পরেও তা। এবং প্রস্তাব পাশ হওয়। সত্তেও এ বিষয়ে সরকার কিতৃমাত্র উদ্যোগী নন। শটিহ্যাও টাইপরাইটিং এবং ; পরিভাষা সম্বন্ধে যে কথা এখন বিবৃতিতে বলেছেন তাতেও কিছু-মাত্র কার্যকর ব্যবস্থা গ্রহণের চিহ্ন নেই। তিন বৎসর ধরে আমরা সরকারকে বারবার বলেছি (১) বাংলা টাইপরাইটিং যন্ত্রের উন্নতির প্রয়োজন বোধ হলে ১ লক্ষ টাকার একটি পারিতোঘিক ঘোষণা করুন্--দেধবেন ইংরেজ জার্মান, মার্কিন প্রভৃতি যন্ত্র-वानमाग्रीत। है भारमत भरका जा टेज्ती कतरनहे कांत्र रेम यह-विकर्य मुनाका ३ करन छोरमत यनामाना । यात शांतिरछोषिक না ঘোষণা করে শুধু সরকারী অনুরোধ জানালেও সোভিয়েত, চেক পূর্ব জার্মান যম্ব্রোম্ভাবকর। উন্নত যন্ত্র তৈরী করে দিতে পারবেন। যে-কালে গোভিয়েত অনবাদ-যন্ত্র তৈরী করছে. পরি-সংখ্যানের জটিল যন্ত্র তৈরী করতে. টাইপ রাইটিংএর যন্ত্রের উন্নতি একটা কঠিন বিষয় নয় –অবশ্য যদি পশ্চিম বাঙালার সরকার ত। সত্যই কামন। করেন। (২) বাঙালা-শটহ্যাও-টাইপ-রাইটিং শিক্ষার ব্যবস্থ। করুন--শিক্ষাদাতাদের সাহায্য করুন, এবং অন্তত বৎসরে ২০টি বাঙুল। অনাস বা এম-এ পরীক্ষাত্তীর্ণ ছাত্র কয়েক বংসর ৭০।৭৫ টাক। বৃত্তিদান করুন। তাদের মধ্যে যার। যোগ্যত। অর্জন করবে তাল্ডে গরকারী চাকরির স্ত্যোগও থাকবে। এ ব্যবস্থা গ্রহণ করলে । বেকারের বাজারে বাঙলা দেশে টাইপিই-এর অভাবও হবে না। (৩) পরিভাষা-পরিষদ পনর্গঠিত ও স্থায়ী করে গরকারের উপদেষ্টা করে তাদের স্থাপিত করুন। জ্ঞান ও বিজ্ঞানের নূতন আবিষ্কার প্রতিদিন হচ্ছে; কাজেই, পরিভাষ। পরিষণও স্থায়ী হওয়৷ উচিত, বৎসরে বৎসরে তার৷ পরীক্ষ৷

করে পরিভাষা গ্রহণ ও বর্জন করবেন,—এই ছিল স্বর্গত রাজ-শেখর বস্ত্র মহাশয়ের উপদেশ। একথা কী সরকার কী বিশ্ব-বিদ্যালয় কেউ বুঝতে চান না। তথ্তা নয়, অশিক্ষিত-পট্রের. অধ্যিকা এসৰ অঞ্চলে দুর্ভেদ্য, তা রবীক্রনাথেরও অভিজ্ঞতা। কল্পিত বা উন্তট পরিভাষা এসৰ মহলের 'রসিকতার' একমাত্র উৎস। यत्नक मगरा ठा प्रति यनापन गरन शरा शरा সরস্বতী এঁদের নিকটে বশ থাক, তুচ্ছ তথ্য নিবেদনের দায়িত্বও 'শিরসি মা লিখ, মা লিখ, মা লিখ।' পরিভাষা সম্বন্ধে এঁদের দুশ্চিন্তা ঘটবার আগে এদেশে রাজা রাজেন্দ্র লাল মিত্র প্রমুখ পণ্ডিতের। বহু কথাই ভেবে গিয়েছেন। ভাবনার শক্তিও তাদের ছিল, সম্ভবতঃ বিদ্যার সঙ্গে কাওজানও তাদের কম ছিল না। এমন কি এযুগেও সে সব গবেষণা সমেত এই পরিভাষার প্রস্তাব যে বিশিষ্ট পণ্ডিতদের সভায় আলোচিত হয়েছে, সে বিষয়ে যে অতি-যুক্তিসিদ্ধ মন্তব্য বাঙলা দেশেরই ভাষাবিদ পণ্ডিত প্রণয়ন করেছেন, আর অধ্যাপক স্থনীতিকমার চটোপাধ্যায়ের সে ইংরেজি মন্তব্য যে পুস্তিকাকারে এই কলকাতা শহরেই (বিদ্যোদয়-প্রেস থেকে) প্রকাশিত হয়েছে,—এ কথাটা বার বার বললেও জানেন না আমাদেরও মঞ্জিসভা ও তার মন্ত্রণাদাতারা, বিদ্যালয়ের যন্ত্রীবর্গ ও যন্ত্রণাদাতারা।

আরও হাস্যকর যুক্তিও আছে—যেমন, প্রশাসক (ও কোনো কোনো মন্ত্রী) মহাশ্যরা নাকি ইংরেজি বাতীত বাঙলায় নিজেদের বক্তব্য বলতে অস্ত্রবিশ বোধ করেন। কপান এর্বসত্য হতে পারে। কারণ বাঙলা মাতৃভাষা, কিন্তু তা শেখা হয় নি, অতএব তাতে মনোভাব প্রকাশ স্তর্মু ভাবে করতে না পারলেও দেশের লোকে বুঝাবে। কিন্তু ইংরেজি প্রভাষা, শত বেত্রা- যাতেও যে তা আয়ত্ত করা দুঃসাধ্য অতএব তা অপরের পাকে বোঝাই অসম্ভব আইন সভায় তা প্রতিদিনই উপলব্ধি করা যায়। এমন কি প্রকাশক দপ্তরের লিখিত আইনও নির্ভুল ইংরেজিতে লেখা হয় না। ইংরেজির যে 'দৌড়' দেখা যায় তাতে মনে হয় —বাঙলা ভাষার অপেকাও ইংরেজিভাষা অপরিণত ও অ-বিক্শিত, আর না হয় বভারা ও লেখকেরা যে ভাষা বলেন তা ইংরেজি নয়—বংরেজি বা 'বাংরাজি।'

এই এখন অবস্থা— যাঁরা জেথে ঘুমোন না, চোধ ধুলে দুমোন, তাঁদের জাগাতে অন্ততঃ ১৮৯২ পেকে চেটা করে রবীক্রনাগও পারেন নি। বর্তমানে পারে দু দল— এক দল সংবাদপত্র,
যারা মালিকের চালনা সত্বেও একেবারে এ বিষয়ে উদাসীন হন
না—আসামে ও কাছাড়ে বাওলা চলার পেকে পশ্চিম বাওলায়
বাঙলা প্রসার কম জরুরি কাজ নয়—কম আয়াস সাব্য ও তা হবে
না। দ্বিতীয় দল—জন সাধারণ দাজিলিং এর পোর্থাদের অনুসরণ।
তারা এখন কর্তুপক্ষের চৈত্ন্য সম্পাদন করছেন গোর্গালির

বিষয়ে। এ পথ কিন্তু না গ্রহণ করতে হলেই মঞ্চল।

এই রবীক্র শতবাধিকী উপলক্ষে আরও দু'একটি দিকেও এখন দৃষ্টি দেওয়া প্রয়োজন। রবীক্রনাথের কলকাতায় জন্ম মৃত্যুও কলকাতায়। সেই কলকাতার পৌর-প্রতিষ্ঠানের নানা দায়িত্বের মধ্যে একটি দায়িত্ব কবির উদার মান্সিকতার প্রতি শ্রদ্ধা রেখে কবির মতিভাষা ও এ শহরের জন-গণের ভাষাকে যথাযোগ্য প্রতিষ্ঠা দান। কলকাতায় শুধু বাঙলা ভাষীরাই খাকেন না এ কথাটি নিশ্চয়ই মনে রাখা দরকার। কিন্তু পৃথিবীর কোন্ মহানগরীতে শুধু একভাষী লোকই বাস করে? লওনে করে? নিউইয়র্কে করে? না, সাংহ্যাই-তোকিওতে করে? অবশ্য ভারতীয় মহানগরী ( কলকাতা, বোধাই, প্রভৃতি) সমূহের অবস্থা অন্যরূপ ; কারণ ভারত যে বহু-ভাঘিক রাষ্ট্র। বহু ভাষিক তাই এক অর্থে কলকাতা, বোদ্বাই ন্যাদিল্লী। কিন্তু তেমনি সত্য এই যে, একটি প্রধান সাধারণ ভাষা আছে কলকাতার। কলকাতার পৌর-প্রতিষ্ঠান নিশ্চয়ই ইংরেজি সম্পূর্ণ বর্জন করবেন না কারণ, কলকাতার বছলোকের তা মাতৃভাষা। তথাপি ধাঙল। ভাষাকে প্রাধান্য না দিলে কি করে ভারা কলকাভার মান্যের প্রতিষ্ঠান হবেন? তাঁদের পৌর-মভার হাসি-কান্না হয়তো এখন প্ৰধানতঃ বাঙলাতেই হয়। কিন্তু তাই কি যথেষ্ট।''

কাঁ করা যায়—এ অবশ্য আজ এ প্রশঙ্গে আলোচ্য নয়। কিও আমার প্রস্তাব এ নর যে, আরও বেশি করে কলকা তার রাস্তার পুরাতন নাম বদলে বাঙালীর নাম তাতে জুড়ে দেওয়া হোক—বাঙলা হরফে। নতুন রাস্তার বেলা যাই হোক—পুরনো রাস্তার নাম বদলানো হচ্চে ইতিহাসকে ছিল্ল করা—যার দৃষ্টান্ত প্রিনসেপ-এর নাম পালীনো। আর 'আচার্য', 'বিপ্লবী' প্রভৃতি নামের পূর্বে জুড়ে রাস্তার নামানিকে দার্ঘান্তিত করে কি লাভ?—অবশ্য টেলিগ্রামের মাঙল বাড়ে। ঙবু 'নেতাজী' বা 'সভাষ এর নাম ঙবে যদি কেউ না বোঝো তা হলে নাম, 'নেতাজী' ওভাষ চক্ত নোস ব্রাট, বললেই কি সে হতভাগা বেশি বুঝবে? তবে 'সরোবর' 'ময়দান' 'চত্তর' 'বাগ' 'বাগান', 'সরক', 'পথ', 'গলি' প্রভৃতি কপগুলি অচল না হওয়াই ভালো।

কিন্তু আমার প্রস্তাব ওবিষয়ে নয়—আমেরিকার বছ শহরে বছভাষা লোকদের ইংরেজি শিপিয়ে 'মাকিন' করে। কলকাতার পৌর-প্রতিষ্ঠান কি কলকাতার মতো শহরে কিছুটা বাঙলা প্রমারের চেটা করতে পারেন না অন্য কোনো ভাষাকে কিছুনাত্র আয়ত্ত না করে? বাঙলা জনশিক্ষার প্রতিষ্ঠান, প্রাথমিক বাঙলা শিক্ষার ব্যবস্থা, এবং সিনেমায় অধিকতর বাঙলা চিত্রের ব্যবস্থা করা কি একেবারে দুংসাধ্য। সিনেমার ব্যাপারে তো বলা যায়—অন্ততঃ শহরবাসার কচি নীতির দিক পেকেও বাঙলা চিত্র প্রচন বাঞ্ধনীয়।

অন্তের লাগি মাঠে
লাঙলে মানুষ নাটিতে আঁচড় কাটে ;
কলমের মুখে আঁচড় কাটিযা
খাতার পাতার তলে
মনের অন্ত তলে।

ধনীর প্রাসাদ বিকট কুষিত রাষ্ট বস্তুপিও বোঝায় বদ্ধবাই। মনে পড়ে সেই দীনের রিজ ধরে বাহু বিমুক্ত আলিঙ্গনের তরে।।



## 

ডঃ বিজনবিহারী ভট্টাচার্য্য

যাহা ক্রমাগতই সংসরণ করিতেছে, চলিতেছে, স্থানুর মত এক স্থানে স্থির হইয়া থাকিতেছেনা তাহাই সংসার। কিন্তু এই যে চলা ইহা তো একমুখী নয়। শুবু যাওয়াও নয়, শুবু আগাও নয়—যাওয়া এবং আগা এই দুইয়ে মিলিয়াই জগৎ সংসার। জীবন মৃত্যু এখানে এক হইয়া বিরাজ করিতেছে। মরণ এ সংসারের অবিচ্ছেদ অজ, তাহাকে পর করিয়া তুলিলে জীবনানও খও ক্ষুদ্র হইয়া দেখা দিবে।

''মরণকে তুই পর করেছিম, ভাই, জীবন যে তোর স্কুদ্র হ'লে। তাই ।''

কিন্তু সাধারণ মানুষ এই মরণকে ভয় পায়, আসর মৃত্যুকে দরে সরাইয়া রাখিবার জন্য তাহার ব্যাকুলতার অন্ত নাই। মানুষ যখন প্রাণিনাত্র তখন অন্যান্য প্রাণীরা সঙ্গে তাহার এইখানেই খুব বড় রকমের মিল। বৃক্ষ-লতার মত পশু-পক্ষীর মত তাহার প্রবল জিজীবিষা। মৃত্যুর সহিত তাহার অনন্ত সংগ্রাম। স্তুনিশ্চিত প্রাজ্য সড্ভেও সে সংগ্রামের শেষ নেই।

কৰি মানুষকে প্ৰাণিলোক হইতে মহামানৰ লোকে উন্নীত কৰিতে চাহিলাছেন। তিনি বলেন, ''ধাৰা কেবল প্ৰাণীমাত্ৰ, মৃত্যু তাদেৱ পক্ষে একান্ত মৃত্যু মানুষেৱ জীবনে মৃত্যুই শেষ কথা নয়।''

মাণুষ যাহাকে শেষ মনে করে, তাখা তো শেষ নয়। সে শুৰু কল্পনা মাত্র।

''শেষ নাহিষে শেষ কথা কে বলবে ?'' বাহিরে যাহাকে অবসান বলিয়া বোধ ইইতেছে, কার্যতঃ তাহা অবসান নয়, তাহা নবারন্তের সূচনা।

> ফুরার থা তা ফুরার শুরু চোঝে, অন্ধকারের পেরিয়ে দুয়ার যায় চলে আলোকে। পুরাতনের হৃদর টুটে আপনি নূতন উঠবে ফুটে, জীবনে ফুল ফোনা হলে মরণে ফল ফলবে।

সারা জীবন ধরিয়া যে পাধনা, মৃত্যুতে তাহাই সার্থক হইয়।
উঠিবে। তাই মৃত্যুকে কেবল বিচ্ছেদ ভাবিয়া ভয় পাইলে
চলিবে না। তবু লোকে ভয় পায়। সারা জীবন ধরিয়া শানুষ
স্থূল উপকরণ সম্ভার সংগ্রহ করিয়া এই ক্ষিত ফাঁকটুকু ভরাইবার
জন্য প্রাণপাত পরিশ্রম করিয়া মরে! তাহার কারণ মৃত্যুর
তত্ত্বী সে ঠিকমত উপলব্ধি করিতে পারে না।

মৃত্যাটা হয় কাহার? আম্বার তো মৃত্যু নাই। আম্বা—

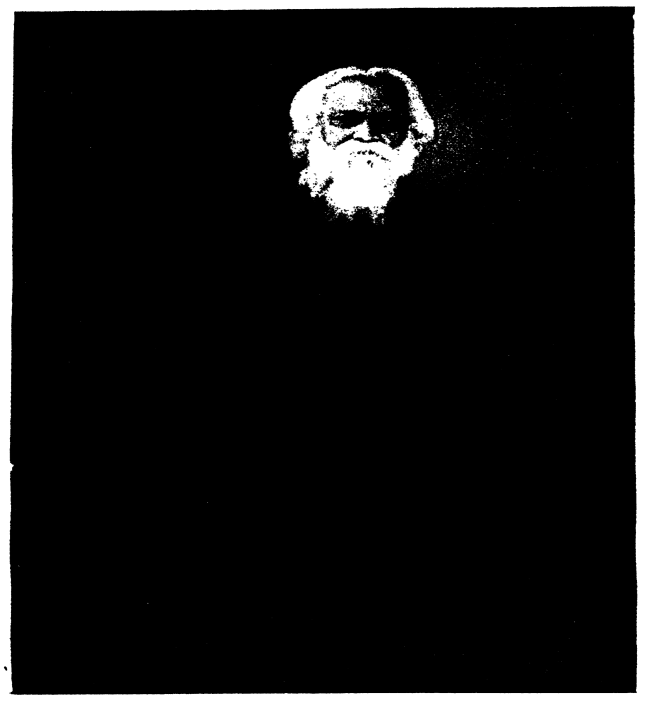
ান জায়তে ম্রিয়তে থায়ার জনমও নাই মৃত্যুও নাই। মরে এই সহংটা, যাহার মধ্য দিয়া আয়ার প্রকাশ। আয়ার জন্ম মৃত্যুর মধ্য টিয়া চলিয়াছে। কবি বলেন, ''আয়া --- চিরুয়োত নদীর মত। অনাদি তার উৎপত্তি শিপর, অনস্ত তার সঞ্চার ক্ষেত্র। অনাদি তার উৎপত্তি শিপর, অনস্ত তার সঞ্চার ক্ষেত্র। --- এই আয়া যে দেশ দিয়ে যে কাল দিয়ে চলেছে তার পতিবেপে সেই দেশ ও সেই কালের নানা উপকরণ সঞ্চিত হয়ে তার একটি সংস্কাররপ তৈরি হতে পাকে—এই জিনিঘটি কেবলই তাঙ্গছে, পড়ছে, কেবলই আকার পরিবর্তন করছে। কিম্ব স্থি কোনো কোনো অবস্থায় স্থাইকর্তাকে ছাপিয়ে উঠতে পারে। এমন হতে পারে অহংটাকেই তার স্থূপাকার উপকরণ সমেত দেখা যায়—আয়াকে আর দেখা যায় না। এহং চারিদিকেই বড় হয়ে উঠে আয়াকে বলতে থাকে,—তুমি চলতে পারে না, তুমি এইপানে পেকে যাও; তুমি এই ধনদৌলতেই থাকে।, এই পাতি প্রতিপত্তিতেই পাকে।।''

অহংএর ধার। আত্মা যথন এইভাবে বেটিও হইয়। পড়ে তখনই তাহার গতি ব্যাহত হয়, তাহার প্রবাহ অনম্ভের দিক হুইতে ঘুরিয়া বিপথে সঞ্জরণ করে। তথাপি অহংএর প্রয়োজন আছে, এ কথা অশ্বীকার করিলে চলিবে না। নদীর কূল তাহার वांशा वरि किंग्र ये कुलंशे निषीत निषी बतका करता कुल ना পাকিলে বাঁধ ভাগু বিক্লিপ্ত বিপর্যস্ত জলরাশি বন্যায় আকারে বিপ্লুত হইয়া পড়ে। একাকার জলরাশির মধ্যে নদীর বেগবান প্রবাহ আপন গতিবেগ হারাইয়। নিব্রিয় ভাব ধারণ করে। আমাদের আন্মার পক্ষেও ঐ কারণেই অহং রূপ কূলের দরকার। কিন্তু কূল যদি দুই দিক হইতে আগাইয়া আযিতে থাকে এবং শেষ পর্যন্ত নদীর প্রবাহ পথেই বাধা হইয়া দীড়ায়--ত্রধনই নদী আর নদী খাকে না, সে মজিয়া শুষ্ক চর হইয়া পড়ে। আঝার ক্ষেত্রেও ঠিক তাই। অহং রূপ কূল যথন আশ্বার আনুগত্য না করিয়া নিজেই প্রধান হইয়া উঠিতে খাকে তথন নিজেও ব্যর্থ হয় এবং আশ্বাকেও ব্যর্থ করে। আশ্বার সীমা এই অহং। আস্থার রূপও এই অহং। আস্থা এই সীমার মধ্যে থাকিয়া এই রূপের মধ্যে খাকিয়া নিজেকে প্রকাশিত করিতেছে।

কিন্তু এই গীমা এবং রূপকে অর্থাৎ এই অহংকে যে মানুষ অত্যন্ত বড় করিয়া দেপেন মৃত্যু তাহাকে ভয় দেপাইতে পারে না। প্রাণের বাহন এই যে আমাদের দেহটা, ইহার জরা-মৃত্যু আছে, নোগ শোক আছে, দুঃপ তাপ, ফভি-অপমান, বিরোধ বিদ্বেয় আছে। সংসারে এ সব অপরিহার্য। কিন্তু মত্য প্রাণের এই অতিকুদ্র পরিধিটুকুর মধ্যেই তো মানুষের জীবন মাবদ্ধ নহে। বুদ্ধির দৈন্য বশতঃ আমর। অনেক সময় আশ্বার



IN GERMANY আর্থাণীতে



IN GERMANY (1926)

প্রতি যথোচিত শ্রদ্ধা রাখিতে পারি না, কিন্তু মানুষ্যত্ত্বে সত্যকে জানিবার মত শক্তি गাঁহাদের আছে তাঁহার। বৈষ্ক্রিকতার মোহে এই বিপুল বিশ্ব হইতে নির্বাসিত নহেন। তাঁহাদের মৃত্যুগ্নী শক্তি এ সংসারের স্থূল উপকরণ সপ্তারের উর্প্পে ডাঁঠায়া মানবাষ্মারই জয়গান করে। তাঁহারা জানেন জীবনের মাঝখানে মৃত্যু যে বিচ্ছেদ আনে তাহা ছেদ নহে।

মৃত্যু জীবনে একটা ফাঁকের সৃষ্টি করে বটে, কিন্তু সে ফাঁক উপকরণের ফাঁক। যে মানুষ অহংটাকে বড় করিয়া দেখে এ ফাঁক তাহার পক্ষে দুঃসহ। কিন্তু ভাবুক লোকে এই ফাঁকটাকৈ ফাঁক বলিয়া মনে করেন না। তাঁহারা এই ফাঁকের মধ্যে অনন্ত জীবনের অসীম ব্যাপ্তি লক্ষ্য করেন। কবি উপমা দিয়া বলিয়াছেন, 'সাহিত্যে চিত্রকলায় ব্যঞ্জনাই রসের প্রধান আধার। এই ব্যঞ্জনার মানে কথাকে বিরল করে ফাঁকের ভিতর দিয়ে ভাবের ধারা বইয়ে দেওয়া। বাক্য ও অলক্ষারের বিরলতার ভিতর দিয়ে য়ায়। ইদ্বিতেই রসকে নির্বিড় করেন তাঁরাই ওণী, আর মাঁদের ভাবুক দৃষ্টিতে সেই বিপুলতাই রসে পূর্ণরূপে প্রকাশ পায় তাঁরাই রসজ্ঞ।' মানবজীবনের মৃত্যুর শ্বারা যে ফাঁক হয় তাহা ভাবুকে দৃষ্টিতে মহতর জীবনের ব্যঞ্জনারূপেই প্রকাশিত হয়।

মৃত্যুকে যে আমরা ভয় করি সে কেবল অজানার ভয়; শিশু রাত্রিকে ভয় করে; রাত্রির অন্ধকারে রাত্রির পরিচয় তাহার অক্রাত। সে দিনটাকেই জানে, দিন তাহার কাছে প্রত্যক্ষ। দিনাবসানের সঙ্গে সঙ্গেই সে ভাবে সবই বুঝি গেল। করি বলেন, সব যায় না। আলোক অন্ধকার উভয়কে লইয়াই বিশু। ধরণীর ধূলা মাটি সেমন বিশ্বের অঞ্চ, অনন্ত আকাশ এবং উহার মধাবতী অসংখ্য জ্যোতিকও তেমনি বিশ্বের অঞ্চ। রাত্রিতে অন্ধকারের কালো ফাঁকটা তাই ফাঁক নহে, নক্ষত্র লোকের অনন্ত জ্যোতির্যর ব্যঞ্জনার একটা উপায় যাত্র। তাই করি বলিতেছেন, ''অন্ধকারের মধ্যে নিখিল বিশ্বের ব্যঞ্জনা যেমন, মত্যের মধ্যেও পরম প্রাণের ব্যঞ্জনা তেমনি।''

জীবন অনস্ত অসীন; তাহার মধ্যে কোপাও ফাঁক নাই।
ফাঁককে মানাই নাস্থিকতা। সাধারণ লোকে চোপে বেখানে
ফাঁক দেখে মহাশ্বারা সেইখানে পূর্ণ কে দেখেন। এই বিশ্বের
যিনি অধীপুর তিনি পূর্ণস্বরূপ। যিনি বিশ্বনাপকে অন্তরের
মধ্যে গ্রহণ করিয়াছেন তাঁহার দৃষ্টিতে কোপাও ফাঁক পাকিতে
পারে না। মানুষ মানুষে ফাঁক, জাতিতে জাতিতে ফাঁক, দেশে
দেশে, রাষ্ট্রে-রষ্ট্রে ভাষায় ভাষায় ফাঁক—অহংনিষ্ঠ মানুষ এই
ফাঁকের ভারে পীড়িত। এ যে বলা হইয়াছেঃ

অয়ং নিজ পরো বেতি গণনা লঘুচেত্সাম্। উদারচরিতানাস্ত বস্তবৈধ কুটুম্বক্য ।''

এ কপার অর্থ কি? অর্থ এই যে মহাদ্বার কাছে মানুষে মানুষে কোনো ফাঁক নাই। সকল মানুষই এক মনুষ্যম্বের বন্ধনে আবদ্ধ বিলয়া তিনি কনে করেন। তাই পৃথিবীর সকল মানুষই তাঁহার আদ্বীয়। রবীক্রনাথের মতে মহানানবেল এই পরিচয়। তাঁহাদের অন্তরাদ্বা শূন্যকে অন্বীকাব করেন। মৃত্যুকেও তাঁহারা শূণ্য বলিয়া মানেনা । মৃত্যুর মত অত বড় বিচ্ছেদের মধ্যেও তাঁহারা পূর্ণতার সন্ধান পান। তাঁহারা জানেনঃ

আলো আসে দিনে দিনে রাত্রি নিয়ে আসে অন্ধকার। মরণ সাগরে মিলে সাদা কালো গঙ্গা যমুনার।।

অহংকে অনম্ভের মধ্যে মিলাইয়া দিতে পারিলে এ সংগারের দুঃপ জালার হাত হইতে সহজেই পরিত্রাণ পাওয়া যায়।

> সংসারেতে দারুণ ব্যথা লাগায় যখন প্রাণে
> ''আমি যে নাই' এই কথানিই মনটা গেন জানে। যে আছে সে সকল কালের, এ কাল হতে ভি:!—— ভাহার গায়ে লাগে না ভো কোনো কভের চিছা।

আজিকার অহং এর সহিত অতীতের অহং এবং খনাগত কালের অহং তখন এক হইয়া যায়। মৃত্যু তখন বিচেছ্দ না আনিয়া যোগের সেতু হইয়া দাঁড়ায়। জীবনের শেষ যদি না থাকে তবেই তো মৃত্যুকে বিচেছ্দ বলিয়া মানিব,—কিন্তু জীবনের শেষ তো কবি কখনও শ্বীকার করেন নাই।

হায় ওবে মানৰ হৃদ্য,
বাব বাব
কাবে। পানে ফিবে চাহিবাব
নাই যে সময়;
নাই নাই।
জীবনের খবসোতে ভাসিত সদাই
ভুবনের ঘানে ঘানে;--এক হানে লও বোঝা,
শুন্য করে দাও থন্য হানে।

কবি কল্পনা করিতেতেন জীবন নদীর অন্ত খর্গোত বাহিয়া তিনিও যুগে যুগে ভুবনের ঘাটে ঘাটে নামিয়াতেন, আবার — কেনা বেচা শেষ করিবা অলক্ষের উদ্দেশ্যে পাড়ি দিয়েতেন। সে কথা আজও সময়ে সময়ে তাহার মনে পড়ে।

মনে আজি পড়ে গেই কথা—
যুগে যুগে এমেচি চলিয়া
খলিয়া অলিয়া
চুপে চুপে
ক্রপ হতে ক্রপে
পাণ হতে প্রাণে।
নিশীপে প্রভাতে
যা কিছু পেয়েচি হাতে
এমেচি করিয়া ক্রয় দান হতে দানে,

এ দেহানৈকে ভেলা করিয়া কবি দু দিনের জন্য জীবন নদীতে নামিয়াছেন। পারে পৌঁছিলেই নৌকা বাওয়া শেষ হইবে না। তপন আরম্ভ হইবে অজানা পপে আবার শাত্রা। জাবনের এই জানা কান দিন কানিয়ে পেলেই তপন অজানার উদ্দেশ্যে কবি অভিসারে বাহির হইবেন।

> এই দেহটির ভেলা নিয়ে দিয়েছি গাঁতার গো, এই দুদিনের নদী হব পাব গো।

ভারপরে যেই ফুরিয়ে যাবে বেলা, ভাগিয়ে দেব ভেলা। ভারপরে তার ধবর কি যে ধারিনে তার ধার গো, তার পরে সে কেমন আলো কেমন অন্ধকার গো।

কৰি তো শুৰু ততুদ্ধী নহেন তিনি যে এই পৃথিবীর মানুষ। পৃথিবীকে এমন একাও করিয়া কয়জন মানুষ ভালবাসিয়াছেন ?

খানি যে বেসেছি ভালো এই জগতেরে;
পাকে পাকে খোরে ফেরে
খানার জীবন দিয়ে জড়ারেছি এরে;
প্রভাত সম্বার
খালো অম্বকার
মোর চেতনায় গেছে ভেগে;
অবশ্যে
এক হয়ে গেছে আজ খানার জীবন, খার
গামার ভুবন।
ভালোবাসিয়াছি এই জগতের আলো
জীবনেরে ভাই বাসি ভালো।

যে পৃথিনীকে কবি এমন একান্ত করিয়া ভালবাসিয়াছেন ভাঁহাকেও একদিন ত্যাথ করিয়া যাইতে হইবে। মৃত্যু আসিয়া একদিন ভাঁহার এই এত সাধের— এত ভালবাসার পৃথিবী হইতে সরাইয়া লুইয়া যাইবে।

তবুও মরিতে হবে এও সভা জানি।
মোর বাণী
একদিন এ বাতামে যুটিবে না
নোর অঁ।পি এ আলোকে লুটিবে না
থকণের উদ্দিপ্ত আজানে;
মোন কানে কানে
রজনী কবে না তার রহসাবারতা,
শেষ করে মেতে হবে শেষ দৃষ্ঠি, মোর শেষ কথা।
এমন একাত করে চাওয়া এও সতা যত
এমন একাত হেছে যাওয়া সেও সেই মত।

তারিক থামির অনাস্তি অপেকা মতি মানবের ব্যাকুলতাই এই করেক ছত্রে অধিক প্রকাশ পাইয়াছে। ধাহাকে ভাল বাসিয়াছি তাহাকে ছাড়িয়া যাইতে গেলে দু ফোঁনি চোপের জল যে ফেলে আমরা, গাধারণ মানুষ, তাহারই সঞ্চে অন্তরে মিল পুঁজিয়া পাই। তাই চলিয়া যাইবার নামে কবির এই যে বিষঃতা, আমাদের মনকে ইখা সহজেই নিনে। কিন্তু কবি বিষাদের হাতেই শেষ পর্যন্ত আধ্রমমর্পণ করিলেন না। তিনি আবার সেই তত্রের শ্রণাপর হাইলেন। বলিলেন,—

এ দুয়ের মাঝে তবু কোনোধানে থাড়ে কোনে। মিল, নহিলে নিধিল এত বড় নিদারুণ প্রবধনা হাসি মুখে এতকাল কিছুতে ধহিতে ধারিত না।

ইছা প্রমান নয়, অনুমান মাত্র। কিন্তু এই অনুমানের উপরেই ভাঁছাকে নির্ভির করিতে হইবে কারণ মৃত্যুকে ফাক বালয়া কল্পনা করিতে হইলে কবির স্বীয় অন্তরাশ্বার সহিত বিদ্রোহ করিতে হয়। মানব জীবনের পক্ষে এত বড় বিড়ম্বনাকে স্বীকার করা তাঁহার পক্ষে অসম্ভব। তাই পরলোকগত প্রিয়তমার ছবির দিকে তাকাইয়া যখন একবার মনে হইল ইহা স্থির রেখার বন্ধনে বাঁধা চিত্র মাত্র তথনই অস্তর বিশ্রোহ করিয়া উঠিলঃ

কী প্রলাপ কছে কবি ?
তুমি ছবি ?
নহে নহে, নও ঋৰু ছবি।
কে বলে রয়েছ স্থির রেধার বন্ধনে
নিস্তন্ধ ক্রন্দনে ?
মরি মরি, সে আনন্দ খেমে যেত যদি
এই নদী
হারাত তরঙ্গবেগ;
এই মেঘ

মুছিয়া ফেলিত তার সোনার লিখন। সেই একই কথা--মৃত্যু হয় এই দেহটার, কিন্তু আল্পার মৃত্যু নাই। আল্পার রাশ ধরিয়া কোন এক সার্থি যুগ যুগান্তর ধরিয়া ঘুরাইতেছেন। চলার পথে সে আর থামিতে পাইল না।

> চলেছিয় রে চলাচলের প্রথে কোন সার্বাপর উবাও মনোরপে ? নিমেঘ তরে যুগে—যুগান্তরে দিবে না রাশ চিলা।

কাজেই ভাবনা করিয়া লাভ নাই। তবু দুঃখ হয়। দুদিনের জন্য বাস। বাধিলেও ছড়িয়া যাইতে মন কেমন করে বই কি ? তাই কবি বিদায় লওয়ার সমর দু'ফোঁটা চোপের জল না ফেলিয়া পারেন না। আবার সভ্তুপে যে প্রেমিক তাঁহার জন্য অপেকা করিয়া আছে, তাহার প্রতিও অনুরাগ কম নহে। বধূ যখন পিত্রালয় ছাড়িয়া প্রিয় তমের উদ্দেশ্যে যাত্রা করে এখন তাহারও চোপে জল থাকে। কিন্তু পতির সহিত মিলনের আকাজকায় তাহার বক্ষ কি কম্পিত হয় না ? কবি সেই নবাে্। বধূর মতই বলিতেছেনঃ

এই জনমের এই রূপের এই পেলা এবার করি শেম; সদ্ধ্যা হল ফুরিয়ে এল বেলা, বদল করি বেশ। যাবার কালে মুখ ফিরিয়ে পিছু কারা আমার ছড়িয়ে যাব কিছু সামনে সেও প্রেমের কাঁদন ভরা চির নিরুদ্ধেশ।

মনণ সাগর উত্তীর্ণ ছইলেন তবে জীবনের চরম সার্থকতা।
কবি তাঁখার বিশাল সাহিত্যের মধ্যে বল্পানে এই তত্ত্বাঁটি প্রচার
করিবাছেন এবং নিজ জীবন দিয়া তাখা অনুভব করিয়াছেন।
মৃত্যু তাই তাঁখার কাছে বিভীমিকা নছে। মৃত্যু তাঁখার প্রেমাম্পদ।
তাই মর্ণকে তিনি শ্যাম সমান বলিয়া তাখার প্রতি অন্তরের
অনুরাথ প্রকাশ করিয়াছেন। রাধার জ্বে স্থর মিশাইয়া তরুণ
কবি ডাক দিয়াছেন—

মরণ তু আওরে আও।

# रैश्दार्षिए त्रवीस्वाय ७ अक्दा भाउँ ए

বিফু দে

রবীজ্রনাথ খুশিতে হেসে বলেছিলেন, এজরা পাউণ্ড, সে আমার ভারি ভক্ত ছিল, একেবারে পাগল, প্রায়ই আগভ, সোফায় বসত না, পায়ের কাছে বসত, লিপ্রেও ছিল আমার বিষয়ে।

কল্পনা করা যায়, লওনের বাসায় একান্ন বছরের প্রৌদ্রবীন্দ্রনার্থ, পায়ের কাছে মাঝ পশ্চিমা আমেরিকান উদ্ধান কবি ছালিবশ বছরের এজরা। সরোজিনী নাইডুর গল্প মনে পড়ে, হারজাবাদে নিজাম প্রাসাদে সন্ধা ছান্য বৃদ্ধ রবীন্দ্রনার্থ, পায়ের কাছে ফরাসী শিক্ষিত তুকী স্তলতান কন্যা নিছামের পুত্রবর্থ কবির দিকে মুখ তুলে তাকিয়ে খেকে খেকে বলছেন, ইউ আব বিউটিফুল। কয়েকবার এ কথা শোনার পর পশ্চিমগামী সূর্যের দিকে ধ্যানমগ্য কবি মুখ নামিয়ে বললেন, ইউটু আর বিউটিফুল।

এছরা পাউও ঘরণা তাঁর প্রথম উচ্ছােুম ঘচিরেই কানিয়ে ওঠেন, যেমন ওঠেন উইলিঅম বন্লির ইএন্স্। কারণ পায় একই। বরীজনাথের ইংরেজি রচনায় ক্রমেই ভারের দিকে, আধ্যাম্বিকতার দিকে নােঁক পড়েছিল: বাছলাম তাঁর যে ঘমানান কবিপ্রতিভা বিচিত্ররূপে নানা কবিতায় কার্যধরীর পায়, মেই কার্যধরীর এই সব ইংরেজি ভারানুবাদে বড়েই অন্রারী হয়ে ওঠে। ইংরেজ পাঠকরা তাই অয়কালের মধ্যেই পুনবিচার করতে আরম্ভ করেন। পাউওের ১৯১২এর ভঙ্জিশাংগুই উদামীনে। দাঁড়ায়। তবু বলতে হরে ইএন্সের ঘার অবজার রেশ বাের হয় পাউওে পাওয়া যায় না। ১৯১২ মালে পাউও হাারিএই মনবােকেরবীজনাথের কবিতা পাঠান, লেপেন ভেরি প্রেটি রেম্বলি পােএই, ববীজনাথ নিগাের, অনুবাদকে বলেন, ভেরি বিউটিফুল ইংলিশ প্রাম্, উইথ মাঠারি অফ কেডেন্স।

১৯১৩ সালের জানুআরিতেই পাউও চক্ষুমান বা সাবালক হয়ে উঠেছেন। তথন রাজা পঞ্চ জর্জের জন্য রবীঞ্চনাথ কিরক্ষভাবে গান লেখেন, ভারতীয় ছাত্র কর্তৃক তার কাছিনী পাউও মহাকৌতুকে স্বীয় পিতৃদেবকে লিখছেন। এপ্রিল মাসের চিঠিতে পাউও কয়েকটি কথা লেখেন, যার সমালোচনা মূল্য অনেক বিস্তৃত প্রবন্ধের চেয়ে বেশি। সম্পুতি 'দেশ' পত্রিকায় এমনি একটি প্রবন্ধ পড়বার সৌতাগ্য জল, তাতে পণ্ডিতপবন শিবনারায়ণ রায় মহাশয় রবীজ্রনাথের পুনর্বিচার চেষ্টায় যে অন্যায় করেছেন, সে বিষয়ে কিছু বলার প্রয়োজন নেই। শুরু আমাদের অনেক সময়ে অস্তর্কতার বশে কি রক্ষ ভুল হয়, তার একটি উদাহরণ দিই। শিবনারান্ধনারু ভুলে গেছেন যে, রবীজ্রনাথেব গানের সঙ্গে জ্মান স্থবকারদের তুলনাই হয় না, কারণ তাঁরা কথা ও স্কর অর্ধনারীশ্বর রবীক্ত-গীতির রচ্যিতা নন।



পাউণ্ডের এই সমালোচনাটুকু তার স্বকীয়তার জন্য মূল ইংরেজিতেই উদ্ধৃত করিঃ

God knows I didn't ask for the job of correcting Tagore. He asked me to, Also it will be very difficult for his defenders in London if he takes to printing anything except his best work. As a religious teacher he is superfluous. We've got Lao Tse. And his (Tagore's) philosophy hasn't much in it for a man who has 'felt the pangs' or been pestered with Western civilisation. I don't mean quite that, but he isn't either Villon or Leopardi, and the modern demands just a dash of their insight. So long as he sticks to poetry he can be defended on stylistic grounds against those who disagree with his content. And there's no use his repeating the Vedas and other stuff that has been translated. In his original Bengali he has the novelty of rime and rhythm and of expression, but in a prose translation it is just 'more theosophy' course if he wants to set a lower level than that which I am trying to set in my translations from Kabir, I can't help it. It's his own affair.

১৯১৭ সালে পাউও লেখেন ব্রনাজনাপের নোবেল পুরস্বাব পাওসার বহুস্য বিষয়ে একটি মজার চিঠি। এলেক এরন্সনের "পশ্চিমার চোপে ব্রনাজনাথ ঠাকুর" বই সাদের পড়া তার। এবশ্য এই বহুস্যের কাহিনী জানেন।

Tagore got the Nobel Prize because, after eleverest boom of our day, after the fiat of omnipotent literati of distinction, he lapsed into religion and optimism and was boomed by the pious nonconformists. Also because it got the Swedish Academy out of the difficulty of deciding between European writers whose claims appeared to conflict. (Sic.) Hardy or Henry James?

Tagore obviously was unique in the known modern Orient. And then, the right people suggested him. And Sweden is Sweden. It was also a damn good smack for the British Academic Committee, who had turned down Tagore (on account of his biscuit complexion) and who elected in his stead to their august corpse, Alice Meynell and Dean Inge.

Therefore his Nobel Prize gave pleasure unto the elect.

১৯৩৯ সালের এক চিঠিতে পাউণ্ডের উদগার পাওয়া যায় ভারতবর্ষ বিষয়ে।

হয়তো বা ভক্তির জালে পড়লে পরে মানুষ এইভাবে নিজেকে বার করবার চেটা করে; ভাবে, না হলে সে "লায়েক" বা সাবালক হতে পারছে না। কিন্তু ১৯১২-র শেমে পাউণ্ডের প্রবৃদ্ধানি তৎসত্ত্বেও বিসময়কর লাগে, তাঁর চোপ কানের প্রপ্রকরে প্রমাণ হিসাবে। তাভাড়া পাউও বা ইএটসের মতো তীক্ষরী কবি-সমালোচকদের কথা আমাদের অনেক কিছু বিষয়ে ভাবাতে পারে। তার মধ্যে একটি হচ্ছে ইংরেজি চেহারায় রবীক্রনাথের কাঁতির অসম্পূর্ণতা, তাঁর কবিষ-শক্তির প্রবলতা এবং তাঁর চারিত্র্য এই অনুবাদে প্রায় চাপ। পড়ে আছে, আধ্যান্থিক আবেদনের বিষয়ে একটা সাময়িক ধারণার জের ইংরেজিতে রবীক্ত-প্রতিভার প্রকাশকে ব্যাহত করে। কর্তৃপক্ষের উচিত রবীক্ত-রচনার নূতন মানের অনুবাদের ব্যবস্থা করা।

পাউণ্ডের প্রবন্ধটিতে তিনি লেখেনঃ

রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর মহাশয়ের কবিতাবলীর প্রকাশ আমার মতে একটা বিশেষ সমরণীয় ঘটনা। জানি না পাঠকদের একথা নোঝাতে পারব কি না। আমার কথার প্রমাণ অবশ্য কবিতা ওলিই। এ কবিতা পড়তে হবে আস্তে আস্তে, নিস্তম্ধ শাস্থিতে চেঁচিয়ে। কারণ এর ইংরেজি অনুবাদ লিপেছেন একজন বিরাট সঙ্গীতকার, একজন ওস্তাদ শিল্পী गাঁর কারবার আমাদের চেয়ে অনেক সৃক্ষা স্তকুমার সঙ্গীত নিয়ে।

এক মাস হয়ে গেল, শ্রীমুক্ত ইএট্সের ঘরে গিয়ে দেখলুম তাঁকে মহা উত্তেজিত এক মহাকবির আবির্ভাবে, আমাদের সকলের চেয়ে মহত্তর এক কবি।

কোণায় আরম্ভ করন ভাবছি। বাংলাদেশে পাঁচ কোটিলোক। নাইরে থেকে মনে হয় রেলগাড়িতে আর গ্রামোফোনে এ জাতটা নুমি ডুনেছে। কিন্ত এর তলায় আছে একটা সংস্কৃতি, যার সঙ্গে তুলনীয় বিংশ শতাব্দীর প্রভঁগ।

চানুধ্যশার এদের মহাকবি আর মহাসঞ্চীতকারও বটে। ইনি এদের জাতীয় সঞ্চীত দিয়েছেন, মার্সে এস্ এর সঙ্গে তুলনীয় প্রাচ্যশোভন গান। তাঁর গোনার বাংলা আমি শুনেছি। তার স্থর সম্পূর্ণ প্রাচ্য, কিন্তু অদ্ভুত তার জাদু, ভিড়কে মাতাবার মতো। এ গানান জাতে সীমাবদ্ধ, ঠুংরী জাতের, ব্যক্তিগত কিন্তু কর্মোদ্দীপনায় পূর্ণ।

প্রসঙ্গত ও কথান বলনুম। এতে এই প্রমাণ হয় যে, দাস্তেক্থিত তিনাট মহাকাব্যের বিষয়ই রবীন্দ্রনাথের আয়ত্তেঃ প্রেম, জাতীয় বা যুদ্ধ, আর আত্মিক মাহান্ধ্য।

মধ্যমুর্থের আরেকনি ওণও লক্ষ্য করা যায় এখানে। ঠাকুর-মশায় বহু লোককে তাঁর গান শেখান, তারা জঁগলোরের মতো বাংলাময় সেই গান ছড়িয়ে বেড়ায়। ক্রবাদুরদের মতো তিনিও গর্ব করতে পারেন, এখব আমারই রচনা কথায় ও স্থরে এবং তিনি নিজেই যে এখব গান করেন তা আমি জান্দি, কারণ আমি উনেছি।

এ কবিতার বাংলা কাব্যরূপ খানিকটা প্রভূঁমাল কান্যংশোনি আর প্লেইআড্দের গাখা, বঁদেল ইত্যাদির মাঝানাঝি। মিলের ব্যবহার অন্য রকম, বাংলাতে চার অক্ষর বা স্বরবৃত্তের মিল পাওয়া যায়, যা লেওনিন বা মধ্যযুগের অন্ত মধ্য মিলান্ত ঘটনাত্রিক শ্রোকের চেয়েও সৃক্ষা ও কঠিন। বাংলা ছন্দবৃত্ত পশ্চিমের মধ্যে মুক্ত-ছন্দের সবচেয়ে আধুনিক বিকাশের সক্ষেই তুলনীয়। ভাষাটাও সংস্কৃতজ। এর আওয়াজ আনার কানে শুদ্ধ গ্রীক ভাষার সবচেয়ে কাছাকাছি লাগে।

বাংলাভাষা বিভক্তিমূলক, তাই এতে মিল সহজ। গ্রীক বা জর্মানের মতে। বাংলাতে সমাস বা সদ্ধি চলে। ঠাকুরমশায় বললেন, তিনি এর ব্যবহার প্রায় সব কবিতাতেই করেন।

এসব দিয়ে দেখাতে চাই যে বাংলা ভাষ। কবিতার সহায়, এর তারল্য এবং বাকরণের নমনীয়তায় শব্দে সার্থক তীক্ষৃতা আনা যায়। এ ভাষায় কথার পারম্পর্য এদিক-ওদিক করা যায়, ইংরেজির মতো অর্থের গোলমাল না করে।

ঠিক মানেটা, ধারালো সার্থকতা এতে সহজ, কারণ প্রত্যেক বস্তুরই প্রায় স্বতন্ত্র নামশব্দ পাওয়া যায়। উদাহরণত ইংরেজিতে বলি স্কার্ফ, ঠাকুরমশায়ের গান শোনাতে শোনাতে অনুবাদেকথাটা এসেছিল, কিন্তু বাংলায় স্কার্ফ এক বস্তু নয়, যথা অঞ্চল ও উত্তরীয় বা কোঁচার পূঁট।

এ বই-এর শ'খানেক কবিতা সবই প্রায় গান। স্থর আর
কথা এখানে অন্ধান্দী এবং প্রাচ্যের সন্ধীত এ বিষয়ে বিশেষ
শোভন মনে হয়। প্রথমত এখানে হারমনির বিড়ম্বনা নেই।
দ্বিতীয়ত, গ্রীক মোড্স্এর মতো রাগ-রাগিণীর ব্যাপারটাও
সাহায্য করে। কারণ এই রাগিণীতে ভাবানুমন্দ জাগে, ফলে
বাঙালী খ্রোতা প্রথম চরণ শুনেই কবিতার স্থানকালপাত্র বিষয়ে
নিশ্চিত হতে পারে।

রাগ-রাগিণীর রূপ ও ব্যবহার সম্পৃতি আমার তো মনে হয় ভারী কার্যকর। অন্তত এতে কবিতা বা গানে একটা ধর্মানুষ্ঠানিক আচারমূলক শক্তি আসে এবং একটা বিশেষ কবিতা বা গান একটা স্বয়ন্তু পাপঢ়াড়া ব্যাপারও থাকে না, গানের ও জীবনের একটি সর্বগ্রাহী সম্পূর্ণতার অংশমাত্র হয়। তাই এ গানে মানুষ ব্যক্তিষের গণ্ডী থেকে সহজে মুক্তি পেয়ে একটা প্রবহমানতায়, বিশুপ্রকৃতির সম্পূর্ণতায়, যথায়থ বিধিবদ্ধ এক শান্তিতে হাঁফ ছেড়ে বাঁচে।

লৈপকমশায় বলেন, ''জানি না এতে আরে। কিছু আছে কিনা, আমাদের কাছে এর মূল। সমধিক, কিন্তু সে হয়তো অনুযঙ্গে।'' আগের সন্ধায় তিনি আমায় জিক্তাসা করলেন, ''তোমরা এই অনুবাদে কি পাও? ইওরোপীয়কে নানবে ব'লে কখনো ভাবিন।''

আশ্চর্যই বা কি যে ঠাকুরমশায় বিদেশী ভাষায় গদ্যে তাঁর কবিতায় কি বাকি থাকে তাই ভাবেন ; মূলের আঙ্গিক সৌন্দর্য, স্কুর, ছন্দ, মিলের সূজাু মিশ্রণ এ সবই তো অনুবাদে বাদ পড়েছে।

আমি বোধ হয় তাঁর দিক খেকে সময় নই করেছি, কারণ আমি তাঁর কবি-মানস ও বক্তব্য ছেড়ে তাঁর শিল্প ও প্রকাশভঙ্গী নিয়েই আলোচনা আরম্ভ করলুম।

তাঁর ভাষায় যাথার্থ্য রইল। শুধু মাত্র চোধে পড়লে তাঁর ইংরেজি গদ্যের গতি এড়িয়ে যাবে। চেঁচিয়ে, একটু দ্বিধান্থিত চালে পড়লেই কিন্তু ছলের স্থমা ও সৌকুমার্য স্পষ্ট হয়। এই ছল্পণোভাগ্য, আমার বিশ্বাস, চৈতন্যের গভীরে ঘটেছে এটা আবি স্মিক নয়। দীর্ঘকার শব্দ-স্থরায়ণের পরে কোনো এরকম গদ্যছল ব্যবহার করতে পারেন। নিজের অজ্ঞাতসারেও তিনি শব্দের বেস্করো যোজনা করতে পারেন না।

তারপর যৌন সবচেয়ে সহজে চোখে পড়ে সেটা হচ্ছে মধ্যে মধ্যে জলজনে কথা পাওয়া যায়,—কখনো বা তাতে ডিদ্ধি, কখনো বা দ'গুরমোঁ বা বদলেয়রের চরম বৈদগ্ধ্য।

কিন্ত এর ভিতরে আর একে ঘিরে আছে একটা বিচিত্র শান্ত স্থিরতা। হঠাৎ আমরা খুঁজে পেলুম আমাদের নূতন গ্রীস। রেনেসানস্-এর সময়ে ইওরোপে যেমন সামগ্রস্যবোধ ফিরে এল. তেমনি আমার মনে হয় যে আজকের এই যদ্ভের বিষম হটুগোলে আমাদের মধ্যে এল এই একটা স্লস্থতার ধীরতা।

অডিসির নীতি—স্তম্ব শরীরে স্কম্ব মন, মধ্যযুগের বিড়ম্বিত চিন্তাধারাকে এর চেয়ে বেশি মুক্ত করতে পারেনি।

এসব কথা হঠাৎ বলর্ছিনে, আবেগের মাথায় বা একটা বড়ো কথার ঝোঁকে। এ বিষয়ে মাগাধিক কাল ভেরেছি।

এখনো ঠাকুরমণায়ের অন্নূদিত অন্যান্য রচনা সদ্ধন্দে বলবার সময় আসেনি। যে বইটি সামনে রয়েছে, তার সঙ্গে তুলনার আমার জানা একটি বইই শুধু মনে পড়ছে, দান্তের পারাডিসো।

Ecco chi crescera linostri amori (ঐ দেখ! আমাদের প্রেমগুলি যিনি বিকশিত করেন)

দান্তে চতুর্থ স্বর্গে চুকে সহস্রাধিক আম্বার এই গান শোনেন। অবশ্য ব্রাহ্ম সমাজের কণ্ঠস্বর অন্য রকম, তার অতীন্দ্রিয় ভজি ততান আবেগময় নয়, বরং শান্ত। এরকম কথা—Poiche fur gioconde della faccia di dio (যেহেতু ঈশুরের মুখন্ত্রীতে এদের আনন্দ)

প্রাচ্যের স্তর্ধতা ভেঙে দেবে বলেই মনে হয়।

বোধ হয় ''স্বর্গের মৌমাছিরা গোলাপের মধ্যেই অন্তর্স্কুট,'' এই দিব্যচিত্রই রবীশ্রনাথের মানুস লোকের চাবি।

তাঁর মধ্যে প্রকৃতির স্তরতা সমাহিত। কবিতাওলি মানসিক ঝঞ্চা বা অণ্ট্রিকাণ্ডে তৈরি নয় ব'লে মনে হয়, মনে হয় তাঁর মনের স্বাভাবিক অভ্যাসই এইরকম। প্রকৃতিতে তিনি মিল পেয়েছেন, সেখানে তাঁর কাছে কোনো বৈষম্য বা বিরোধ নেই। প্রতীচ্য-রীতির সঙ্গে এইখানে তাঁর দারুণ তকাৎ, 'মহৎ নাটক' আমরা লিখতে পারি মানুষ আর প্রকৃতির ছল্ডের বিষয়েই। মানুষ দেবতাদের হাতের পুতুল মাত্র, এবং কি দেবতা কি মানুষ উভয়েই ভাগ্যের ক্রীতদাস, এই হেলেনিক ধারণা এর বিপরীত।

ছ' মাস আগে আমি রেনেসান্সের মানধর্ম প্রসঙ্গে লিপেছিলুম মানুষ মানুষ নিয়েই জড়িত, ভুলে যায় সমগ্রকে, প্রবহসানকে। ফলে আমরা পাই প্রথমে নান্টের যুগ, তারপরে গদ্যের।

এ জাতের মানবতা বাদ আজাত্যোত থারিয়ে শুকনো, মনে হয় বাংলা থেকে বুঝি তার সংশোধন ও এল।

প্রমাণ করতে পারব না। মহৎ স্কটির খাঁটি সমালোচনা মাত্রই প্রমাণ করার চেয়ে ব্যক্তিগত স্বীকারোজিতেই সার্থক।

আজ শ্রাবণ-ঘণ গছন মোছে গোপন তব চরণ ফেলে নিশার মতো নীরব ওছে সবার দিঠি এড়ায়ে এলে।।

একশোটার একটা গান এটি, ইংরেজিতে এর রঁদেল রূপও নেই, উন্মনা, স্কুমার স্থরও নেই। ছন্দোলুত্তের কথাটা ভাবো, প্রথম শব্দে গলার তীবুতা, ভারপরে ভিন চারটি স্বরে ভারই রেশ টানা, টুকেইকের চেয়ে দীর্ঘ ছন্দোলুত্তে।

উধৃতির জন্যে যে কবিতাই ভূলি, পরেরটা পড়ে ভাবি বুঝি ভুল করলুম। হয়তো সরল স্বীকালেজি সবচেয়ে ভালো সমালোচনা। ঠাকুর মশায়ের ব্যক্তিম্বরূপের সঙ্গে তাঁর রচনা মেশাতে চাই না, কিন্তু এক্ষেত্রে দুই-এর সম্পর্কে এত নিকট যে, पाप्ति पूरते कथा वनव किछु वराश्रा ना करतहे शाङाञ्जङ ।

ঠাকুর মশায়ের কাছ থেকে যথন বেরিয়ে আসি, তথন নিজেকে মনে হয় যেন একটা বর্বর, পরনে জানোয়ারের ছাল, ছাতে পাথরের অস্ত্র, মোটা ভারি কাঁটাওয়ালা অস্ত্র।

একটি ঘটনা থেকে হয়তো কিছুটা বোঝা যাবে, হয়তো কিবকম প্রসা স্বস্থি তাঁর কবিতায় ছড়িয়ে আছে। ঠাকুরমশায সোফায় ব'সে, বাংলা থেকে পড়ে খামায় শোনাচ্ছেন, এমন সময়ে বাড়ির কারীর তিন বছরের মেয়ে ঘরে চুকে ভীষণ হাসতে আর গোলমাল করতে লাগল। কবি তঝুনি হে। হো ক'রে হেসে উঠলেন, ঠিক শিশুটির স্থরেই।

তিনি কি হঠাৎ শিশুর উল্লাসে তার সঙ্গে এক হ'রে গেলেন ? না, এ কি প্রাচ্য ভদ্রতা ? অথবা এটা কি সোজাসুকি স্বীকার যে বিশ্বের সৌন্দর্যতব্বের আলোচনা আর শিশুর স্ফুতি একই ছকে পড়ে ?

> তাই তোমার আনন্দ আমার 'পর ভূমি তাই এসেছ নীচে।

এ কবিতাগুলিকে বৌদ্ধভাবাপন্ন ভাবলে, বৌদ্ধধর্ম শধ্বদ্ধে আমাদের চলতি ধারনা বদলে যাবে। কারণ এতে সেই তথাকপিত নেতিবাদ তো নেই, এ কবিতাগুলি পূর্ণ গ্রহণের আলোকে।....

সংক্ষেপে, এ কবিতা ওলিতে আমি পাই একট চরম আস্থিক ইতিভাষণে। প্রত্যক শুভবুদ্ধি, যাতে করে আমাদের পাশ্চাত্য জীবনের বিশুখলায়, শহরের গোলমালে, কলে তৈরি মাহিত্তার কোলাহলে, বিজ্ঞানের ঘূণিতে যে যব জিনিয় চাপা পড়ে যায়, তাই আবার চোধে পড়ে।

যদি কোনো দোষ থাকে, তাহলে কবিতাওলির সাধুভাবই হয়তো জনসাধারণের পক্ষে দোষ বলে গণ্য হবে। আমি অবশ্য তা মানি না। আমার তো করুণাই জাগে যখন দেপি নেগনো পাঠক বোঝে না মে, এ সাধুতা বা ভঙ্চি দাস্তের মতো কবিহজ ভঙ্চি এবং স্কুদর।

> সোণালি রূপালি স্বুজে স্থনীল সে এমন মায়া কেমনে বুনিলে, তাবি সে আড়ালে চরপ বাড়ালে ডুবালে সে স্থধা-স্বুসে।

মেদিন ফুলৈ কমল কিছু জানি নাই আমি ডিলেম 'ধন,মনে।

আজকে শুধু একান্তে আগীন চোপে চোপে চেয়ে থাকার দিন, আজকে জীবনসমর্পণের গান গাব নীরব অবসরে।

এই প্রশান্তিই দেখি মৃত্যুর কবিতাওলিতে:

এনার তোর। আমার যাবার বেলাতে সুবাই জয়ধ্বনি কর। অনেকদিন ছিলাম প্রতিবেশী দিয়েছি যত নিয়েছি তার বেশি।

স্থইনৰনের কৰিতার আৰহাওয়া অবশ্য ঠাকুরের কবিতা পোকে একেবারে আলাদা—ঠাকুর মশায় সত্যই বলতে পারেন—

> আমার এ গান ছেড়েছে তার সকল অলঙ্কার ; তোমার কাছে রাখেনি আর সাজের অহঙ্কার।

নিছক স্বার্থে থানি গীতাঞ্জলির সমাদার চাই। ঠাকুর মশায়ের এছাড়াও অনেক রচনা আছে, নাটক, প্রেমের কবিতা ইত্যাদি। শিশুর কবিতা তিনি অনুবাদ করেছেন, কবে বেরোবে আগ্রহে ভাবছি।

সমালোচনায় যথন কূল পাওয়া যায় না, তথন সমালোচ্য রচনার মল্য সহকে নিজেকেই ব্যক্তিগতভাবে জমা রাধতে হয়।

> কত অজানারে জানাইলে তুনি কত ঘরে দিলে, ঠাঁই, দূরকে করিলে নিকট বন্ধু প্রকে করিলে ভাই।।

#### গুরুদেব

অনেষ প্রতিভাব অগ্নিশালায় শিল্পলাজি অভিতীয়মূ। শব্দে বাজ ছবি তাব। ধুণালীৰ পেলা তাব, ছাদ্ত বেখা তাব, মতা চিপ্তাম্য।

প্রক্রি দর্শন-কচি
ভাব ভাস্কর্য।
স্বপু-পেহকাবক,
নীববভাব বানীদাভা,
উনেমাচন কবে সে
মত্য-নাবীব ভাত্ত মুখ।

—খাঁদ্রে কারপালা এনুবাদ—সঞ্গ ভটাচার্য একথা ঠাকুরনশায় নিজের লেখার বিষয়ে খুবই বলতে পারেন, সব মহৎ শিল্পেই দূরের লোক বন্ধুতায় ঘনিষ্ঠ হয়ে ওঠে। পরস্পরের শ্রদ্ধা এতে বাড়ে, অর্থবিজ্ঞানের শান্তি-প্রস্তাবের চেয়ে এরকম হিম্মৎ কথার অনেক বেশি।

রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর এই কবিতা দিয়ে স্বদেশ দেবার চরম করলেন। তিনি তাঁর দেশের পররাষ্ট্র বিভাগের এেষ্ঠ দত।

তাঁর কবিতার গৌন্দর্য স্পষ্টতই প্রাচ্যের , কিন্তু সংহত কঠিন। অনিকাংশ দক্ষিণ প্রাচ্যের শিল্পের অতিপ্রাচুর্য এতে নেই, আমাদের মন এতে ব্যাহত হয় না। তাঁর রচনা শান্ত ধীর রৌদ্রশীপ্ত, বসন্তম্য।.....একটি কবিতা উধৃত করে আমার কাজ শেষ, এর পরে বলব বইটি পড়তে।

গোধূলিতে দুটি নয়ন কালে।
কণেকতরে আমার মুপে তুলে
সে কহিল, ভাগিয়ে দেব আলে।
দিনের শেষে তাই এগেছি কূলে।
চেয়ে দেপি দাঁড়িয়ে কাশের বনে
প্রদীপ ভেগে গেল অকারণে।

#### রবীক্রনাথ

ওঠে তাৰ শিৰেৰ কাঠিন্য। যুগা বিষয় ভূকতে কৈলাদের নীলকণ্ঠ ম্মৃতি। শীত পূর্বী স্থিতে প্রশস্ত ললাট তার ঈষ্ধ কৃঞ্জিত দীৰ্ঘ ব্যমের শীতে।।

চোধে তার পৃষ্টের তপ্যা। পুলো মেপে পপ কেটে যারা গেল, যারা এলো, সংগী তার। রিক্ত রূপু মাঠে ফ্যালের দিন তার স্বপু নিয়ে প্রুব নক্ষতের মত হাঁটে।।

একদিন কোমল ছিল হয়ত সে প্রয়ং বরাব্*ত*, গৌরীকে জড়িয়ে। সেই কিশলয় শোভা আজ গত, এখন শবীর তার তুদারেব শান্তি, শুল্ল জ্ঞানভারে নত।।

সর্বাংগ হিমানী তার। সুধান্ত ও সূর্যোদয়ে ছবল প্রেনের প্রস্তর। স্থির সাধনার একনিষ্ঠ জনলে আয়া তার পরিশুদ্ধ ভগীরণ স্তোত্র, হিম গিরিণীর্ধে গলে।

> —জুলিয়ান হাক্সলী অনুবাদ—বীরেক্ত চটোপাধ্যায়

## त्रवीस्त्रवाथ ७ विश्वरवाध

মনোজ বস্থ

বিশুবোধ ভারতীয় চিন্তায় চিরকাল ধরে বর্তমান। মানবিক সকল সাধনার মধ্যে উপনিঘদ একে প্রধানতম বলে আখ্যাত করেছেন। ভারত নরএেই বলে বরণ করেছে ঝিঘিদের। ঝিঘিরের প্রধান লক্ষণঃ

> তে সর্বগং সর্বতঃ প্রাপ্য ধীরা যুজাম্বানঃ সর্বমেধাবিশন্তি।

ভারা প্রমাদ্মাকে সর্বত্ত হতে প্রাপ্ত হয়ে ধীর হয়েছেন, স্কলের সঙ্গে युक्त रहारछन, সকলের মধ্যে প্রবেশ করেছেন। বিশু-মানবের সঙ্গে যোগ উপলব্ধি করা এবং শত্রু হোক মিত্র হোক উচ্চ হোক নীচ হোক সকলকে আপন করে নেওয়ার মধ্যেই উপনিষদের মতে, মন্ধ্যারের সার্থকভা। প্রতিদিনের ধ্যান্যপ্ত গায়ত্রীর মধ্যে এই সর্বানুভতিরই ১র্চা--ভ্লোকের সঙ্গে নকত্র-লোক বাইরের সম্পে অভর ঈশুরের সম্পে সর্বভূত একতা মিলিয়ে সন্দর্শন। বুদ্ধদেব এই বোধেরই পরিপূর্ণতা সাধনের জন্য পদ্ধতি দান করেছেন--যাতে মান্যের মন অহিংসা থেকে দ্যায় দ্যা থেকে মৈত্রীতে সর্বত্র প্রসার লাভ করে। বৌদ্ধমতে মৈত্রী क्विन दक्ति अनुरात छोत गरा--दक्ति निभु-मुखा। (यमग সত্য এই আকাশের আলোক। সমাট অশোক বিশুবোরে প্রবৃদ্ধ হয়েই বললেন, সকেৰ মুনিশ পজা মম। পজা (প্ৰজা)-র এগঁ সন্তান। সকল মান্ধই তাঁর সন্তান। ভ্রমরাপ্র সেই সন্তানদের মধ্যে রাজ্যি অশোক ত্রেষ্ট ওণীভানীদের শান্তি প্রেম ও আনন্দের দৌতো পাঠালেন। প্রবতীকালে বাদশাগ আক্ষর এলাহি ধর্ম-বিভারে যুদ্ধান হলেন, তারও মূল্যতা ৬ই--মূল্ছ-এ-বুল্ল, প্রেম সকলের জনা।

রনীন্দ্রনাথের পিতা মহিমিদেহেন্দ্রনাথের জীলন-প্রেরণা উপনিষদের মহাবাণী। পিতামহ ধারকানাথ কালাপানি পার হয়ে ইংলও ও ফান্স পরিক্রমণ করে বিশুমানসের প্রত্যক্ষ সাদ গ্রহণ করেন। ধারকানাথের পূর্বে নিশিষ্ট বাঙালি হিন্দু এবজন মাত্র সাগর পেরিয়ে ইয়োরোপ গিয়েছিলেন—ভিনি রাম্মোহন বায়। রাম্মোহনকে রবীন্দ্রনাথ তার জীবনের আদর্শপুরুষ (Hero of the life) বলে মান্য কর্য়ভেন। বলেছেন, ভিনি মনুষ্যক্ষের ভিত্তির উপরে ভারতবর্ষকে সমস্ত পৃথিবীর সঙ্গে যিলিত করিবার জন্য একাকী দাঙাইয়াছিলেন। কোনো প্রথা কোনো সংস্কার তাঁহার দৃষ্টিকে রুদ্ধ করিতে পারে নাই। আশ্চর্ম উদার হৃদ্য ও উদার বৃদ্ধির ধারা ভিনি পূর্বকে পরিত্যাও না করিয়া পশ্চিমকে গ্রহণ করিতে পার্যাছিলেন। আমাদিওকে জানিতে দিয়াছেন, আমরা সমস্ত পৃথিবীর, আমাদেরই জন্য বৃদ্ধ খীস্ট মহম্মদ জীবন গ্রহণ ও জীবন দান করিয়াছেন।"



দেবেজনাপ শিশু-রবীজনাপকে কোনো বিধিবদ্ধ শিক্ষার নিগছে বাঁধতে চান নি। পিতার ধ্বন্ধ কবি বল্ডেন, "তাহার উপদেশ হইতে আমরা বঞ্চিত হই নাই, কিন্তু কোনো নির্মের শাসনে তিনি আমাদের বুদ্ধিকে আমাদের কর্মকে বদ্ধ করেন নাই।" সেই তখনই বাইরের আকর্ষণ শিশুমনে চাঞ্চল্য আনত। শৈশবের কথায় কবি বল্ডেন, "বিশুজ্ঞাৎ যেন বারবার করে আহ্বান করে বল্ডেন, তুমি আমার আপনার।.....তখনও এই বহিবিশ্বের উপলব্ধি আমার মনের ভিতরে অস্প্রভাবে ঘনিয়ে উঠেছে। ছোনো ঘরের ভিতরকার মানুষ্টিকে বাইবের ছাক গভীরভাবে মুঝ্ধ করেছিল।"

পুতকাকারে প্রকাশিত কবির সর্বপ্রথম রচনা 'কবি-কাছিনী'। ১৮৭৮ অন্দে চাপা হয়। তথন তিনি ধােল বছরের বালক। প্রমাশ্রম বাপার, সেই কাবের ছত্তে ছত্তে সর্বমানুমের প্রতি দরদ এবং অভাচার-অপগত শাভিম্য স্থা ধবিত্রীর স্বপু। কয়েক ছত্ত উদ্ধৃত করতে লোভ হয়।

शिमानगरक गरशायन करत कवि वनरहन :

যা দেখতি যা দেখেত, তাতে কি এখনো স্বাফ তোমার থিরি, উঠেনি শিগ্রি ? কি দারুণ অশান্তি এ মনুষ্য-তথতে রক্তপাতি থাতাটার, পাপ-কোলাহল দিতেতে মান্ব-মনে বিধু মিশাইয়া।

এ মণান্তি করে দেব, হবে দুরীভূত।
অত্যাচাব ওরভারে হয়ে নির্পাঙ্তিত
সমন্ত পৃথিবী দেব করিছে ক্রন্দন,
তথশান্তি সেখা হোতে লয়েছে বিদায়।
কবে দেব এ রজনী হবে অবসান ?
সান করি প্রভাতের শিশির-সলিলে
ভরুণ রবির করে হাসিবে পৃথিবী।

অমুত মানবগণ এক কণ্ঠে দেব,
এক গান গাইনেক স্বর্গপূর্ণ করি!
নাইক দরিদ্র-ধর্নী, অনিপতি, প্রজা,....
কেহ কারো প্রভু নয়, নহে কারো দায়।
নাই ভিন্ন জাতি আন নাই ভিন্ন ভাষা,
নাই ভিন্ন দেশ, ভিন্ন আচার-ব্যাভার।
সকলেই আপনার আপনার লোয়ে
পরিশ্রম করিতেতে প্রফুল্ল অন্থরে।

রবীন্দ্রনাপের আন্তর্জাতিকতা কিন্তু স্বাজাত্যকে বাদ দিয়ে নয়। জাতীয়তার ক্রমপরিণতিতে কবি আন্তর্জাতিকতায় পৌঁছলেন—কারো, যদি এমন ধারণা পাকে, তিনি ল্লান্ত। এই দুয়ের মধ্যে বিরোধ নেই। বর্গ্ধ জাতীয়তা বিহনে আন্তর্জাতিকতা বস্তু-নিরপেক ভাববিলাস মাত্র হয়ে দাড়ায়। বস্তুত রবীক্র-কাব্যে এ দুটির বিচিত্র সমন্য ঘটেছে। ধুড়ি যেমন আকাশে ওড়ে, মৃত্যুর লাটাই মাটিতে।

বঙ্গভঙ্গে জালিয়ানওয়ালাবাথের নৃশংসতায় অথবা হিজলি-জেলের হত্যাকাণ্ডে কবিকণ্ঠে তিরন্ধার গর্জে উঠেছে। প্রতি-কারের উপায় খুঁজেছেন তিনি, ক্ষেত্রবিশেষে কর্মোদ্যোগে निक्रं सीश्रिता श्राहरू । ऋष्माता विमनास स्थान जिन ব্যাকুল বহিবিশ্বের দুদৈবিও বারম্বার তেমনি। বিজ্বুর করেছে। কোভ ভ্রমাত্র অত্যাচারিতের জন্য নয় অত্যাচারীর আশ্বচরিত্র যে কলুম প্রাপ্ত হল, এই দুঃখ বোধ করি তাঁকে অধিকতর পীড়িত করে। 'সভতার' সংকটি' কবি-জীবনের শেষ অভিভাষণ— আলোচনাটি সর্বাধিক পরিচিত লাভ করেছে। প্রথম জীবনের রবীজনাথ ইয়োরোপ থেকে পাশ্চাত্য-সভ্যতার মহিম্ময় স্মৃতি-ধারণ করে এগেছিলেন, দিতীয়-মহাযুদ্ধের বীভৎসতায় সেই ফুতি চুরমার হল-অশীতিবর্ঘ আশাহত কবির আত্নাদ এই 'সভাতার সংকট'। 'জীবনের প্রথম আরম্ভের সমস্ত মন থেকে বিশ্বাস করেছিল্ম যুরোপের অন্তরের সম্পদ এই। সভ্যতার দানকে। আজ আমার বিদায়ের দিন সে বিশ্বাস একেবারে দেউলিয়া হয়ে গেল।..... মানব-পীড়নের মহামারী পাশ্চান্ত্য সভ্যতার মজ্জার ভিতর থেকে জাগ্রত হয়ে উঠে আজ মানব্যান্থার অপমানে দিগন্ত থেকে দিগন্ত পর্যন্ত বাতাস কলুমিত করে দিয়েছে। <sup>'</sup> षत-थंशास्त्र वक्ता कलक-शिकात छैद्धार करत्राष्ट्रण विशेष्ट्रपदः "চৈনিকের মতন এত বড়োপ্রাচীন সভ্য জাতিকে ইংরেজ স্বজাতির স্বার্থ-সাধনের জন্য লপুর্বক অহিফেন বিষ-জর্জুরিত করে দিলে এবং ভার পরিবর্তে চীনের এক অংশ আশ্বসাৎ করলে।'' চীনের আফিম-যুদ্ধের ব্যাপ্র। জীবনের ধর্বশেষ ভাষণের যার উল্লেখ, একেবারে প্রথম জীবনে মাত্র কুড়ি বছর বয়সে সেই অন্যায়ের প্রথর প্রতিবাদ করেছিলেন প্রবন্ধ লিখে। প্রবন্ধের নাম 'চীনে মারণের ব্যবসায়'।

বিশ্বের মানুষের সম্পে কবি যেন এক-পরিবারস্থ। পৃথিবীর যে-কোন প্রান্তে মনুষ্যাথের উপর যথনই আঘাত পড়েছে, কবির লেখনী থরধার অসি হয়ে বালক দিয়েছে। আমেরিকায় নিথ্রো জী-পুরুষের উপর চাবুক মান্না, জার-শাসিত রাশিয়ায় ইছদি-হত্যা, কংগোয় বেলজিয়ানদের অত্যাচার, স্পেনে গণতপ্রের বিরুদ্ধে ফ্যাসি-আক্রমণ, ফিটলারেয়র চেকোন্নোভাকিয়া-অধিকার—কোন অন্যায় কবির দৃষ্টি এড়িরে যায় নি।

১৯১৩ অনেদ নোবেল-প্রাইজ পেলেন। ভুবনের জ্ঞানীগুণীদের গম্পে ঘনিষ্ঠতা-বৃদ্ধির অধিকতর স্থ্যোগ হল এই সন্মানলাভে। প্রথম-বিশুমুদ্ধের সময় লড়াইয়ের বিপক্ষে কঠোর
প্রতিবাদপত্র প্রকাশ করলেন—তপন তিনি একক নন সর্বদেশের
বুদ্ধিজীবীরা মিলিত হয়েছেন সেই ব্যাপারে। ১৯১৬ অন্দে
জাপান ও আমেরিকা-শ্রমণে বেরুলেন—আলোচনার প্রধান বিষয়
'জাতীয়তা'। পূর্ব ও পশ্চিমের জাতীয়তার স্বরূপ বিশ্লেষণ
করলেন তিনি। পশ্চিমের জাতীয়তার পরিণতি যুদ্ধ ও সামাজাবিস্তারে; আর প্রাচ্য জাতীয়তা চিরদিন শান্তি ও বিশ্লমৈত্রী
প্রচার করে এসেছে।

শান্তিনিকেতনে অনেক বছর আগে প্রাচীন আশ্রমের আদর্শে ব্রহ্মবিদ্যালয়ের প্রতিষ্ঠা হয়েছে, এবারে কবি শেপানে 'সর্বমানবের যোগসাধনের সেতু' রচনার সঙ্কল্প করছেন। লস্ এঞ্জেলস খেকে এই সময়ে লেপা একপানা চিঠিঃ 'ভবিষ্যতের জন্য যে বিশুজাতির মহা মিলনমস্কের প্রতিষ্ঠা, হচ্ছে, তার প্রথম আয়োজন ঐ বোলপুরের প্রান্তরেই হবে। ঐ জায়গাটিকে সমস্ত জাতিগত ভূগোলবৃত্তান্তের অতীত করে তুলব এই আমার মনে আছে—সর্বমানবের জয়ধ্বজা ঐপানে রোপণ হবে।' প্রতিষ্ঠানের নামও হির করে ফেললেন—বিশুভারতী। বিশু অর্থাৎ জগৎ, আর ভারতী হল ভান-সংস্কৃতি। ভারতের সঙ্গে সম্পর্কিত বলে ভারতী—এ রকম করলেও বেমানান হবে না।

প্রথম-মহামুদ্ধ শেষ হয়ে গেছে। ১৯২০-২১ অবেদ কবি
আনার বেরিয়ে পড়লেন ইয়োরোপ ও আমেরিকায়। কঠে
মানবমৈত্রীর বাণী—পূর্ব-পশ্চিমে কোন অনৈক্য থাকরে না,
নিবিড় আদ্মিক সম্পর্ক জাগ্রত হবে জাতিপুদ্ধের মধ্যে। এমনি
কথা আরও অনেকে বলেছেন; পৃথিবীর দেশে দেশে অনেক
ভাবুক মহাপ্রাণ বিশাল আদর্শ নিয়ে বিস্তর স্বপু দেপে গেছেন।
নম্য তারা। কিন্ত রবীজ্রনাথ শুবুমাত্র ভাবুক স্বপুদ্রই। নন।
মানুষের পরম সত্য কলমের লেখায় নানা বিচিত্ররূপে প্রকাশ
করেই তিনি নির্ভ হলেন না। সদেশ ফিরে এসে ১৯২১ অবেদর
ভিসেধরে তিনি বিশুভারতীর প্রতিদা করলেন। একটি সংহত
সংগ্রত বাকেরে মধ্যে বিশুভারতীর লক্ষ্য ও চরিত্র প্রকাশ
প্রেরেছঃ 'যত্র বিশ্ব ভবতোকনীড়্য্'—তাবৎ পৃথিবী যেখানে
একটি নীড় খুঁজে পেয়েছে। এ বিষয়ে রবীজ্রনাপের নিজের
মুপের কথাই শোনা যাকঃ

'যুদ্ধ ও সহিব ভিতর দিয়ে যে নিদাকণ দুঃখ যুরোপকে আলোড়িত করে তুলেছে তার অর্গ হচ্ছে এই বে, নেশন-রূপের মধ্যে মানুঘ আপন সতাকে আনৃত করে ফেলেছে। মানুঘের আরা বলছে, 'অপাবৃণু'—আবরণ উদঘানিত করে। মনুঘ্যয়ের প্রকাশ আভেন হয়েছে বলে কছাতির নামে পাপাচরণ সম্বন্ধে মানুঘ একদিন এমন স্পষ্ট উদ্ধৃত্য করতে পেরেছে এবং মনে করতে পেরেছে যে তাতে তার কোনো ক্ষতি হয় নি, লাভই হয়েছে। অবশেষে আজ নেশন যথন আপনার মুখল আপনার প্রবাধে বাবিদ্ধ আরম্ভ হয়ে উঠেছে।

নতুন যুগের বাণী এই যে, আবরণ পোলো, হে মানব, আপন উদার রূপ প্রকাশ করে। ।.....আমাদের এখানে নানা দেশ পেকে নানা জাতির অতিথি এগেছে।.....আমরা এখানে কোন্ মরের রূপ দেখন বলে নিয়ত প্রত্যাশা করব। যে মত্র হচ্ছে এই যে — 'যত্র বিশ্ব ভবত্যেকনীড়ম'। দেশে দেশে আমরা মানুম্বকে তার বিশেষ স্বজাতিক পরিবেইনের মধ্যে পণ্ডিত করে দেখেছি, যেখানে মানুম্বানকৈ আপন বলে উপলব্ধি করতে পারিনে। প্রথিন মধ্যে আমাদের আশ্রম এমন একটি জায়গা হয়ে উঠুক, যেখানে ধর্ম ভাষা এবং জাতিগত সকল প্রকার পার্থক্য সত্ত্বেও আমর। মানুম্বকে তার বাহ্যভেদমুক্ত মানুম্ব বলে দেখতে পাই। সেই দেখতে পাওয়াই নতুন যুগকে দেখতে পাওয়া।''

তাই হল। সর্ব ধর্ম জাতি ও ভাষার মিলনকেন্দ্র বিশ্বভারতী।
মুসলমান ছাত্র-অব্যাপক এলেন, খ্রীপ্টান-বৌদ্ধ-জৈন এলেন—
হিন্দু তো আছেনই। এলেন বাংলার বাইরের ভারতীয়ের।—
মারাটি, গুজরাটি, হিন্দুস্থানি, অসমিয়া, তামিল, অনু, মালয়ালি।

Anternational designations of the state of the series of t

বিশ্বপ্রীক রবীক্রনাথ এই চিঠিখানি ১৩-৭ বঙ্গাব্দে বন্ধু রাধারন্য করকে লিথেছিলেন। এই চিঠির জবাবে টাকা পাঠানোর পর রবীক্রনাথ বন্ধুকে ২০লে মাব ১৩-৮ সালে লেখেনঃ—

"আপনি মঙ্গল কার্য্যে সহায়তা করিলেন ঈথর জ্ঞাপনার মঙ্গল করিবেন। এবার অবজাশ মত শান্তিনিকেভনে জ্ঞাসিবেন তাংইলে বৃথিতে পারিবেন, কেবল যে বন্ধুকে সহায়তা করিলেন তাহা নহে। দেশের মঙ্গল কর্মে যোগদান করিলেন।" Exercise outrient 1

Exercise outrement seen outre enter const.

Course outre outre

प्रमुक्त क्षानिक्य । त्यार् अटक्यारक्य हर्त्यार १२६ स्पार्थ क्षान्यक अवस्थार हर्त्यार १८६ स्पार्थ क्षानिक अस्थारक अस्थारक स्पार्थ

mine with more fair is asy own of a service of a segue of a segue

अपर कर्रुंट्ट । अस्तर क्ष्मां क्ष्मां के स्ट्रिट । अस्तर क्ष्मां के स्ट्रिट क्ष्मां के स्ट्रिट क्ष्मां के स्ट्रिट क्ष्मां के स्ट्रिट के स्ट्र के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्र के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्र के स्ट्रिट के स्ट्रिट के स्ट्र के स

#### ছাত্রদের প্রতি—

ভোমাদের সকলের পশ্মিলিত শক্তির ভারাই আমাদের আশ্রম জীবনের উভোধন ঘটিবে। এই আমি একান্ড মনে আশা করি। রবীশ্রুনাথ

Marghan married



A Family Reunion পরিজন পরির্ভ কবি

বামদিক হইতে—(দণ্ডায়মান): রমা দেবী (ক্রীক্র ঠাকুরের কন্সা) দিনেক্র নাথ ঠাকুর, কমলা দেবী (দিনেক্র নাথের রা) (উপবিষ্ট): মীরা দেবী (কনিষ্ঠা কস্সা), মীজীক্র গঙ্গোপাধাায় (মীরা দেবীর পুত্র), এনাক্ষা দেবী (হধাক্র ঠাকুরের কন্সা), রবীক্রনাথ, প্রতিমা দেবী (পুত্র বরু)



সমুদ্র-পারেও সাড়া পৌঁতে গেতে। এলেন ইংরেজ, ফরাসি, জর্মন, ইতালীয়, চেক, হাজেরীয়, মার্কিন, মিশ্রীয়, চীনা, জাপানি, সিংহলি, আফ্রিকার নিগ্রো, মার্কিন নিগ্রো, ইরানের পার্সিক, ইসরায়েলের ইছদি। শান্তিনিকেতনের প্রান্তরে ভুবনের সর্বপ্রান্তর মনীয়া এসে সম্বেত হল।

বিশ্বভারতীর বাণী বছন করে পৃথিবীময় ছুণিডুটি ওর ছল করির। চীনের পেলেন ১৯২৪ অনেদ। চীনে আর ভারতে হাজার হাজার বছরের পুরানো সম্পর্ক—সেই স্প্রাচীন সৌহার্দ্য তিনি নতুন করে প্রতিষ্ঠা করে এলেন। সেই বছরই চললেন দক্ষিণ-আমেরিকার পেরুরাজ্যে—তাদের শ্বানীনতার শতনামিনা উৎসবে। ফেরবার পথে ইতালি। দু-বছর বাদে আবার ইয়োরোপ—পশ্চিমও মধ্য-ইয়োরোপের ফরতা। পেলেন বলকান রাজ্যে, তুরঙ্কে ও মিশরে। পরের বছর মালয় উপধীপ, মধদীপ বলিধীপ এবং শ্যামরাজ্য পরিক্রমণ করে বৃহত্তর-ভারতের নব আবিধার করে এলেন। পরের বছর কানাঙা ও ইন্দোচীনে। তার পরের বছর ব্যাপকভাবে পরিভ্রমণ করলেন ইংলও, ফুনিস, জর্মনি, ডেনমার্ক, রাণিয়া ও আমেরিকা। বিপুরণভর-রাশিয়া

প্রত্যক্ষ করে মুগ্র বিষ্ময়ে কবি লিখলেন ; ''বাশিয়ায় এসেছি।' না এলে এ জন্মের তীর্ষদর্শন অত্যন্ত অধ্যাপ্ত পেকে যেত।'' তারপ্রেও কবি গিয়েছেন পার্য্যে—১৯০২ অন্দের এপ্রিলে।

বিশ্বনাপ্ত তীর্থ-পরিজ্ঞা। দেশে দেশে নর-দেবতার বর্গ বিচিত্র রূপ-সন্দর্শন। সংস্থ বৈচিত্রের মধ্যে ইক্যাংপিনা। ভাষণে, গানে, আবৃত্তি ও অভিনরে রবীক্রনাথ দিগ্রেজ্য করবেন। ভারতের সাংফ্তিক বিজয়। ভারত অভিনরিদ্র ও পরপদানত তথ্য, কিন্তু ভারতের কবি রাজরাজ্যেপুরের গৌরব আহরণ করে এলেন। না, তার এনেক বেশি। রাজসৈনা রক্তবন্যা বইনে প্রভুদ্ধ প্রতিষ্ঠা করে, বিভিত্রের অন্তরায়া বিশুপ্ত হয়ে থাকে —রাজকীয় বিজয় অচিরধারী।

কতকাল কেন্টে প্রেছে তারপর। কবির দিগ্রিছনের ফল বছিনিধ্যে আছও থিয়ে প্রত্যক্ষ করা যায়।

দুনিয়ার প্রায় সর্বজ্ঞ রবীজি শতরাধিকী উৎপর রবীজনাথ তাদের প্রাণের মানুষ, এই সত্য জানাবার জন্য দুনিয়। সুদ্ধ-মানুষ সেই আকুলিবিকুলি করছে। এরপর দিগ্রিজয় যে কাঁটি মহামানব করেছেন, তাদের সংখ্যা আছুলে গণা যায়।

### র বী জ না

বদ্ধৰাগী কুথে ত্মি থানিলে ওত্ৰণু ৰাজালে বেণু মোহন তানে প্ৰান হ'ল মণু। বিধান যবে ৰাজালে মবি, গুলিয়া শিলা পড়িল ঝবি। মিশিল গ্ৰোতে বন্ধ ৰাৱা পামাণ-কাৰা-তথু।

-- गर शक्तांथ पर

তৰ বান্নয়য়ে ৰাজে পুৰবাৰ ৰাগিনী উদাস । বৈশাৰী বিদাধ দিবা মানেনা যে বিদায়-ছতাৰ, যত ৰেস ২০ আৰু তত তাৰ কপু ব্যণীয়া!

---মোহিতলাল মগ্মদাৰ

এ পঞ্জরে রভ মাধা সে পার্ধা নাপটে পারা বন্ধন বেদনে অবিহান, ভিন্ন ভার ভর্ষপুটে সে গাস কাদিয়া ওঠে সেই গানে কংক যে প্রধান।

--্যতীক্রনাথ সেনওপ্র

্ৰবাজ জন্ম শহৰামিকী ফাৰিক এছ কলিকাতা মিউনিসিপ্যাল থেকেট



### त्रवील-िंदात् सस्यातिक

ন্দগোপাল সেনগুপ্ত

রবিজ্বনাপের উল্লেখযোগ্য ছবিওলি ভালো করে পরীক্ষা করলে একপা এনারাসেই বোঝা বার যে সাহিত্য যুষ্টা রবীজ্বনাপাও চিত্রশিল্পা রবীজ্বনাপে একটা মূলপাত পার্থকার রযেছে। সাহিত্যে রবীজ্বনাপের যে প্ররাস, তা কপনো ওচিতা ও যৌদর্বের পাণ্ডীর বাইরে আসে না। জীবনের ও জগতের বিচিত্ররূপ ফুনেছে ভাতে সন্দেহ নেই, কিন্তু যা কুংসিত, কদ্পা স্থুল বা নণুা, তাকে তিনি স্বান্থে পরিহার করেছেন। বাস্তবকে ভিত্তি করেই জনেমছে অবশ্য তার সাহিত্যে বোধ, কিন্তু বাস্তবকে অতিক্রম করে তা উল্লাভ হয়েছে ভাবের রাজ্যে। কিন্তু চিত্রে যুষ্টা বরীজ্বনাপের রূপ হিন এব বিপরীত। যা কদ্যা, যা বীভংগ যা উল্লেউংকট, তাকেও তিনি গোপন ক্রেন নি। আবার যা স্তুদ্দর মধুর ও মনোজ, তাকেও তিনি অবিক মূলো অভিমিজ করেন নি। স্থুদরে কুংসিতে ওচিতে এওচিতে ভালোয় মন্দে অবিছেদ্য় রেশানেশি হয়েছে তার ছবিতে। বর্ং বলতে পারি অস্তুদ্ধর অভিচি ও বাভংগেরই প্রাধান্য ধনেছে তাতে।

কেন এমন হল ? একই ববীজনাথের এই ধিধা-বিভাজ রূপ কেন দেখি আমরা ? এই পর্ণের উত্তরে পৌছতে ইলে আনাদের যেতে হবে রবীক্সনাথের চিত্রাক্ষণ পর্বের গোড়ার ইতিহাসে। এনেকেই জানেন আশা কররি যে ববীক্রনাথ বিষিষদ্ধ বিদ্যা হিমাবে ছবি থাকা কোনদিন শিক্ষা করেন নি এবং সভুর বংসর সুয়ুস পুষ্মন্ত ছবি পুদুৰ্বা লাভ করতে পারে এমন কোন জিনিষও তাঁর হাতি পেকে জন্মায় নি। হঠাৎ সভরের সীমানায় এসে শিল্প সাধনার । এই দিকটি উন্যুক্ত হয়ে গেল ভার সামনে এবং হল অনেকটা আক্ষিমক ভাবেই। ক্ৰিতা রচনার সময় পাড়লিপিতে তীৰ কখনো কখনো খুৰ কাটাকুটি হত।। এই কাটাকুটি ওলোর ওপর আনমনেই কলম ধ্যতেন তিনি। বলা যেতে পারে হিছিবিজি আঁকতেন। আসলে বাইরে কলন যখন এই ভাবে খেলা করত, ভেতরে মন তখন তার রচনার চরণানিতে মনের মতো তার ও শদেদর গ্রন্থনা করত। তারপর যেই আগত লেখার রেগ, অম্নি মেই কালিকল্পিতে হিজিবিজির পদ্চিষ্ঠ একান্তে মেলে রেখে এথিয়ে যেতেন তিনি লেখার পথে। এ থেকেই একদিন আৰিশ্বার করলেন তিনি যে ঐ হিজিবিজি ওলোব মধ্যে দিয়ে নিজের অভাত্তেই তার হাত স্বান্তি করেছে রক্ষান্ত 'রূপ', যা কোধাও বাছবের কোগাও বা খতি-বাছবের প্রতিভাব হয়ে রচনার মর্যাদা দাবী করতে পারে। এখানেই তার যামনে খুলে সেল বৃহৎ একনি অঞাত লোকের দরজা। সজাপভাবে শ্বরু করলেন তিনি চিত্রাঙ্কণ এবং এক এক করে দেড় হালারেরও বেশী ছবি রচনা করলেন তিনি জীবনেন শেষ দশ বৎসরে। প্রথমে স্থুক করেছিলেন কালি কলমেব বেখাস্কণ, ক্রমে অধ্যন্ত আসতে

জ্ঞ করল বিচিত্র আদিক ও রীতির প্রীক্ষা, সেই সঙ্গে উপকরণ হিসাবে এল রং ভুলি এবং আরো যা যা লাগে। লক্ষ্য করার বিষয় যে হাতও যেমন উভরোভর খুলতে লাগল ভাঁর , দৃষ্টিও তেমনি ছড়িয়ে পড়তে লাগল অন্ধণের মূতন মূতন দিগঙে।

এই ইতিহাসে এইট্কু নোনা গেল যে চিত্রাঞ্চণ বিদ্যাটা রবীক্রনাথ অনুশীলনের মধ্য দিয়ে আরও করেন নি, ওটা এসেচিল তার কাতে হঠাৎ পাওয়া একটা শক্তির মতে।। এর ফলে বিধিবদ্ধ শিক্ষার যে গ্রামার তা তাঁর কল্পনার সহজ গতির মুখে রাতি-পদ্ধতির লাগাম পরাতে পারেনি। একপটে খাপন অভিজ্ঞতা অনভতি ও কল্পাকে প্রকাশ করবার সহজতাটুকু তাঁর অবিকৃত্ই থেকে ছিল। এ জন্যে। পক্ষান্তরে অস্কুণের গ্রামারে দক্ষতা ছিল না বলেই, ছবি তাঁর বিশুদ্ধ চিত্র-বিজ্ঞানের নিরিখে পৰ সুময় সব্বাঞ্চান ছবিত্ব লাভ করেনি। অঞ্চ-সংস্থানে, পরিপ্রেঞ্চিত ব্যবস্থাপনে, আলোক সন্নিপাতে পদে পদে হয়েছে তাঁর ক্রটি। কতক ছবি তার ৰাস্তবের কাছাকাছি, কতক অতি-বাস্তবের অভিযুগী, কোনান স্পষ্ট কোনান জানিল ধোঁয়াটে দুকের্বাধ্য। যেন দেখাৰ মধ্যেই অদেখা, বোঝার মধ্যেই অবোঝা কি একটা রয়েছে. এই ছিল তার নেশীর ভাগ ছবি। অর্থাৎ শিক্ষাপ্রাপ্ত শিল্পী না হওল একই সঙ্গে তাঁর পজে যেমন লাভের হয়েছে তেমনি লোকসানেরও হয়েছে। লোকসানের কথা এইমাত্র বলা হল, বিজ্ঞান-সিদ্ধ অঙ্কণ খিসাবে তাঁর বুহু ছবি অনুভারেনির মার্কা পায়। আৰ লাভের দিক হল এই যে আপন আবেগ খন্ত্তি ও কামনা কল্পনাকে তিনি কোপাও রেখে দেকে প্রকাশ করেন নি, যা করে পাকেন প্রত্যেক 'শিকি – শিল্পীই। তাঁদের ছবি বাকনাকে তকতকে নিখুত নিভূল ও জীবও হয় ঠিকই, কিন্তু রবীক্রনাথের ছবির মতো বলিষ্ঠ প্রাণশক্তি, রূদতা ও অস্পইতার মধ্যেও প্রকাশের এমন প্রচিষ্ট ভাতে পাকে না।

একথা অবশ্য এই প্রসঞ্জে বলে রাগা দরকার যে ছবির রাজ্যে রবীক্রনাথ যে ধারা অনুসর্গ করেছেন, তা পিকামো ও মাতিস অনুস্ত ও প্ররিয়ালিট্টিক বা অতি-বাওবিক অঙ্কণ ধারারই অনুবর্তী। প্রাণ্ডিক এই যে পিকামো ও মাতিস 'শিক্ষিত্ত' শিল্পী ছিলেন বলেই তাদের অবল্ধিত ধারাকে তারা একটি দাশনিক ব্যাপ্যা দিয়ে প্রতিটি বকরেগেছেন। আর রবীক্রমাপ এমেচার বা অপেশাদার শিল্পী তেলেন বলে সেই একই দাশনিকত্ব তিনি ব্যক্ত করেছেন কতক্টা কৈফিয়তের আকারে। আসলে কথাটা প্রণিধানযোগ্য। পিকামো গ্লেন, মানুষ যা স্কৃষ্টি করে তার মধ্যে শ্রী সঙ্গতি ও ধারা বাহ্নিক তা পাকে। মানুষের হাতের বাইরে যা স্কৃষ্টি হয়, তা হল বিশ্বুলা প্রণিত এবং নানা ভগ্নাংশের সমবায়ে গড়ে-ওটা একটা কিছু। বহিঃপ্রকৃতি বা অন্তঃপ্রকৃতি সেখানে তাকান,

সেখানেই এই বিশ্ছাল। কাব্যে ও চিত্রে স্টা যদি মনেব কল্পনা কামনা বা আবেগকে অবিকৃতরূপে কোটাতে চান, তাহলে তা অনিবার্যাভাবেই হবে অসংলগু। কিছু বোঝা, কিছু অবোঝা, কিছু বাস্তব, কিছু অবাস্তব যেখানে মিলেমিশে এক হয়েছে, সেখানে সঞ্চেত্র ভাল তাই আল্পুকাশ কিভাবে সম্ভব ?

লক্ষ্য করার বিষয় যে কাব্যে এই সক্ষেত ধান্মতার ঘোরতর বিরোধী ছিলেন রবীজ্রনাধ। আধুনিক কবিদের মধ্যে গাঁর। এই ধারা অনুসরণ করেছেন, দু একখানি চিঠিতে এবং শেষ জীবনের একটি প্রবন্ধে তিনি তাঁদের সম্পর্কে কঠোর মন্থব্য করেছেন। তিনি বলেছেন, সাহিত্য স্টি হয় যুষ্টার আনন্দ থেকে একথা ঠিক। কিন্তু তা সার্থিক হয় ভোজার আনন্দের সঙ্গে যুক্ত হয়ে। অর্থাৎ লেখক-পাঠকে অন্তরদ্বভার মেতৃরক্ষন চাই। লেখকের বক্তব্যের সিংহদরজা পার হয়ে পঠিক যেখানে অন্সবে পৌছতেই পারলেন না. সেখানে লেখার সার্থকতা কি রইল ? কার জন্যে লেখা হল ? কিন্তু মতা এই যে চবিব ক্ষেত্রে দুৰ্শকেব সঙ্গে শিল্পীর অনুভূতির সেতু বন্ধন ঘটানর জন্যে মোনেটিই সচেই হননি রবীঞ্চনাথ, ৭৯° বলে৫৮ন, সব জিনিসই বোঝাৰ জন্যে নয়। বোঝার পথ ধরে চলতে চলতে না বোঝার অন্ধকারে পথ হারানর আনন্দটাই শিল্পের সবচেয়ে বডাদান। জ্যামিতির কাঁটা কম্পাস নিয়ে याँता तरम यान ७तित भूला कभराउ, डीएम्स छरमार्थे गिर्धिय नाका আছে मा नियं, मा नियं! अयोर स्मिटे शिकारमा श्रीहित्र केशा।

ভ্রখন প্রশু উঠেবে, পঁয়মটি বংগবেব সাহিত্যিক জীবনে রধীন্দ্রনাথ যা স্কট্টি করেছেন, দশ বৎসরের শিল্পী জীবনে ভাইলে কি তিনি তাঁর সেই জীবনবাাপী আদর্শের বিরোধিতা করেছেন ? কি এই স্ববিরোধিতার মূল কারণ ? বলা বাহল্য বিরোধিতাণ ত্রত স্পষ্ট যে তা আর প্রমাণের অপেকা রাপেনা। কিন্ত তাকে কাৰ্য্য-কারণ সূত্রে বাঁধতে গেলে, একই মানুষের এই দ্বি-মানসিকতার স্বরূপ নির্ণয় করতে হলে বেশ একটু ফাপতে প্ততে হবে। একথা অস্বীকার করে লাভ নেই যে রবীঞ্রণাথের সাহিত্য-দৃষ্টি বৃহৎ ও বছ ব্যাপক হলেও, তা সীমার দারা চিঞিত ছিল। তিনি যে আরেইনীতে জন্মছিলেন, যে শিক্ষা-দীক্ষা ও পারিপাণ্ডিকে তাঁর মনন্দীলতা গঠন করেছিল, তাতে সমাজ ও মান্যের সমগ্ররূপ স্বাভাবিক কারণেই তীর চোপে ধরা পড়েনি। আবার যে ধারায় নিজেকে তিনি ব্যক্ত করতে এভ্যস্ত হয়েছিলেন, তাতেও অনিবার্যভাবেই এসেছিল একটা বিধি-নিষেধাশিত ধ্যামাজা আলক্ষারিক উজ্জুলতার কপ। তাই জৈবতা ও তার নিষ্ঠ নিরাবরণ অভিব্যক্তিরবীন্দ্র সাহিত্যে কোপাও পাওয়া যায় না। মানুষের উন্মত্ত হিংসা কুষিত বিকৃত ও বৃদ্ধিহত রূপকে তিনি স্ময়ের পরিহাস করে গেছেন। এওলি গ্যাতা একথা তিনি বলেন নি, এই সত্যা-শিল্পের অসনে জলাচরণীয় নয়, এই কথাই তিনি বলেছেন। তাঁর নিখ্যাত একটি কথা হল, পদ্ধনী মতা বটে, কিন্তু পক্ষত্ন ও ত মতা। পদ্ধ হকে একান্তে স্বিধে রেখে পাঁক ঘাঁটাঘাঁটি হল সাহিত্যিক অ্যোবপ্দীর কাজ।

কিন্ত ভাতসারে সাহিতে যে অংশরপথকে তিনি স্থরে পরিছার করেছেন, শুবু তা-ই নয়, গুণার দ্বারা স্থাদ্ধিত করেছেন, অজাতসারে তাই এমে আত্মপ্রতিষ্ঠ ২ংগছে তাঁর ছবিতে। চলতি দৃষ্টিতে যাকে আমরা দুলি, শুচি, শুনর বলি, তার প্রতাক্ষ প্রতিবাদ মূর্ত্ত হয়েছে তাঁর বহু ছবিতে এবং লামনীয় যে আছিক আবেইনী ও বর্ণবিন্যাসে মেওলিই তার স্বেনাভ্য শিহকর্ম। তাইলে এই ক্রথাই কি দাঁভাল না যে যে-বাস্থ্রতা ও জৈবতাকে তিনি মাহিত্যের

অঙ্গনে প্রবেশাধিকার দেন নি, তাঁন অবচেতনায় তাদেবও ছিল বৃহৎ একটা স্থীকৃতির দাবী গ সেই দাবীই অনুনুশীলিত ভুলিব মুখে তাঁর সজাধ মনকে ফাঁকি দিয়ে প্রকাশনান হ্রেছে।

তাঁৰ উল্লেখযোগ্য ছবি ওলিৱ মধ্যে মিঘন মাদ্ভিল । সংখ্যাৰিক্য নিশ্চয় মন্নশীল দুশকেন চোন এছায়নি। ওছা গসকের জানিল গন্ধকারে পাগ-ঐতিহাসিক শ্রাপদ স্বাস্থপেন সঙ্গে মানুমের ছঙাজডির ভয়দ্ধর ফুদুর মাভিও তীর স্বাধীন এই ন্যা। ভগুৰিশে প্ৰয়াৰ্মিত বিকট বিকলাদ মান্ন-মান্বীৰ ঘটুহাস্য নিরত চমকপ্রদ চিত্রও তাঁব চোধে প্রডে অজ্যা। ইভিস্ত*ং* বিক্ষিপ্ত ভাবে খ্রুজে পাওয়া যায় মানব-ত্রার মেইসব দিক, অর্থবান ভাষায় যাকে তিনি কলাচ রূপ দেন নি। এক হিসাবে ববীন্দ্র-চিত্রের বারে। আলাই এই। অবশ্য যাকে আমরা স্থিব ও স্বাভাবিক বুলি, মেই জীবনেরও ন্যুবায়ণ আছে তীব ছবিতে। জ্যোৎসালোকিত বিশাল দিগতে ধ্যান স্থিমিত নেত্র নাবীৰ রূপ মৃতি পৰিএঘ কৰেছে তাল তুলিতে। নৃত্যমুখন ছবিৰ যুগল সভ্যভাকামনাধ ভক্ষণ ভক্ষীৰ মিখুন মৃত্তিৰ কাছে এলিয়ে এপেছে, প্রফাটিত ফ্লের দলওলিকে প্রিকাপ্ত করে অশ্বিষ্ধ দুটি চোপ ট কি দিনেত, খ্মন্ত এরখোর মারাগান দিনে এপেই সপিল দেখা যাবে তারা সাখ্যায় এবং ঘানশভিত্তিও প্রেরভি দরের সমৰ প্ৰান্য । বলতে বাৰা মেই যে এই বিভাগের চিত্রকর্ম তার যরকাত, স্থাজাত ক্ষা তাই চিত্রা রবান্ধ্রনাথের পুর্ প্রিচন তানা বহন করে না, যা করে গ্রাণের বিভাগটি।

প্রধক্ষত বলা যেয়েও পাবে যে প্রচিচ চিত্রবাতির প্রক্রজীবরে রবাজুলাপ একদা এদেশে বৃহৎ একটি ভূমিকা নিবেছিলেন। কাউণী ওকাক্রা, ভাগিনী নিবেদিতা, তিনি ও অরনান্ত নাগুই ভ্যাক্ষিত পাচ্যকলাকে শিষ্টাতি রূপে এদেশে নৃত্য করে প্রবর্তন করেডিলেন∓ অবনীজুনাধ এখানে চিত্রী এবং রবীজু-নাথ তার উৎসাহদাতা, কারণ চিত্রাগ্ধণের চিত্রা তখন মনেও উদয় হয়নি তার। এই পাচ্য চিত্রবীতি নিয়ে অনকল পতিকল সাই আলোচনা হয়ে থাকে দেশে, একটা কথা এই শিনীভোঠি মননশীল মান্ধদের বোঝাতে সম্প ২রেডিলেন যে চিত্রকলা ধনৌধাক নয়, বাস্তবের ছবছ প্রতিচ্চবি তুলির মূপে ফোটাতে পারতি শিল্প বচনার প্রমার্থ ন্য। শিলা চোরে যা দেখেন, তার সভে মুক্ত হয় তাৰ মনেৰ দেখাও। তেই মান্স বাক্ষণের দুর্গতি এলে পড়ে যখন নাইদের দুই নম্বতে, তথন প্রান্তানিক কারণেই তার সম্বরূপ যায় বদানে।। কাজেই বাস্ত্রের যোগ যে রকম দেখতে, চ্বিত্র সৌন সে বক্ষ মধ্য বলা র্মিকের উক্তি নব। বলা বাইলং প্রাচ্য কলারীতির গ্রাণষর্ত্ত সম্বন্ধে এই উক্তি একাধিক স্থানে করেছেন রবীক্রনাগই।

কিন্ত কাল্ডেমে যখন স্বয় দেখা দিলেন তিনি চিত্রনিধী করে , তখন তিনি পাচ্য রীতির এই দার্শনিক ভিতির উপর দাড়াবার চেঠা করলেন না। তিনি অবল্ধন করলেন পতীচা রীতির একেবানে এতি আধুনিক বালানি, যেখানে অব্যব এাবেও ও আকেইনি, স্বই প্রধানত সঙ্গেত নিউব, ক্রপ যেখানে অক্রপ ও নিক্রপের মধ্যে দেছুল্ট্রান। পিকাসো, মাতিস, গুলা, মেজা প্রত্রেপর ছবি যে তিনি ভালো করে অনুশীলন করেছিলেন বা এই সঙ্গেত বল্পী অতি-বাজনিক এজনের প্রক্রে তালের দার্শনিক ক্যান্যান্তলি যে তিনি আদ্যোপাত প্রতিবাচনা করেছিলেন, ক্যান্য ক্যা তার সঙ্গে ছবি স্বন্ধে বিপ্রবিত আলোচনা করেও ক্যান্য আনার মন্য হয়নি, প্রায় একই সন্ব্রে প্রিয় নকই বানা

প্রকট হয়েছিল তাঁর হাতে অনেকটা অজাতসারেই। হতে পারে ক্রেডীয় অবচেতনারাদের ব্যাপক প্রচার এবং শিল্প সাহিত্যের প্রাণলোকে অবচেতনার স্তবৃহৎ ভূমিকা সম্পর্কীয় ব্যাপটার রবীক্রনাগকেও একই ভাবে নাড়া দিয়েছিল, যেমন দিয়েছিল পিকায়ো গোছিকে। তার ফলেই জনেমছিল আন্তব্যন্ত প্রথম তাঁর অঙ্কন বারা। ঘটনাচিক্রে যার প্রাণগত মিল হয়েছে সম্পাময়িক আর একটি প্রসিদ্ধ শিল্পরী।তির সঙ্গে।

অনেকে জানেন আশা করি যে রবীক্রমাপের ছবি প্রিবীর থবিকাশে সভা সহরেই প্রদর্শনীর মাধ্যমে ওণাছনের উচ্চপ্রশ্যা লাভ করেছে। ফরাসা ইতালীয়ান দ্ব্যানভিনেভিয়ান ও কশ মৃন্ধুকে এমন কথাও বছজন বলেছেন যে শিল্পী রবীক্রমাথ সাহিত্যিক রবীক্রমাপের চেয়ে বড় ছাড়া ছোট নন। হয়ত গোভিয়েট মুলুক ছাড়া থার সব দেশেই তথন ত্রিভুজিক বা কিউবিক, থতিবাছবিক বা স্বররিয়ালিষ্টিক অন্ধনের একাধিকার চলছে বলেই, রবীক্র-চিত্র তাদের কাছে অন্তুত বা উছট ঠেকেনি। এপবা সতীক্রিয়তা প্রভাবিত রবীক্র রচনার মধ্যে তাঁবা যে জিনিমাট পাননি, ছবিছে, তার সাক্ষাৎ পেরেই তাঁরা এতটা সভিভূত হয়েছিলেন। মোটের উপর দেশের চেরে বিদেশে রবীক্রমাপের ছবি বেশী আদ্ত হয়েছে, এটা লক্ষণীয়। একজন নরওয়েবাসী শিল্পী সে নামক কিশোর পাঠ্য বইখানিতে রবীক্রমাপের ছবিগুলি দেখে বর্তমান লেখককে বলেছিলেন, কেবলমাত্র এই কখানি ছবি আঁকতে পারলেই আমি জীবন সার্থক মনে করতাম। এক সঙ্গে বড় কবি ও শিল্পী মানুষের ইতিহাসে আর জন্মাননি।

कशांकि श्रिभिन कतुनात गएछ। श्रिमिक कविएमत गर्सा গোটো, ভিজন হুগো, উইলিয়াম বেক ও গ্যাবরিয়েল রোগেটি চিত্রাঙ্কণে কভিমের স্বাক্ষর রেখে গেছেন। এঁদের মধ্যে রেক একটা মান্সিক আঁধির আক্রমণে ভুগেছিলেন, তাই তাঁর পরিণত জীননের কবিতা ও ছবির মধ্যে একটা ধোঁয়া ধোঁয়া ছায়া ছায়া ভাব দেখা যায়, যদিও তিনি তৎকাল প্রচলিত অঙ্কন ধারারই আনগতা করেছেন। আর স্বাইও করেছেন তাই। কাজেই তাঁদের ছবি মতান কৌতহলের বস্তু, ততান মাধায় করে রাখবার মতে। জিনিম নয়। বনী জুনাপের বিশেষর এই যে ছবির রাজ্যে তিনি এসেডিলেন আগত্তকরূপে, কিন্তু নিজেকে প্রকাশের ভাষা তিনি নিজেই গড়ে নিয়েছিলেন। কারে। কাছে ধার করেন নি কিছু ৷ অবনীকু নন্দলালের ঘনিষ্ঠ সাহচর্ব্যে সারাজীবন থেকেও আসলে তাঁর মধ্যে ছিল এমন এক সার্বভৌম শিল্পী-সত্তা, যা সঞ্জীত চিত্ৰ কাৰ্ব্য ও অভিনয়...কলাকটিৰ এই চতুস্বৰ্ণ भाशार्ज्य भगजारन निर्णारक याजिनाक करतरूका । तथीक्ष-প্রতিভার পরিধি নিরূপণের সময় এই সাম্প্রিক রূপটি তাঁর যদি আমর৷ প্রনিধান না করি, ভাহলে রবীজ পরিচিতি আমাদের কোনদিনই সম্পর্ণতা লাভ করবে না।

### বাজনীতি ও রবীন্দ্রাথ

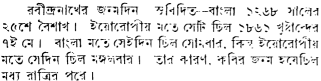
ভাঁৰ ৰাজনৈতিক ত্ৰেৰ মূলকণা আম্বনিৰ্ভ্ৰণীলতা। এই মূল কণাকে অবলয়ন ক্ৰেই তিনি ৰাজনৈতিক সভাস প্ৰথম 'ৰাংলা ভাগা'ৰ স্থান কৰে দেন। দেশেৰ কথা দেশেৰ ভাগাৰ কথিত হবে, এধনকাৰ দিনে সৰ্এ স্থীকৃত এই সত্যকে প্ৰতিষ্ঠা কৰতে সেদিন ভাঁকে অনেক বিক্ল সমালোচনা সহ্য কৰতে হবেছিল। বানিকৰাৰ দায়া তিনি দেশেৰ সমস্যাকে থাবজনীন ভ্ৰিকাৰ উপৰে প্ৰতিষ্ঠা দিয়ে গিয়েছিলেন। যাকে আম্বা স্বদেশী আন্দোলন বলে জানি ব্ৰাক্রনাথ ছিলেন তাৰ এন্তম চিন্তানাক। তথ্য তিনি একেবাৰে প্ৰত্যক্ষ ৰাজনীতিৰ কেত্ৰেই অবতাৰ্থ হয়েছিলেন। তথ্যকাৰ দিনেৰ কথা যাদেৰ মনে আছে, ভাঁৱা ভুৰতে পাৰ্বেন্না ব্ৰীক্লাপেৰ বজুতা, স্থীত ও উপস্থিতিৰ সেকি উদ্ধাপনাম্যী শুজি। একথা স্থীকাৰ ক্ৰতেই হবে যে, ভাঁৰ ইদ্ধিত পেকে ব্যিতি হলে স্বদেশী আন্দোলন ভিন্তৰ মূতি গ্ৰুণ ক্ৰতে।

শেষ পর্যস্ত কিন্তু প্রত্যক্ষ রাজনীতির বঙ্গমঞ্জ হতে তিনি বিদায় নিলেন। তার আগল কারণান হচ্ছে দেশের যার্বজনীন শতিব্যক্তির গতি পেকে তাঁব ব্যক্তিগত জীবনের গতি জ্বত্তর ছিল। প্রত্যক বাজনীতি পেকে তিনি বিদায় নিলেন না বলে বলা উচিত—তিনি দেশকে ছাড়িয়ে অনেক এগিয়ে গোলেন। এইতো স্বাভাবিক। কারণ এত বড় বিবাট পুরুষের সঙ্গে তাল বেখে চলা গ্রহজনের পঞ্চে সম্ভবপ্র নয়।

-गानाश्रमाप गूर्याशायात

## त्रवीहरवाय ह वाला ७ किएमात

কাজী আবহুল ওচ্চ



কবির পুর্বপুরুষদের কথা তার ওপরিচিত 'জীবনী'তে বিস্তারিত ভাবে বলা হইয়াছে। সে-সবের অনেকানই এবশ্য কিংবদন্তী। সেই সৰ থেকে মাত্র এইট্কু গ্রহণ করলেই আমাদের চলুবে যে, আচার প্রধান-সেকালে প্রায়-আচার স্বর্বস্ব—হিন্দ সমাজে কবির পুর্বপুরুষদের যথেই প্রতিক্লাতা সহা করতে হয়েছিল: তার কারণ, সে-সমাজে তাদের গণ্য করা ২মেছিল এক শ্রেণীর পতিত বাদ্ধণ বলে। কি কি কারণে কোনো কোনো বংশের লোকদের মেকালে, পণ্ডিত সাব্যস্ত করা ২'ত মে সম্বন্ধে বহু কৌত্তহলকর বিবরণ পণ্ডিত ফিতিমোহন সেনের ''জাতিবিচার'' গ্রন্থে রয়েছে। কিন্তু সৌভাগত্রেমে কবিব প্রবিপ্রয়ের। সেই সব প্রতিক্লতার কাছে হার মানেন নি। ইংরেজ আমলের স্চনায় দেখা যায়, তাঁরা কলকাতায় এসে ব্যবস্থ করছেন, আর সেদিনের আইন-আদালতের ভাষা পাগীর সঞ্চ ইংরেজিও কিছু আয়ত্ব করে ইংরেজদের সঞ্চে ব্যবসায়ে মন দিয়ে ধন ও স্মাজিক প্রতিপতি দুইই অর্জন করেছেন। কলকাতান আসার পরে ভাঁদের বংশের কুশারী উপাধি অথচলিত হয়ে পড়ে, আর চারপাশের লোকদের মুখে বাুুুুুর্মণের সহজ লভা ঠাকুর ্রই ঠাকর ইংরেজ ব্যবসায়াদের মধে উপাধি প্রচলিত হয় হয় Tagoure অথবা Tagore— এ কালের জগৎ ও জীবনের गत्म ठेक्ति-नःत्मेत लोकरमत त्य भीर्घकोलात পরিচয় তা বৌঝা যাচেত এইসব থেকে।

রবীজনাপের পিতামহ দারকানাপ ঠাকুরকে ধরা যেতে পারে জোড়াসাঁকোর ঠাকুর পরিবারের প্রতিষ্ঠাতা। তার জন্ম ১৭৯৪ খুটাকো। তিনি বছওপে ভূষিত চিলেন—মাতৃভাষা ভিন্ন পাসী, আরবী, ইংরেজি ও সংস্কৃত ভাল জানতেন; ভারত-ব্যীয় ও ইয়োরোপীয় উভয় সদ্দীতেই তিনি পারদশী হয়েছিলেন; আইন সম্বন্ধে তাঁর গভীর জান ছিল; আর নানা বরণেব ব্যবসায়ের দারা ও পরে জমিদারির দারা তিনি অগাব ধন-ঐশ্বর্যের ও বিপুল খ্যাতি-প্রতিপত্তির অধিকারী হন। বছু লোকহিতকর অনুষ্ঠানে অজ্যু অর্থ তিনি দান করেছিলেন। নবভারতের এটা রাজা রামমোহন রায়ের তিনি ছিলেন একজন স্থানিত সহক্ষী, বিশেষত দেশের চিত্তোৎক্ষের ও রাজনীতির ক্ষেত্র—সংবাদ-প্রের—স্বাধীনতা-আলোলনে তিনি এক সম্ব্রে স্মরণীয়



ভূমিকা প্রহণ করেছিলেন। তিনি প্রথমবার বিলেতে সাম্ ১৮৪২ পুর্বাকে। বিলেতে পিলে পুর জাকজ্মকপুর জাবন তিনি যাপন করতেন। তার ফলে সেগানকার সমস্ত সমাজে তার নামকরণ হয়েছিল প্রিম ছারকানাগ। কিন্তু ভ্রপু জাকজ্মক-পূর্ণ জাবনই তিনি ভাল বাসতেন না, তার সৌক্ষা বোধ ছিল উচ্চাপের। এই প্রতিভারান প্রথম তার অতুল ইপুর্য এক হিমাবে নিজের জীবজ্পাতেই নি শেষিত করে যান, কেন না ১৮৪৬ পুর্বাকে বিলাতে তার মৃত্যু হলে দেখা থেলা তার সম্পত্তির মূলা মত্রর লক্ষ টাকা আর তার প্রথমর প্রিমাণ এক কোটি টাকা। অম দিনে পান্তুত ধন-উপাজেন, আর অজ্যু ব্যবের ছারা তা নিজ্যোধিত বারা, এই হলে দাঙ্গেছিল ইণ্লেছ-বাজ্বের সূচনার শ্রিণালী বাল্লীদের এক ধরনের বৈশিষ্টা। যোগল-প্রতাপ তথ্য গ্রেষ্টাত, কিন্তু দেশের উচু মহলে যোগল মেলাজ তথ্যনা অকরা।

ধানকানাপের ভেন্তপুর দেনেন্দ্রনাপ (১৮১৭-১৯০৫) --বৰীজনাপেৰ প্ৰম শক্ষেয় পিতৃদেৰ- পিতাৰ মতাকালে ছিলেন উন্ত্রিশ বংগর বয়গের পুরক। কিন্তু এই ব্যুগেই তিনি তার চাবপাশের ধনীদের জীবদযাত্রার ধারা ডিডিয়ে অন্য প্রের সন্ধানী হবেছিলেন। *সে-প*থ কঠিন জীবন-জিজামার *প্*প – প্রচলিত কথায় তাকে বলা ২য় সংখ্যের পথ। পিতার এই নিদারুণ ঋণ থাব বুঞ্বিভূত বিষয়-সম্পত্তি দুমেরই ভার তিনি প্রম-এদায় এইণ কবলেন তাঁৰ জীবন-বিধাতার দান হিসাবে। আর দীৰ্ঘনালব্যাপী অক্সান্ত চেঠায় সেই ঋণ প্ৰবিশোষ -পানিবানিক গৌৰৰ প্ৰপতিষ্ঠিত করলেন—স্কুৰ পুৰুপতিষ্ঠিত ন্য, তাকে এক নতুন মহিমার মণ্ডিত করলেন, কেন না, তার কালেই তাদের পরিবার অর্থন করলো। বাংলাব, ধর্মা ও সাংস্কৃতিক ষ্টাবনে এক অবিষ্মবৰ্ণায় প্রতিষ্ঠা। তাঁর ধর্মবোধ ও চরিত্র-মাহায়ে। মুগ্ধ হয়ে তাঁর স্বদেশীয়ের। তাঁকে মহ্যা আখ্যায় ভূষিত করেন। মহসির চিন্তার চরিত্রে, সবেরই প্রভাব রবীক্রনাথের জীবনে প্রভীয়।

রবীজনাথ মহধির কনিষ্ঠ পুত্র। মহধিব অন্যান্য পুত্র-কন্যার। আর প্রাভুপুত্রেরাও নানা দিক দিয়ে কৃতী হয়েছিলেন। কোনো প্রিবারে প্রায়-একসঙ্গে এত ওনী ব্যক্তির আবিভাব সচারাচর ঘটে না। এর ফলে কবির বাল্যে ও কৈশোরে তাঁদের বিপুল পবিবারের শিক্ষা-সংস্কৃতি ও চিন্তার ক্ষেত্রে যে অসামান্যতা শভ হয়েছিল কবির প্রতিভার বিকাশে তার ভূমিকা হয়েছিল বুব এম্পূর্ণ।

্র কবির বাল্য ও কৈশোরের যেই স্মরনীয় লালন-ক্ষেত্রের একট্ বিস্তৃত পরিচয় দিতে চেষ্টা করা যাক। মহর্ষি দেব

মছাধির শুধু পরিবারের কর্তা ছিলেন না, যব ব্যাপারে পরিবারের প্রত্যেকের উপরে তাঁর প্রভাব ছিল বিদ্যয়কর। পারিবারিক জীবনে তেমন প্রভাবের কথা একালে ভাবা কঠিন। তাঁর চরিত-কথা, বিশেষ করে তাঁর আঞ্বজীবনী ও অন্যান্য রচনা, রবীক্রনাথ সম্বন্ধে জিল্লাস্থদের অবশ্য-পাঠ্য। কবির জন্মের ক্যেক বংসর পূর্ব থেকে মছাধি বিদেশ-ভ্রমণেই সময় কানীতেন বেশি। কিন্তু ব্রুকাল প্রবাসে থেকে যথন তিনি বাড়িতে ফিরতেন তথন বাড়ির স্বার উপরে তাঁর প্রভাব কেমন হাত্যে সম্বন্ধ কবি তাঁর জীবন্দ্য্তিতে লিখেছেনঃ

"তাঁর প্রভাবে যেন সমন্ত নাড়ি ভরিয়া উঠিয়া ধন্ধ্য করিতে থাকিত। দেখিতাম ওকজনেরা থানে জোকা পরিয়া, সংমত পরিচ্ছা হইয়া, মুপে পান থাকিলে ভাছা বাছিরে ফেলিয়া তাঁছার কাছে যাইতেন। সকলেই মাবধান হইয়া চলিতেন। রয়নের পাছে কোনো জাঁট হয়, এইজন্য মা নিজে রায়া ঘরে থিয়া বিয়য়া থাকিতেন। বৃদ্ধ দিনু হবকরা ভাছার তকমাওয়ালা পাথড়ি ও ওল চাপকান পড়িয়া হাজির থাকিত। পাছে বাবান্দার পোলমাল, দৌড়াদৌড়ি করিয়া ভাঁছার বিশ্রাম ভঙ্গ করি। এইজন্য পূর্বে খামাদিগকে সতর্ক করিয়া দেওয়া ইইয়াছে। আমরা ধীরে বীরে চলি, বীরে ধীরে বলি, উঁকি মাবিতে আমাদের সাহস হয় না।"

মহাযি সম্বন্ধে রবীজনাপের বাল্যসমৃতিব থারো কিছু সংশ আমরা উদ্ধতি করবো।

যা হীন যা নীচ মে-সবের প্রতি মহর্মির বিভূষণ কত গভীর ছিল যে সম্বন্ধে কবির ঘাঁকা একটি ছবি এই ঃ

''কোনো একটা বভ ফেটশনে গাডি আসিয়াছে। টিকিট-প্রীক্ষক আসিয়া আনাদের টিকিট দেপিল। একবার আমার মধের দিকে চাহিল। কী একাণ সন্দেহ করিল কিন্তু বলিতে মাহস করিল না। কিছফণ পরে আর-একজন আসিল...তৃতীয় বারে বোৰহম স্বয়ং ষ্টেশন মাসনির আসিয়া উপস্থিত। আমার হাফ-টিকিট পর্বীক্ষা করিয়া পিতাকে জিন্তাসা করিল—''এই त्कारलान्ति नग्रम कि नारता नक्ष्यतत यासिक गर्थ ? े शि ठा किंग्रलन. ''না''। তথন আমার ব্যয় এগারে।।....৫%শন মাঠার কহিল, ''ইহার জনা পুরা ভাড়া দিতে হইবে ''। আমার পিতার দুই চক্ষ্ জলিয়া উঠিল। তিনি পাক্স হইতে তথনই নোট নাহির कतिया मित्नम । ভोडान होना नाम भिया अनुनिष्ठ होका यथन ভাহার। ফিরাইয়া দিতে আমিল তিনি মে-টাকা লইয়া ছডিয়া। क्लिया फिलन, जोश श्रुगोन-क्टर्भत त्मरकत उपेरत छड़ारेया পড়িয়া ঝনঝন করিয়া বাজিয়া উঠিল। সেইশন মাস্টার অভ্যস্ত সঙ্কচিত হইয়া চলিয়া গেল—টাকা বাঁচাইবাৰ জন্য পিতা যে মিথ্যা কথা বলিবেন, এ সন্দেহের ফ্দতা তীহার মাথা হোঁট করিয়া ছিল।"

মহাযির অন্তরে যেন যব সময়ে চলত বুদ্ধানান। তাঁর বালক-পুত্রের মুখে বুদ্ধ-সঙ্গীত শুনতে তিনি ভালনাগতেন। কাই লিখেছেনঃ

''যখন সন্ধ্যা হইয়া আমিত পিতা বাগানের মণ্ডুবেগ বারান্দার আমিয়া বসিতেন। তথন তাঁহাকে বুজমর্জীত শুনাইবার জন্য আমার ডাক পড়িত। চাঁদ উঠিয়াছে, গাঁচের ছায়াব ভিতর দিয়া জ্যোৎস্থার আলো বারান্দার উপার আমিয়া পড়িয়াছে আমি বেহাগোর গান গাহিতেছি।—

#### তুমি বিনা কে প্রভু সঙ্কট নিবারে কে সহায় ভব-অন্ধকারে—

তিনি নিস্তব্ধ হইয়া নতশিরে কোলের উপর দুই হাত ছোড় করিয়া শুনিতেছেন,—সেই সন্ধাবেলাটির ছবি আজও মনে পডিতেছে"।

শুবু জীবনের বড় আদর্শ গুলোর সম্বন্ধে নয়, প্রতিদিনের জীবনে কি করনীয় কি করনীয় নয়, কি গ্রহণীয় কি বর্জনীয়, এসব সম্বন্ধেও মহিষির চেতনা ছিল প্রথব। কিন্তু নিয়ম-শৃখলা তিনি যতই ভালবাসেন, সন্থানদের স্বাধীন বিকাশ যাতে ব্যাহত না হয় সে দিকেও তিনি ছিলেন তুল্যরূপে প্রথবন্ধী। করি লিখেছেন; "এক একদিন দুপুর বেলায় লাঠি হাতে এক পাহাড় হইতে আর এক পাহাড়ে চলিয়া সাইতাম, পিতা তাহাতে কখনো উদ্বেও প্রকাশ করিতেন না। তাহার জীবনের শেষ প্রয়ন্ত ইহাদেপিয়াছি, তিনি কোনো মতেই আমাদের স্বাতন্ত্রের বাধা দিতে চাহিতেন না। তাহার রুচি ও মতের বিরুদ্ধে কাজ অনেক করিয়াছি—তিনি ইচ্ছা করিলেই শাসন করিয়া তাহা নিবারণ করিয়েত পারিতেন কিন্তু কখনো তাহা করেন নাই। সত্যকে ও শোভনকে বাহিরের দিক হইতে লইব ইহাতে তাঁহার মন তৃথি পাইত না—তিনি জানিতেন সত্যকে ভালো বাসিতে না পারিলে সত্যকে গ্রহণ করানই হয় না।"

কবি লিখেছেন, যতদিন তিনি পিতার সচ্ছে পাহাড়ে ছিলেন পিতা রোজ ভোরে তাঁকে সঙ্গে নিয়ে উপনিষ্দের মন্ত্রপাঠ ধার। উপাসনা করতেন। শেষরাত্রে উপাসনার জন্য মহর্ষির নিঃশব্দ জাধরণের এই বর্ণনা কবি দিয়েছেনঃ

"এক-একদিন জানিনা ক'তরাত্রে দেখিতাম, পিতা গারে একখানি লাল শাল পরিয়া হাতে একটি মোম বাতির সেজ লইয়া নিঃশব্দ সঞ্চরণে চলিয়াতেন। কাচের আবরণে ধেরা বাহিরের বারান্দায় বিসিয়া উপাসনা করিতে যাইতেতেন।

নবশৌবনে পিতাকে স্বরচিত গান শুনাইয়া কবি তাঁর হাতে থেকে পুরস্কার লাভ করেডিলেন। প্রসংশনীয় গর্নের সঙ্গে তিনি সেই ঘটনাটির উল্লেখ ক্রেছেন এইভাবেঃ

''একবার নাগোৎসবে (১২৯৩ বঙ্গাব্দে) সকালে ও বিকালে আমি অনেক ওলি গান তৈরি করিয়াছিলাম। তাছার মধ্যে একটা গান—'নয়ন তোমায় পায় না দেখিতে রয়েছে নয়নে নয়নে'। পিতা তপন চুঁচুড়ায় ছিলেন। সেখানে আমার এবং জ্যোতিদাদার ডাক পড়িল। ছারমনিয়ামে জ্যোতি দাদাকে বসাইয়া আমাকে তিনি নূতন গান স্বকটি একে একে গাছিতে বলিলেন। কোনো কোনো গান দ্বারও গাছিতে ছইল।

গান গাওয়া যপন শেষ হইল তপন তিনি বলিলেন, "দেশের রাজা যদি দেশের ভাষা জানিত ও সাহিত্যের আদর বুঝিত তবে কবিকে তো তাহার। পুরস্কার দিত। রাজার দিক হইতে যপন ভাহাব কোনো সন্তাবনা নাই তপন আমাকেই সে-কাজ করিতে হইনে। এই বলিয়া তিনি একপানি পাঁচশ টাকার চেক আমাব হাতে দিলেন।

নলা বাছল্য নন্যৌবনে এমন পুরস্কার লাভের অর্থ অনেক।
এর পূর্বেই কবি অবশ্য সেই দিনের পাঠক-সমাজের সক্রন্ধ মনোমোগ আকর্ষণ করেছিলেন। কিন্তু মহিমাময় পিতার হাত থেকে
এমন পুরস্কার লাভের মর্যাদ। সে মবের চাইতে অনেক
বেশি ছিল।

#### মাতা সারদা দেবী

মাতার সায়িষ্য রবীক্রনাথ বেশি দিন পাননি। তার কারণ, দীর্ঘদিন তিনি অস্তম্ব ছিলেন। তিনি যখন প্রলোক গমন করেন তখন কবির বয়স বছর চোদ্ধ। মাতার কথা বিশুরিতভাবে তিনি কোপাও উল্লেখ করেন নি। তবে তাঁর সমৃতিকপার মায়ের ঘতাঁন ছবি আভাসে ইন্সিতে তিনি এঁকেছেন তা পেকে বোঝা যায়, কবি জননী খুব মবুর-মভাব ও সেহবতী ছিলেন। মহর্ষির প্রতি তাঁহার গভীর অনুরাগ ও আনুগত্যও কবির দৃষ্টি আকর্ষণ করে থাকবে। কবি তাঁর সাহিত্যে কল্যাণী নারীর বন্দনা অনেক গেয়েছেন, মহনীয়া মাতৃমৃতি বহু এঁকেছেন। সে-সবের মূলে তাঁর জননীর সমৃতি অনেকথানি, এই অনুমান সক্রত বৈ অসম্বত নয়।

### ক্রেনেন্দ্রনাথ (১৮৪৪-৮৪)

ইনি ছিলে রবীজনাপের সেজদাদা। কবির জীবনে ইনি অবিস্নরনায় এই জন্য যে এঁর ব্যবস্থাপনায় কবির প্রথম জীবনের শিক্ষা দীর্ঘদিন বাংলার মাধ্যমে নিপ্সা হয়। এঁর সেই ব্যবস্থাপনার জন্য কবি উত্তরকালে তাঁর আছুরিক শ্রদ্ধা ও কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করেন এই ভাবে; ''যখন চারিদিকে কথিনা হংরেজি পড়াইবার বুম পড়িয়া থিয়াছে তথন তিনি গাহ্ম কবিয়া আমাদিথকে দীর্ঘকাল বাংলা শিখাইবার ব্যবহা করিয়াছিলেন সেই আমার স্বর্গত সেজদাদার উদ্দেশ্যে সকৃতজ্ঞ প্রণাম নিবেদন করিতেছি।''

এই বাৰস্বা কৰির সাহিত্য-সাধনার জন্য বিশেষ অনুকূল হবেছিল, কেননা, অপেথাকৃত অল্প ব্যুষ্টেই তার বালো রচনা ওপরিণতির দিকে থিয়েছিল। কৰিও বলেছেন ; ''ছেলেকেলায় বালো পড়িতেছিলাম বলিয়াই সমস্ত মন্টার চালনা সন্তব হুইয়াছিল। শিক্ষা-জিনিষ্টা যথাসন্তব আহাব-ব্যাপাবের মতো হওৱা উচিত। খাদানেরে প্রথম কামড়টা দিবামান্তই তার স্বাদের ওপ আরম্ভ হয় ; পেট ভরিবার পূক্র হুইতে পেটটি খুশি হুইয়া গারিয়া উঠে—তাহাতে তাহার জাবক র্যুণ্ডলির আল্ম্য দূর হুইয়া যার। বাঙালীর প্রকে ইংরেজি শিক্ষায় সেইটি হুইবার হো নেই।

### ্যহ-শিক্ষা ব্যবস্থ।

স্কুল কলেজের শিক্ষা কবির মনকে কোনোদিন আকর্ষণ করতে পারে নি। বার বার তিনি বলেচেন, তিনি স্কুল-পালানো চেলে। চেলেবেলায় ভ্তাদের তর্বাবানে তার দিন যেন খনেকটা বলীভাবে কানিতো, একলা মনে জানালায় রুষ্ঠে বেন্দ্র তিনি দীর্ঘ সময় কানিতেন জানালার বাইরের পুকুর পাড়ের বাইগাছ, নারকেল গাছ দুচারটা মুলেব গাছ, পুকুরের ওগলি খেরে বেড়ানো রাজহাস ও পাতিহাস, লানাখীদের লানেব বিচিত্র ভিন্ন, এ সব দেখে —তার চিত্তথাহী বর্ণনা তার জীবনম্মৃতিতে ব্যেছে। চেলেবেলায় কবি খুব শান্ত প্রকৃতির ছিলেন, বলা শায় অনেকটা কুণোও ছিলেন, —আকাশ থালো মেস গাছপালা, গক্তির এসব শোভা-গৌল্গ্য যতটা দেখ্তে পেতেন তাতেই একলা মনে এক অসাধারণ আনন্দের উদ্বিপনা অনুভব করতেন।

মে-অনুভৃতি এমন যে বড় হয়ে বার বার সে-সবের কথা তিনি সমরণ করেছেন। সেইদিনের স্থানের শিক্ষকদের রাট ভাষাও ব্যবহার আর সহপাঠিদের নিয়তিন যে এমন কোমল গ্রভতির বালকের মন স্কুলের প্রতি বিমুখ করে তুল্বে এ অনেকান স্বাভাবিক। একজন সদয়বান ও আদুশ্বান শিক্ষকের ফাতি কিন্তু চির্দিন কবির মনে জাগক্ষক ছিল। তাঁব স্থপ্তে তিনি লিখেছেন ; ''( সেণ্ট জেভিয়ার্মের ) ফাদার ডি পেনেরাভার সহিত আমাদের যোগ তেমন বেশি ছিল না :—বোৰ কৰি কিছদিন তিনি আমাদেৱ নিয়মিত শিক্ষকের বদলিরাপে কাজ করিয়াছিলেন। তিনি জাতিতে স্পেনীয় ছিলেন। ইংরেজি উচ্চারণে এছার মথেষ্ট বাৰা ছিল। বোৰ কবি সেই কাবণে ভাষার ক্লাসের শিক্ষায় ছাত্রগণ যথেষ্ট মনযোগ করিত না ।। আমার বোধ ছইত ছাত্রদের সেই উদার্ঘানের ব্যথাও তিনি মনের মধ্যে অনুভব কবিতেন। কিন্তু নুমূভাবে প্রতিদিন তাম সহ। করিলা লইতেন।...আন ঘণী আমাদের কপি বিখিবার সময় ছিল—আমি তখন কলম হাতে ल्हेशा यनामनक ६३शा योदा-छोटा छोति छोम । এकपिन कोपात-ডি পেনেরাভা এই কামের অধ্যক্ত। করিতেছিলেন। তিনি প্রত্যেক বেঞ্জির পিছনে পদচাবনা কবিয়া ধাইতেডিলেন। বোর বরি তিনি দই-তিন বার লফ। করিয়াছিলেন, আমার কলম সরিতেছেনা। এক সমধ্যে আমার পিছনে থামিয়া দাভাইয়া নত ১ইলা আমাৰ পিঠে তিনি হাত রাখিলেন এবং অত্যন্ত সঞ্চেহ-স্বরে আমানে জিঞায়া করিলেন, ''শিলোর, তোমার কি শরীর ভাল নাই।``-- বিশেষ কিছুই নহে কিঙু আজ পুৰ্বাও **গছার সেই** প্রশৃটি ছলি নাই। অন্য ছাত্রদের কথা বলিতে পারিনা কিন্তু আমি ভাহার ভিতরকার একটি বহুৎ মনকে দেপিতে পাইতাম— আচ ও তাহা সমূৰণ করিলে আমি যেন নিউত নিউল দেবম্ভিরের মধ্যে প্রবেশ করিবার অধিকাব পাই।''

ধুলের শিক্ষা কবির জন্য ফলপ্রসূন্য হলেও গৃহে তাঁব জন্য যে শিক্ষার ব্যবস্থা হয়েচিল, কিছু কিছু ক্রটি সঞ্জে তাকে সফল বলতে হবে। কবি লিখেছেন :

ভিরে অন্ধনার থাকিতে উঠিয়া লেটি পরিয়া প্রথমেই এক কানা পালোয়ানের সঞ্জে কুন্তি করিতে ইইত। তাহার পরে মোটনাথা শরীরের উপরে জানা পরিয়া পদাও নিদ্যা, মেঘনাদ বন কান্য, জনানিতি, গণিত, ইতিহাস, হুগোল শিপিতে ইইত। স্কুল হইতে কিরিয়া গাসিলেই ভ্রিণ এবং জিম্নাসিনকের মাসনিব গামাদিপকে এইয়া পড়িতেন। সন্ধার সময় ইংলেজি পড়াইবার জন্য গ্রোরবালু গাসিতেন। এইরূপে রাত্রি নানর পর ছাটি পাইতাম।

নিবিবার স্বালে ওপাদ বিশু চক্রবাহীর কাচে তাঁর। গান শিখ্রেন। কিছুদিন সেকালের বিস্পাত গারক যদু ভটের কাছে গান শিখ্বার স্বয়োগও কবির হয়েছিল। যদুভট সদ্ধে কবি বলেছেন—''গান তাঁর অন্তরের সিংহাসনে রাজ ম্যাদায় ছিল।'— অবশ্য বিধিবদ্ধভাবে স্ফাত শিক্ষা কবির তেমন হয়নি। সেক্সা তিনি বল্পার বলেছেন। তবে কবি-প্রতিভাব মতে সঞ্চীত-প্রতিভাও ছিল তাঁর সহহাত। তিনি লিপেছেন—''কবে যে গান গাহিতে পারিতাম না তাহা মনে পছে না।'' ছেলেবেলার তার গান গাইবার সহজ পাঁর স্পদ্ধে মহছি বলেছিলেন—''কবি আমাদের বাংলাদেশের বুলবুল।'' সেই সহজাত প্রতিভার সঙ্গে এমন প্রতিভাবান স্ফাতাচার্টের নৈক্টা লাভ ও যে তাঁর জাবনে ঘটেছিল এটা হয়েছিল এক অসাবারণ অনুকূল যোগ।

গৃহে তাদের জন্য বিজান-শিক্ষার ব্যবস্থাও হয়েছিল। সে সৃদ্ধে কবি লিখেছেন ;

'প্রার মারো মারো গাঁতানাথ দত্ত (ঘোষ ?) মহাশর আসিয়া ব্যন্তন্ত্র যোগে প্রাকৃতিবিজ্ঞান শিক্ষা দিতেন। এই শিকাটি আমার কাছে বিশেষ উৎস্কৃত্যজনক ছিল। থাল দিবার সময় তাপসংযোগে পাত্রের নিচের জল পাতলা হুইয়া উপরে উঠে উপরের ভারি জল নিচে নামিতে থাকে, এবং এই জন্যই জল বিগণ করে—ইহাই যেদিন তিনি কাচপাত্রে জলে কাঠের ওড়া দিয়া আওনে চড়াইয়া প্রত্যক্ষ দেখাইয়া দিলেন সেদিন মনের মধ্যে যে কিরূপ বিষম্য অনুভব করিয়াছিলাম তাহা আছাও প্রপ্র মনে আছে। দুবের মধ্যে জল জিনিসান যে একটা স্বাহন্তর বস্ত্র, ভাল দিলে সোন বাম্প আকারে মুক্তিলাভ করে বলিয়াই দুব গাছ হয়, এ-কপানাও যেদিন স্পাই বুরিলাম সেদিনও তারি আনক্ষ হইয়াছিল। যে-ব্রবিধার স্কালে তিনি না আসিতেন, সে-রবিবার আমার কাছে রবিধার বলিয়াই মনে হইত না।

ইহা ছাড়া ক্যাম্বেল মেডিকেল স্কুলের একটি ছাত্রের কাছে কোনো-এক সময়ে অস্থি-বিদ্যা শিথিতে আরম্ভ করিলাম। তার দিয়া জোড়া একটি মরকশ্বাল কিনিয়া আনিয়া আমাদের স্কুল মরে লট্কাইয়া দেওয়া হইল।

ছেলেবেলাই যে বৈজ্ঞানিক কৌতুহল কৰিব ভিতৰে উদ্ৰিজ হুইয়াছিল তাঁৱ জীবন ও প্ৰতিভাৱ এব ফল হয়েছিল সদুৱপ্ৰসাৱী। হয়ত এব প্ৰভাবেই জীবনে সহজভাবে এক প্ৰবল করনার বশীভূত হয়েও কৰি বাস্তব-বিমুপ কথনো হয় নি। তাঁব বচনার বিসম্মকর বৈচিত্রা, কৃষি, ফলেব চাষ, শিক্ষা, প্রশ্লীসংগঠন, প্রভৃতি নানা ক্ষেত্রে উত্তরকালে তাঁব বহু সফল ও বিফল প্রীক্ষা-নিরীক্ষা, এ সবের অর্থ অনেকটা বোঝা যায় তাঁব জীবনে কল্পনা ও বৈজ্ঞানিক কৌতুহলেব এই আদিযোগেব কথা ভাবলে। বিজ্ঞান সম্বন্ধ কৌতুহল সাৱাজীবনই তাঁব ভিতৰে প্রবল ছিল।

মেখনাদ ববেব মতে। কাব্য যে প্রধানত ভাষা শিক্ষার জন্য অল্প ব্য়পে তাঁকে পড়তে হয়েছিল, এইটি অবশ্য সেই শিক্ষার দুবঁল দিক বলেই গণ্য করতে হলে। কিন্তু দোমের চাইতে ওপের ভাগ কবির এই ছেলেবেলাকার গৃহের শিক্ষা-ব্যবস্থার যে বাহুবিকই বেশি ছিল তাতে সংশহ নেই। তার গৃহশিক্ষক জানচকু ভটাচার্য তাঁকে দিয়ে ছেলেবেলার কালিদাসের কুমারসম্ভব মুগস্থ করান, শেক্স্পীয়বের ম্যাক্রেথ তর্জমা করান, আর রান সর্বস্থ পিছিত মুশার তাঁকে সংকৃত শকুজলা পড়িয়ে দেন। এমন সহদ্য ও দৃষ্টি সম্পার শিক্ষকদের অধীনে শিক্ষা লাভের ভ্রোগ শিক্ষাণ্টদের জীবনে বিরল ঘটনা।

এসনের সদ্ধে অবশ্য ভাবতে হবে ছেলেনেল। পেকেই কবির এহণ করনার অসাবারণ ক্ষমতার কথা—এহণ করনার ক্ষমতা প্রতিভার এক বড় লক্ষণ। তাঁর জীবনস্মৃতিতে আমরা দেপি ছেলেবেলা পেকেই তাঁর বই পড়ার প্রবল নেশা—রাত ছেগে বই পড়ারে দেখে তাঁর বড়দিদি বাতি নিভিয়ে দিয়ে তাঁকে বিভানায় পাঠিয়ে দিতেন। সেই দিনের যত বাংলা বই –বৈক্ষর পদাবলী ও কালীপ্রসা সিংহের মহাভাবত সমেত—সবই তিনি অন্ন বয়সে পড়েছিলেন। বৈক্ষর-পদাবলী কতান যন্ধ নিয়ে তিনি পড়েছেন্তার পরিচয় রয়েছে তাঁর ভানুসিংহ ঠাকুরের পদাবলী তে।

গুড়ের উৎকৃষ্ট শিক্ষা-বার্ত্তপা, কর্বির উৎকৃষ্ট স্বাস্থ্য, তাঁর গ্রহণ করবার অসাধারণ ক্ষাতা, এসবের সঙ্গে যোগ ঘটেচিল আর একটি বড় ব্যাপারেরও—একটি উদ্দীপক সাস্কৃতিক পরি- ন ওলে ছেলেনেল। পেকে কবির বেড়ে ওঠার স্থ্যোগ। সেই পরিন ওলের মনোজ্ঞ বর্ণনা তার জীবনস্মৃতিতে রয়েছে। সেপানে অনেককে আমর। পাই; তবে তাঁদের মধ্যে বিশিষ্ট হচ্ছেন এই চারজন ওনী—অক্ষয় চক্র চৌধুরী, কবির অগ্রজ, দ্বিজেক্র নাগ ও জ্যোতিরেক্র নাগ, আর তাঁদের পরিবারের প্রিয় কবি বিহারীলাল চক্রব তী। কবির চিত্তগঠনে এ দের কার কাছ পেকে কি ধরনের আনুকুলা জীবন-প্রভাতে তাঁর লাভ হয়েছিল তার দিকে একটু ভাকানো যাক্।

অক্ষয় চন্দ্র (১৮৫০-১৮৯৮)।

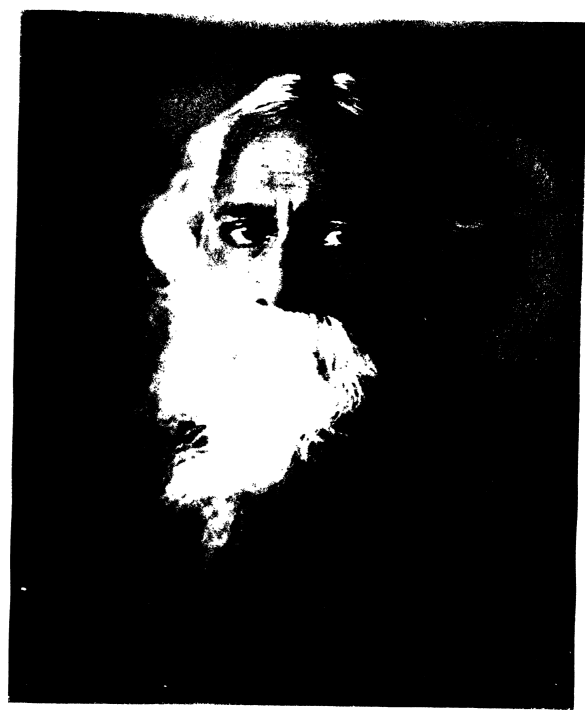
অক্ষয় চন্দ্ৰ চৌৰুৱা ছিলেন জ্যোতিরিন্দ্রনাথের সহপাঠি বন্ধু। যেমন ই বেজি কানো তেমনি বিভিন্ন যুগের বাংল। কানো তাঁর অনুরাগ ছিল অন্ন্যসাধারণ। সেই অনুরাগ সম্বন্ধে কবি লিখেছেন ঃ

''আনন্দ উপভোগ করিবার শক্তি ইহার অধামান্য উদার ছিল। প্রাণ ভরিয়া রম গ্রহণ করিতে তাহার কোনো বাধা ছিল না এবং মন খুলিয়া গুণগান করিবার বেলায় ইনি কার্পণ্য করিতে জানিতেন না। গান এবং খণ্ড কাব্য লিখিতেও তাহার ক্ষিপ্রতা এসাধারণ ছিল।....উদাসিনী নামে তাহার একখানি কাব্য তখনকার বঞ্দর্শনে যথেষ্ট প্রশংসা লাভ করিয়াছিল।.....সাহিত্যভোগের অক্ত্রিম উৎসাহ সাহিত্যে পাণ্ডিতোর চেয়ে এনেক বেশি দুর্লভ। অক্ষরাবর সেই অপ্রাপ্ত উৎসাহ আমাদের সাহিত্যিক বোধ-শজিকে সচেতন করিয়া তুলিতে।.....বালকদের দলে তিনি বালক ডিলেন। দাদাদের মভা হইতে যখন অনেক রাত্রে বিদার লইতেন তখন কতদিন আমি তাঁহাকে গ্রেক্তার করিয়। আমাদের স্কুলে খরে টানিয়া আনিয়াছি। সেখানেও রেড়ির তেলের মিটিনিটে আলোতে আমাদের পডিবার টেবিলের উপর বসিয়। পভা জমাইয়া তুলিতে তাঁখার কোনো কুঠা ছিল না। এমনি করিল তাঁখার কাছে কত ইংরেজি কাব্যের উচ্ছেপিত ব্যাখ্যা শুনিয়াছি, ভীহাকে লইয়। কত তুর্ক বিতর্ক আলোচনা-স্থালোচনা করিলাছি।—নিজের লেখা ভীহাকে কত শুনাইয়াছি এবং সেই লেখার মধ্যে যদি সামান্যতম ওণপুনা থাকিত তবে তাহা লইয়। ঠাহার কাড়ে কাত অপুযাপ্ত প্রশংসা লাভ করিয়াছি।

षिरज्ञ <u>भ</u>नाथ ( १५७५-१५२a)

রবীজনাথের বড়দাদা ধিজেজনাথ দাশ্নিকরপেই পরিচিত। কিন্তু যৌবনে কবি রূপেও তিনি খ্যাতি অর্জন করেছিলেন তার শেইদিনের ভাবেভোলা আনন্দময় কবিমূতি জীবন্ধ্যতিতে জদ্যরূপ পেয়েছে। কবি ব্যেত্য

'বড়দাদা তথন দক্ষিণের বারালায় বিভান। পাতিয়া সামনে একটি ডোট ডেম্ক লইয়া স্বপুথয়াণ বিপিতে ডিলেন। ওণদানও রোজ সকালে আমাদের সেই দক্ষিণের বারালায় আসিয়া বসিতেন, ....বড়দাদা বিপিতেছেন আর শুনাইতেছেন, আর তাহার ঘন ঘন উচ্চহাস্যে বারালা কাঁপিয়া উচিতেছে। বসন্তর আমের বোল মেনন অকালে অজ্যু ঝড়িয়া পড়িয়া গাছের তলা ভাইয়া ফেলে, তেননি স্বপু প্রয়াণের কত পরিত্যক্ত পত্র বাড়িয়া ছড়াছড়ি যাইত তাহার চিকানা নাই.....বড়দার লেখনী মুপে তপন ডক্ষের ভাষার কল্লনার একেবানে কোটালের জোয়ার–বান ডাকিয়া আসিত, নব নব অপ্রান্ত তরন্ধের কলোভারাকে কূল-উপকূল মুপরিত হইয়া উচিত। স্বপু প্রয়াণের দব কি আমরা বুঝিতাম। কিন্তু.... লাত করিবার জন্য পুরাপুরি বুঝিবার প্রয়াজন করে না। সমুদ্রের



THE POFT IN JAPAN 1929

জাপানে

কুল পাইতাম কিনা জানি না, পাইলেও তাহার মূল্য বুঝিতাম না কিন্ত মনের সাধ মিটাইয়া ঢেউ খাইতাম—তাহারই আনন্দ-আঘাতে শিরা-উপশিরায় জীবনহাোত চঞ্চল হইয়া উঠিত।

ছিজেন্দ্রনাথের ভাবেভোলা, খুব আগোছালো অখচ অন্তরে-অন্তরে-আদর্শ ানুগত্যে-দৃঢ় প্রকৃতি যে কবির বিশেষ শ্রদ্ধা আকর্ষণ করেছিল কবির বহু রচনায় আমরা তা দেখি। ছিজেন্দ্রনাথের একদিনের উপদেশ কিশোর রবীন্দ্রনাথের মনের উপরে কেমন একটা স্বায়ী প্রভাব বিস্তার করেছিল সেকথা ব্যক্ত হয়েছে জীবন-চমতির এই কটি বজিত ছত্ত্বে।

"যথন আমার বয়স নিতান্তই অন্ন ছিল এবং দৃষিত দুর্ভুদ্ধি আমার জ্ঞানকেও স্পর্শ করে নাই, এমন সময় একদিন বড়দাদা তাঁহার ঘরে ডাকিয়া ইন্দ্রিয় সংযম ও বুলচর্য পালন সহদ্ধে খুব স্পষ্ট করিয়া সতর্ক করিয়া দিয়াছিলেন। তাঁহার উপদেশ আমার মনে এমনি গাঁথিয়া গিয়াছিল যে, বুলচর্য হইতে স্থালন আমার কাছে বিভীষিকার স্বরূপ হইয়াছিল। বোধ করি, এইজন্য বাল্য-বয়সে অনেক সময়ে আমার জ্ঞান ও কল্পনা যথন বিপদের পথ দিয়া গেছে যখন আমার সঞ্চোচ পরায়ণ আচরণ নিজেকে এইতা হইতে রক্ষা করিবার চেটা করিয়াছে।"

এই কটি ছত্তে রবীশ্রুনাখের চরিত্রের একটি বিশেষ দিকের ইক্ষিত আছে।

### ্জ্যাতিরিন্দ্রনাথ (১৮৪৯-১৯২৫)

রবীন্দ্রনাথের কিশোর মনের বিকাশে জ্যোতিরিন্দ্রনাথ কবির অগ্রজনের মধ্যে বোধহয় সব চাইতে অর্থপূর্ণ ভূমিকা গ্রহণ করেছিলেন। তাঁর সম্পর্কে কবি বলেছেনঃ

''সাহিত্যের শিক্ষায় ভাবের চার্চায় বাল্যকাল হইতে জ্যোতি-দাদা আমার প্রধান সহায় ছিলেন....তিনি আমাকে পুব একটা বঙ রকমের স্বাধীনতা দিয়াছিলেন, তাঁহার সংঘূবে আমার ভিতরকার সঙ্কোচ ঘূচিয়া পিয়াছিল। এইরূপ স্বাধীনতা আমাকে খাৰ কেছ দিতে সাঁহস করিতে পারিত না—সেজন্য হয়ত কেছ কেছ তাঁহাকে নিন্দাও করিয়াছেন। কিন্তু প্রখর গ্রীঘোর পরে বর্ঘার যেমন প্রয়োজন আমার পক্ষে আশৈশন বাধানিষেধের পরে এই স্বাধীনতা তেমনি অত্যাবশ্যক ছিল।...শাসনের শ্বারা পীড়নের ছারা কান্মলা এবং কানে মন্ত্র দেওয়ার তত্বছারা, আমাকে যাহা কিছু দেওয়া হইয়াছে তাহা আমি কিছুই গ্রহণ করি নাই। যতক্ষণ থামি আপনার মধ্যে আপনি ছাড়। না পাইয়াছি ততক্ষণ নিচক নেদনা ছাড়া আর কিছু লাভ করিতে পারি নাই। জ্যোতিদাদাই गप्पूर्व निःगरकारक गम्छ जारनामरनत मना पिता यामारक यामात আ**ন্মোপলব্ধির ক্ষেত্রে ছাডি**য়া দিয়াছিলেন এবং তখন হইতেই আমার আপন শক্তি নিজের কাঁটা ও নিজের ফুল বিকাশ করিবার জন্য প্রস্তুত হইতে পারিয়াছে।''

জ্যোতিরিন্দ্রনাথ দুবার বাঘ শিকারের মতো বিপদজনক কাজেও কিশোর রবীন্দ্রনাথকে সঙ্গে নিয়েছিলেন। গেই দুই শিকার-যাত্রার একটির বর্ণনা কবি দিয়েছেন এইভাবেঃ

"আরও একবার বাঘ এসেছিল শিলাইদহের জঙ্গলে। 
দামরা দুইভাই যাত্রা করলুম তার খোঁজে, হাতির পিঠে চড়ে।—
তার আগেই বিশ্বনাথের ভাই চামরুর কাছে গল্প শুনেছিলুম, 
সর্বেনেশে ব্যাপার হয় বাঘ যখন লাফ দিয়ে হাতির পিঠে চড়ে 
থাবা বসিয়া ধরে। তখন হাতি গোঁ গোঁ শবেদ ছুটতে থাকে বনজন্মলের ভিতর দিয়ে, পিঠে যারা থাকে গুঁড়ির ধাকায় তাদের

হাত পা মাধার হিসেব পাওয়া যায় না। সেদিন হাতির উপর চড়ে বসে মনের মধ্যে ছিল ঐ হাড়-গোড় ভাঙার ছবিটা। ভয় করাটা চেপে রাখলুম লজ্জায়, বেপরোয়া ভাব দেখিয়ে চাইতে লাগলুম এদিকে ওদিকে.....ঢ়ুকে পড়লো হাতি ঘন জঙ্গলের মধ্যে।.....জোতিদাদা বাঘটাকে ঘায়েল করে মরিয়া করে তুলবেন, নিশ্চয় এটাই ছিল তাঁর (আমাদের সঙ্গের শিকারির) সবচেয়ে ভাবনার কথা। হঠাৎ বাঘটা ঝোপের ভিতর পেকে দিল এক লাফ। যেন মেঘের ভিতর পেকে সেরিয়ে পড়লো বজ্র প্রালা ঝড়ের ঝাপটা। আমাদের বেড়াল, কুকুর, শেয়াল দেখা নজর—এযে ঘাড়ে গর্দানে একটা একরাশ মুরদ, অথচ তার ভাব নেই যেন। পোলা মাঠের ভিতর দিয়ে দুপুর নেলার রোদে চল্লো সে দৌড়ে। কী স্তুল্ন সহজ চননের বেণ। মাঠে ফ্সল ছিল না। ছুট্ড বাঘকে ভরপুর করে দেখনার জায়গা এই বটে—সেই রৌদ্র দালা হলদে রঙের প্রকাণ্ড মাঠ।"

''বস্তদ্ধরা'' কবিতায় এক জায়গাগ কবি বাধের জীবন-লীলায় অপূর্ব বর্ণনা দিয়েছেন। তেমন বর্ণনার মূলে কবির ছেলেবেলাকার এমন অভিজ্ঞতা যে এনেকখানি তা বোঝা মাফে।

রবীক্রনাথের দারারা দিদিরা এবং বৌদিদিরাও নতুন অনেক-किछ्त क्ष्रवर्डमा करतम। किछ छैरम्बछ मस्या (क्रााछितिन्र-नाथरक नना याग्र निश्चनी । श्रीतनारतत स्मरायरमत स्मरताय श्रथम ঘোচান সিভিলিয়ান সত্যেন্দ্রনাথ। সেই ক্ষেত্রে জ্যোতিরিন্দ্রনাথ আরো অনেকদূর অগ্রসর হন। তিনি ও তাঁর প্রী দুইটি আর রবি ঘোড়ার চড়ে বাড়ি থেকে গড়ের মাঠে যেতেন বিশ্মিত জনতার সামন্যে দিয়ে, আর মাঠে থিয়ে বেগে ঘোড়া ছোটাতেন। একসময়ে পিয়ানো বাজিয়ে নতুন নতুন স্তর তিনি তৈরি করেছিলেন— রবীজনাথ ও অক্ষয় চক্র চৌধুরী সেই সরওলোতে কথা যোজনা করতেন। জ্যোতিরিজ্রনাথের স্বদেশী -জাহাজ পরিচালনা ও সেক্ষেত্রে প্রায় সর্বস্বান্ত হওয়ার কথা স্থাবিদিত। একটি জাতীয় পোষাক উধাবনের ও প্রচলনের চেষ্টাও তিনি করেছিলেন—তার সকৌতুক বৰ্ণনা কৰির জীৰনম্মৃতিতে আছে। এমন বিপ্লুবের ভ্নিকায় রবীক্রনাথ অবশ্য কখনো দাঁড়ান নি। তবে শেষ পর্যান্ত রবীক্রনাথের পরিচয় এই যে তিনি একজন শ্রেষ্ঠ বিপ্রবী। বিচিত্র নত্ন পথে চলার অফুরস্থ উদ্যমের দুঠান্ত যে কবির অজ্যা-ভাবে লাভ হয়েছিল তাঁর জ্যোতিদাদার কাছ পেকে ত৷ স্বীকার করতে হবে।—এক মুদ্যে জ্যোতিরিন্দ্রনাথ নাট্যকার রূপে প্রচর খ্যাতির অধিকারী হয়েছিলেন। পরবভীকালে রবীন্দ্রনাথ অবশ্য সাহিত্যক্ষেত্রে তাঁকে অতিক্রম করে বহুদর অগ্রসর হন। কিন্তু প্রবল জাতীয়তার দিনে এবং নিজে আন্তরিকভাবে জাতায়তার সমর্থক ২য়েও জ্যোতিরিজ্রনাথ তার 'স্পুম্বর্তা' নাটকে উদার-মান্বিক'তার যে অপূর্ব স্তর ধ্বনিত করতে পেরেছিলেন রবীক্র-নাথের মহত্তর স্বাষ্ট্রে পথে তা অমূল্য পথের কাজ করেছিল।

### বিহারীলাল ঢক্রবভী (১৮৩৫-১৪)।

জ্যোতিরিজ্রনাথের পত্নী মনম্বিনী কাদপ্ররী দেবী কিশোর করির সাহিত্য-সাধনার যে একজন বড় সদ্ধী চিলেন রবীক্স-রচনার বছভাবে সেকণা উল্লিপিত হয়েছে। কিন্তু করির সাহিত্য-সাধনার ভাব নৈতুন বৌঠানের বৈষ্ঠদান হয়ত এই যে সেদিনের নতুন করি বিহারীলাবের রচনার প্রতি তিনি তরুণ করির সঞ্জন মনেযোগ আকর্ষণ করতে পেরেছিরেন। তরুণ রবীক্রনাথের উপরে বিহারীলাবের প্রভাব যে লক্ষ্যনীয় হয়েছিল তার উল্লেপ করির বহুলেপার

রবীক্র শত বাধিকী স্মারক গ্রন্থ কলিকাতা মিউনিসিপ্যাল পেজেট রয়েছে— আনাদের অনেক সমালোচকও সেকথা বলেছেন। বিছারীলাল ছিলেন ভাবেভোল। কবি। বিশুপ্রকৃতি আর নিজের প্রেমন্ত্রীতি- পূর্ণ অন্তর এই দুইকে তিনি জান্তেন—মানুমের সমাজের নানা ধরনের স্বাপবোধ,—খ্যাতি-প্রতিপত্তির জন্য ধ্বস্তাব্যন্তি, সব থেকে তিনি ছিলেন আশ্চর্যাভাবে মুক্ত। বিহারীলালের এই ভাবেভোলা প্রেমপূর্ণ প্রকৃতি রবীক্রনাখকে বিশেমভাবে আকর্ষণ করেছিল। কবি তার সম্বন্ধে বলেছেনঃ

'ভাঁছার মধ্যে পরিপূর্ণ একটি কবির আনন্দ ছিল। যখনই ভাঁছার কাছে গিলছি, সেই আনন্দের হাওল পাইলা আসিলছি।.... আমি বালক হইলেও এমন একটি উদার হৃদ্যতার সঙ্গে তিনি আমাকে আহ্লান করিয়া লইতেন যে, মনে লেশমাত্র সঙ্গোচ থাকিত না।'

কিন্ত বিহারীলাল একালে জনমালেও তাঁর মনটি ছিল প্রকৃত-পক্ষে সেকালের। সৌন্দর্য্যের বা তাঁর ইটের ব্যানে নিঃশেষে ডুবে মাওয়া তাঁর পক্ষে ছিল অনেকটা মহজ। কিন্তু রবীজনাথ মংসার পেকে বিমুখ ছিলেন সত্ত, আর অন্পদিনেই প্রকাশ পেল— যদিও ভাবজগৎ তার বেশি প্রিয় তবু সেই ভাববিভোরতার সঙ্গে মঙ্গে বাস্তবংশত্রের নানুষের প্রতি ও বাস্তব জগতের প্রতি তাঁর আকর্ষণ বা তাদের সম্বন্ধে তাঁর চেতন। কম প্রবল নয়। নিজের প্রকৃতির এই বিশেষ্য সম্বন্ধে উত্তরকালে তিনি একখানি চিঠিতে লেখেনঃ

"আমি দেখেতি আমি যখন মফখলে থাকি তখন পশুপদ্দী ভীনভান্ত আমার ভারী নিকটবাত্তী হয়ে আসে—আপনাকে তাদের চেয়ে খুন বেশি সত্তম কিংবা উচুদরের মনে হয় না। একটি বৃহৎ সর্বপ্রাণী রহসংময়ী প্রকৃতির কাছে আমার সদ্ধে অন্য জীবের প্রভেদ অকি কিংকর সামান্য বলে উপলব্ধি হয়।.....ভারতব্যীয়েরা জন্ম-ক্রমে মানুষ পোকে জন্ত এবং জন্ত থেকে মানুষ হওয়া কিছুই মনে করে না —কীটপতদ্ব পর্যন্ত প্রণী মাত্রেরই একটা সম্বেণীতা আছে, সেটা তারা খুব অনুভব করে—এই জন্য আমাদের শাস্তে সর্বভূতে দয়া একটা অসম্ভব আতিশ্য্য বলে পরিত্যক্ত হয়নি। মফস্বলে উদার প্রকৃতির মাঝপানে এলে, তার সদ্ধে দেহে দেহে ঘনিষ্ঠ সংস্পর্ণ হলে আমার সেই ভারতব্যীয় স্বভাবাটি জাপ্রত হইয়া উঠে—আমি জীব জন্তর স্থপদুঃপের মধ্যে প্রবেশ করিতে পারি। সামান্য কুলা নিবারণের জন্য পাথির মাংস প্রতে গেলে আমার নিজের শাবকদের কথা মনে পড়ে। একটি পারির

মুকোনল পালকে আবৃত ম্পদ্মান ফুদ্রব্দটুকুর মধ্যে জীবনের আনন্দ যে কত প্রবল তা আর আমি অচেতনভাবে ভুলে পাক্তে পারি লে। সেই জন্য প্রতিবারেই মফস্বলে এলে মাংস ধাওয়ার প্রতি আমার আন্তরিক ধিকার জন্মে, আবার কলকাতার জন্মাজের মধ্যে গিয়ে মাংসাশী হয়ে উঠি। সেপানে মানুম ছাড়া সমস্ত সজীব প্রাণী জড়ের সমান হয়ে আসে। পাড়াগাঁরে আমি ভারতবাসী হই, আর কলকাতার গিয়ে যুরোপীয় হয়ে যাই। কোন্টা আমার যথার্থ প্রকৃতি কে জানে?"

বিহারীলালের রচনার অজটিল কিন্ত প্রাণপূর্ণ ভঙ্গি রবীক্রনাথের প্রকাশ-ভঙ্গির উপরে যে গভীর প্রভাব বিস্তার করেছিল
তা নিঃসন্দেহ। মধুগুদন থেকে রবীক্রনাথ পর্য্যন্ত আমাদের
গাহিত্যে ভাষা ও ভাবের যে লক্ষণীয় ব্যবধান তার ভিতরে
সেতুর কাজ করেছিলেন বিহারীলাল। কিন্ত বিহারীলালের
প্রভাব যে সন্ধ্যাসঙ্গীতের সময় থেকেই কবি প্রতিভা ফুনিয়া উঠে সে
কথা তিনি নিজেই বলেছেন।

অন্যান্য যাঁর। রবীজ্রনাথের কিশোর মনকে প্রভাবিত করেছিলেন তাঁর। হচ্ছেন ডাঃ রাজেজ্রলাল মিত্র, রাজনারায়ণ বস্তু, গণেজ্রনাথ ঠাকুর আর কবির পিতার বন্ধু ওভক্ত শ্রীক্ঠ সিংছ।

বিশ্বপ্রকৃতির বা অনম্ভের এই যে প্রভাব এর সঙ্গে কবির অন্তজীবনে কার্য্যকর হয়েছিল আরো দুইটি বড় প্রভাব—জীবন ও জগৎ সম্বন্ধে তার সদাজাগ্রত কৌত্হল আর মান্সের জনা, সমস্ত জগতের জন্য, তার অফুরন্ত শুভকামনা—সেই শুভকামনার বিচিত্র শুভ্সাধনায় রূপান্তরিত হবার জন্য আকৃতি।--বাল্যে ও কৈশোরে যেসব মহাপ্রান ব্যক্তির নিবিড় সান্নিধ্য কবির লাভ হয়, অনম্ভের গভীর বোধ, জগৎ ও জীবন সম্বন্ধে অফুরন্ত কৌত্যল আর সবার জন্য নিবিড় ওভ-কামনা, কবির অন্তরায়ায় স্ফ্রিয় এই তিনটি প্রভাবের প্রথমটিকে বলা যেতে পারে কবির ভারতীয় উত্তরাধিকার থেকে লব্ধ মহাসম্পদ, আর পরের দটিকে বলা যেতে পারে একালের বা ইয়োরোপের সাধনা থেকে লব্ধ প্রম-"এর্থপূর্ণ বৈভব। - রাজা রামমোহন রায়ের কাল খেকে ইয়োরোপের এই শ্রেষ্ঠ বৈভবের দিকে এেষ্ঠ বাঙালীদের দৃষ্টি আক্ট হয়। তা মেখান খেকেই লাভ হোক এই তিন মহাসম্পদের বা প্রভাবের অঞ্চাঙ্গী যোগ ঘটেছিল কবি রবীন্দ্রনাথের অন্তর্লোকে--সেইটিই বিশেষভাবে লক্ষ্য করবার বিষয়। তাঁর প্রতিভার বিসময়কর প্রাণবত্তার ও বৈচিত্রোর মূলে সেই মহাযোগ।

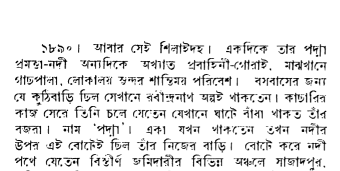
#### ভীর্থ পথিক

ভূমি সুষ্টাৰ শেষ্ঠ সৃষ্টি বিশেষর বিষ্ময়,
তব গুন-গানে ভাষা স্কুর যেন সব হয়ে যায় লয়।
ভূমি সমরিয়াত্ব ভাজেরে তব এই গোরবপানি
রাপিব কোণায় ভেবে নাফি পাই, আনন্দে মুকু বাণী।
প্রাণনা মোর যদি আরবার জন্মি এ ধবণীতে,
আসি যেন শুধু গাহন করিতে তোমার কাব্য গীতে।।

---কাজি নজকল ইগ্লাম

## निवाउँ मर (शक स्रीवित्क छव

কিতীশ রায়



পতিসর, কালিগ্রামে। তবে বেশির ভাগ সময় কাটত শিলাইদছে। বালক বয়সে এপানে একবার এসেছিলেন নতুনদাদার সভে। ইমালয় দেখে আসার পর, নদী-মাতৃক বাংলা দেশের সঙ্গে সেই তাঁর প্রথম পরিচয়। এবারকার আসা অন্যরক্ষ। সদর সাঁটের সেই অপূর্ব দর্শনের ফলে তাঁর চোখ খুলেছে, মৃত্যুনোকের আঘাতে তাঁর অন্তর গভীর হয়েছে, সন্থানের পিতা হয়ে তিনি সংসারের দায়িত্ব বুরাতে শিথেছেন। এতকাল তার দিন কেন্টেছে গাহিত্য, সংগীত অভিনয় নিয়ে। অবিকাংশ সময় খেকেছেন কলকাতা শহরে। বিষয় কর্মের ভার নিয়ে এই যে তিনি একেবারে গ্রাম দেশে চলে এলেন—এখানে তাঁর জাবনের একাট মহান অন্যায়ের সচনা হল।

অপ্নে থানীন বাংলার সক্ষে স্বলচিত চাষাভুষাদের সদ্দে তাঁর মুখোমুপি পরিচয় ঘটতে লাগল। তেলে বেলায় হিন্দু নেলা, সঞ্চীবনী সভা প্রভৃতি নিয়ে তেলে মানুষি করেতেন, স্বদেশ নিয়ে মাতামাতি করেতেন। এবার প্রতাক্ষ করলেন স্তাকার সদেশকে। দেখতে পেলেন 'থামাদের এই মাটির মা, আমাদের এই আপন পৃথিবী।' এর সোনার শ্যা ক্ষেত্র, স্লেহশালিনী নদী ওলির ধারে, স্লপদুঃখময় ভালোবাসার লোকালয়ের মধ্যে বদ্দু ছন্নী কোল পেতে রেপেচেন তাঁর সন্তানদের জন্য। দেখলেন গ্রামের মানুষ্কে; স্তিকার মাটির মানুষ্ যারা।

সাজাদপুরে থাকতে, তাঁর থাস খান্যাম। একদিন ধকাল বেলা দেরি করে এল। তরুণ জমিদারবাবু বিরক্ত, অপ্রসা। সামনে এসে মোমিন মিঞা তার নিত। নিযমিত সেলামাট করে ধবা থলায় বললঃ

— 'কাল রাত্রে আমার আটবছরের মেয়েটি চলে পেল। তার পোরের উপর মাটি চাপিয়ে এই এলাম। এই বলে ঝাড়ন হাতে রোজকার মতো ঝাড় পৌঁত ধোওয়া মো্ছায় লেগে পেল।

আর একদিনের ঘটনা। এক বুড়ো চামী এগে বলল ।

— 'সে বছর ভালো ধান হয়নি বা । চুঁচড়োয় তোমার বুড়ো
নাপের কাছে এনছাপু নিতে গিয়েছিলান। তা সে বলল, আমি
তোদের কিছু ছেড়ে দিচ্ছি, তোরাও আমাকে কিছু খেতে দিম।



তার কাছে দ্বনার করতে থিয়েছিলাম বলে পেই মনোবাদের এপানকার আমিন আমাকে ফেরেবি মোকদ্বনায় ফেরে, তিন্নাস ছেল পাটাল। তোমার মাটিকে সেলাম করে তাই ভিন এলাকায় চলে থিয়েছিলাম। ওপানকার জমিদার তোমার কতক জমি চুরি করে ভোগ করছিল। সে কথা এপানকার সেরেস্থায় জানিয়ে যাই। সেই রাগে জমিদার আমার ধান ওদ্ধ জমি কেড়ে নিল। তা বলে যার মাটিতে আমি বুড়ো হলাম, তার হিতের কথা তাকে বলতে পারব না ও এই বলে বুড়ো মিএল চোপ পেকে এক ফোঁটা জল মছে ফেলল।

আরো একটি ঘটনা এখানে মনে আগে। পান্ধি চেপে চলেছেন জনিদারীতে। নাঠ পেকে ছুটতে ছুটতে এয়ে জনিদারের পান্ধি খানালে এক প্রবীন চার্ঘা কাপড়ের খুট খুলে দাখিল করল নজরানা। রবীজ্ঞনাধ নিতে চান নি। গুনবে কেন বৃদ্ধ থ সহজ সরলতার উজিঃ

-- भागता ना फिरल एडाना थानि की ?

এই মৰ্সৰল্পাণ প্রজাদের সঙ্গে তাঁর পরিচয় গভীৰ হতে লাগল। জমিদারের কাজেব ভিতর দিয়ে এইসব নিঃসহাধ, নিরুপায়, নিতান্ত নির্ভরপর চাষাভ্যাদের তিনি চিনতে শিখ-লেন। ববাতে পারলেন এর। তাঁর মাপনার লোক, তাঁর দেশ জোড়া বৃহৎ পরিবারের লোক। এদের মুখে ভাষা দিতে না श्रीतर्रंत, शरमत तुरक यांना काशिर्य कुलएठ मा श्रीतर्रंत, रमरनित মঞ্জ মেই। যে দেশের শতকরা থাশিজন গ্রামে ব্যবাস করে. সেখানে গ্রাম যদি পিছিয়ে থাকে তাহলে দেশ কি কখনে। এথিয়ে মেতে পারে? তিনি এ কখাও ব্রাতে পারবেন মতদিন এই দেশজোডা নাবালকের দল মান্যের মত নিজের নিজের পায়ে না দাঁডাতে পারছে, ততদিন কেউ এদের রক্ষা করতে পারবে না ताकां । ना-किंगिनां व ना- युग्न कि, केंगूत-थाङ्गां । नत् । এর। পরের মুখের দিকে তাকিয়ে খাকে, শক্তিমানের দয়। দাক্ষিণ্যের ভর্মা রাখে, আব জ্বে দুবের কথায় কথায় অদুই ন্যীবের দোহাই দেয়। এরা ব্রাতে পারে না দেশেব-শক্তি, জাতিব-শক্তি এদেরেই মধ্যে। ঘরে আওন লাগে, মডকে গ্রাম উছাত হয় এরা কপালচাপতে পোড়া কপালের দোষ দেয়, নয় তো ধনীর দরজায় হাত পাতে।

ববীজ্ঞনাপ নানাভাবে চেঠা করতে লাগলেন প্রনির উন্নতির জন্য। ভিজা দিয়ে মনুষ্য জ্বাগান যায় না,—তাই তিনি প্রজাদের ডেকে বললেন :—'তোমাদের ভালে। একমাত্র তোমরা নিজেরাই করতে পার। যেকাজ এক। করতে পারনে না। যেকাজ আর পাঁচজনের উপকাবে লাগরে, যেকাজ তোমনা একত্রে মিলেমিশে করো। দশে মিলে করি কাল, হারি জিতি নাহি লাজ।

নাইরে পেকে সদুপদেশ দেওয়া সহজ, ভিতর পেকে কাজের মধ্য দিয়ে গোন ঘাঁনিয়ে তোলা কত যে কঠিন রবীন্দ্রনাথ এবার হাড়ে হাড়ে বুঝাতে পানলেন। কেবল দেশ বা দেশের লোককে ভালো বাসলেই দেশের কাজ করা যায় না। মেবা করতে গোলেও শিকার দরকাব সাধনার দরকার।

### শ্রীনিকেতনের ভূমিকাঃ

শিলাইদহে থাকতে রবীজনাথ নিশ্চিত্ত বুরোছিলেন শহরে লোকের অনুপ্রহেব ভাব নিয়ে প্রানের কাছ করতে যাওয়া বিজ্পনা নাত্র। প্রানে একদিন শ্রী চিল, সাস্থা চিল, সম্পদ চিল। মড়াই ভরা ধান চিল, গোয়াল ভরা পোরু চিল, পুকুর ভরা মাছ চিল। কানার কুনোর তাতি ছুঁতেবি চিল। পাঠশালা, নোল চতুপাঠিতে বিদ্যা অজ্ঞুনের ব্যবস্থা চিল। বারো মাসে তেরো পার্বন এবং কীর্তন কথকতা যাত্রাগানের মধ্যদিয়ে প্রানের নানুষ নিজেরা নিজেদের মধ্যে আনন্দ বিধান করতে পারতো। এই যে স্বয়ং সম্পূর্ণ প্রান সনাজ এর ভাওনের মূলে শহর গান্তিত আধ্নিক স্মাজ ব্যবস্থা ও অর্থনীতি।

পলাশীর যুদ্ধে (১৭৫৭) জ্য়ী হয়ে ইংরেজ কায়েম হয়ে বদে ছিল কলকাতায়। মৃষ্টিমেয় বিদেশী তাদের পঞ্চে শহর পত্তন করে রাজ্য শাসন করাই স্তবিধা। যা ছিল জেলে জোলার ষস্থি, সেখানে গড়ে উঠল আজৰ শহর কলকাতা। কলকাতার দেখাদেখি বাংলার জেলায় জেলায় ছোট বড়ো সব শহর গড়ে উঠল। ঝকঝকে রাজাঘাট, তকতকে বাড়ী, স্কুল কলেজ হাস-পাতাল ও দোকান পশারে সব জমজমাট। তা ছাড়া দঙ্যুঙের কর্তা যতসন সায়েন স্থাবো শহরেই থাকেন। দেশের রাজা ও ভামিদার যাঁর। একদিন গ্রামের মধ্যে থেকে প্রজাপালন করে এসেছেন, পাডাগায়ে আর তাঁদের মন টেঁকে না। শুরু হল শহর মুখী অভিযান। গ্রামে পড়ে রইল কেবল চাষাভ্ষার দল। মন্দিরের ফান্লি পেকে বেরুল অপুর্থগাত, চণ্ডীমণ্ডপে জমল ধূলো, পানায় ভরল পুকুর, আর ম্যালেরিয়ায় ছেয়ে পেল সমস্ত দেশ। সমাজের মাখা ছিলেন, যারা, তাঁরা চলে গেলেন শহরে। তাঁদের সন্থান সন্থতি গ্রামকে 'গ্রাম্য' অপবাদ দিয়ে অবজ্ঞায় দূরে রাখল। मीर्भ मनन्छत अही अक्टल (शटक तती मनाथ नुरत्राण्टितन:

> যারে তুমি নিচে ফেল সে তোমারে গাঁধিরে যে নিচে পশ্চাতে রেখেছ যারে সে তোমারে পশ্চাতে নীনিছে।

তিনি বুঝেছিলেন গ্রামকে যারা অনুথ্যহের দৃষ্টিতে দেপে তারাই হল সত্যিকার করুণার পাত্র। এসব তথাকপিত ভদ্রলোকের অবিকার নেই পল্লী সেবার যোগ্যতাও নেই। যার। গ্রামকে পদ্ধ করেছে, দুর্বল করেছে, তারা যদি আজ আনকর্তা সেজে আসে, গ্রাম তাদের গ্রহণ করবে না। 'এদ্ধরা দেরন্'—এদ্ধা সহকারে দিতে হয়। আনাড়ির অবুরোর মত গ্রোপাতাড়ি কাজ অকাজের বাড়া।

বন্ধক্ষেদের সাধান্তে যথন দেশময় উত্তেজনা, সেই সময় (১৯০৪) কলিকাতায় একটি জনসভায় ন্রবীন্দ্রনাথ 'ঝদেশী সমাজ' বিষয়ে তাঁর প্রবন্ধ পাঠ করলেন। দেশের প্রকৃত সমস্যা কি, এবং তাঁর সমাধান কোপায়, কী পদ্ধতিতে দেশের প্রাণশজি প্রায়ে জাগিয়ে তুলতে হবে, তা তিনি পরিঞাব করে বললেন।

কিন্তু সেকালের রাজনীতিক নেতার। হেসে উড়িয়ে দিলেন তাঁর কথা। তাঁর। তথন ইংরেজিতে গলাবাজি করে ইংরেজ বিতা-ড়নের নেশায় মন্ত । দেশের মন পাওয়া গেল না দেশের কাজে —অগত্যা তিনি আপন চেষ্টাতেই কতানুকু কী করতে পারেন, তার সঞ্চানে লাগলেন।

যাতে কৃষিনির্ভর প্রাম দেশের সত্যিকারের উন্নতি করতে পারে সেই উদ্দেশ্যে তাঁর আশ্রম বিদ্যালয়ের প্রথম যে দুটি ছাত্র এন্ট্রান্য পাশ করে বেরুলেন, রখীক্রনাপ ও সন্তোষচক্র, তাঁদের দুজনকেই পার্চিয়ে দিলেন ১৯০৬ অন্দে আমেরিকার ইলিনর বিশ্ববিদ্যালয়ে কৃষিনিজ্ঞান অধ্যয়ন করতে। ১৯০৭-৮ পর্বে দেখা যায় একদিকে তিনি বিদ্যালয়ের কাজ দেখছেন শান্তিনিকেতনে, অন্যদিকে শিলাইদহ, পতিসর অঞ্চলে পল্লী উন্নয়নের পরীক্ষায় হাত লাগিয়েছেন। একাজে তাঁর প্রধান সহায় হয়েছেন কালীয়োহন গোষ প্রমুখ কয়েকটি পূর্ববিদ্বের যুবক।

১৯০৮ ফেব্রুয়ারী মাসে পাঁবনা প্রাদেশিক সন্মেলনের সভাপতিয় করতে গিয়ে, রবীক্রনাপ জাবার একবার দেশের আকর্ষন করতে চাইলেন গ্রামের দিকে। গ্রামে সমবায়নীতির প্রচলন, মিতশ্রমিক যন্তের ব্যবহার, কুটির শিল্পের প্রবর্তন, সংঘবদ্ধ ভাবে শিক্ষা ও স্বাস্থ্যের উন্নতি সাধন এই সব নানা বিষয়ে স্বম্পষ্ট নির্দেশ দিলেন। তাঁর এই অভিজ্ঞতালক জ্ঞানের কথা বোঝবার মত দ্রন্তি দেশের তখন ছিল না।

১৯০৬ পেকে ১৯০৯ অবধি রগীক্রনাথ ও সংস্থাযচন্দ্র আমেরিকায় কৃষিবিদ্যা শিক্ষা করে দেশে ফিরে এলেন। সপ্তোধ চদ্র সোজা এসে যোগ দিলেন বিদ্যালয়ের কাজে। ছাত্রদের মধ্যে বাগান করা, গোপালন, ছাত্রের কাজ, পেলাধূলা এই সবতেই প্রবর্ত্তনা দিতে সস্থোষচন্দ্র ছিলেন রবীক্রনাথের প্রধান সহায়। রবীক্রনাথ তথন জমিদারীর কাজে তদারক করার ফাঁকে ফাঁকে শিলাইদহ পতিসর অঞ্চলে উন্নত ধরনের কৃষি পদ্ধতি ও নিনশ্রমিক যন্ত্রপাতি চালু করার চেটা করতে লাগলেন। গ্রামের হিতৈষী সভার কাজ, কৃষি ধাণদানের ব্যাক্ষ, গ্রাম পঞ্চায়েত দ্বারা বিবাদ নিপত্তি, ক্বল স্থাপন ইত্যাদি নানা গঠনমূলক কাজে —তথন গ্রামবাসী সোৎসাহে যোগ দিয়েছে।

রবীন্দ্রনাথ এখন ভাবতে লাগলেন কী উপায়ে শান্তিনিকেতন বিদ্যালয়ের সঙ্গে গ্রাম সেবার কাজ একটি কল্যাণ সূত্রে করা যায়। বোধ করি এই একটি সম্ভাবনার কথা তাঁর মনে ছিল বলে ১৯১২–১৩ অব্দে তিনি যখন বিলাতে, সেই সময় রায়পুরের কর্ণেল নরেন্দ্র প্রসাদ সিংহের কাছ খেকে স্করুল কুঠি ও তৎসংলগ্য বিস্তীণ জমি কিনে রাপেন।

### শ্রীনিকেতন প্রতিষ্ঠাঃ

বিশ্বভারতী সূচনার (১৯১৮) পর থেকে রবীন্দ্রনাথ দেশের শিক্ষার সঙ্গে দেশের সর্বাঞ্চীন জীবন ধারার যোগ সাধনার কথা এবাধিক প্রবন্ধে লিখেছেন। আদেয়ারে (দক্ষিণ ভারত) বজ্তা প্রসঙ্গে তিনি বলেছিলেনঃ

'ভারতবর্ষে যদি সত্য বিদ্যালয় স্থাপিত হয় তবে গোড়া হইতেই সে বিদ্যালয় তাহার অর্থশাস্ত্র, তাহার স্বাস্থ্য বিদ্যা, তাহার সমস্ত ব্যবহারিক বিজ্ঞানকে আপন প্রতিষ্ঠা স্থানের চতুদিকবর্তী পল্লীর মধ্যে প্রয়োগ করিয়া দেশের জীবন যাত্রার কেন্দ্রস্থান অধিকার করিবে। এই বিদ্যালয় উৎকৃষ্ট আদর্শে চাম করিবে, গো-পালন করিবে, কাপড় বুনিবে এবং নিজের আর্থিক সম্বল লাভের জন্য সমবায় প্রণালী অবলম্বন করিয়া ছাত্র শিক্ষক ও চারিদিকের অধিবাসীদের সঙ্গে জীবিকার বোগে ঘনিষ্ঠভাবে যুক্ত হইবে।

এই আদর্শ অবলম্বনে আনুষ্ঠানিক ভাবে বিশ্বভারতী প্রতিষ্ঠার (২৩শে ডিসেম্বর ১৯২১) অয়দিন পরেই ৬ই ফেলুমারী ১৯২২ তারিখে স্করুল কুঠিতে পর্মীসংগঠন সংস্থা হাপিত হয়। এই কেন্দ্রের কবি নাম দেন খ্রীনিকেতন, 'খ্রী' অর্থে সৌন্দর্য, আনন্দ, ঐশ্বর্য। খ্রীহীন পর্মী অঞ্চলের খ্রী ফিরিয়ে আনবে এই আশায় খ্রীনিকেতনের প্রতিষ্ঠা।

শ্রীনিকেতনের প্রথম অধ্যক্ষ হয়ে এলেন লেনার্ড এলম্হার্স, জনৈক আদর্শবাদী কর্মতৎপর ইংরেজ যুবা। তাঁর এই কাজে উৎসাহী সহযোগীরূপে বাঁদের তিনি পেয়েছিলেন তাঁদের নব্যে অপ্রগা ছিলেন কালীমোহন ঘোষ, হ্যারিটিয়ার্স নামে একজন আমেরিকান ডাক্তার, সম্ভোষ চন্দ্র মতুমদার, কাগাহারা নামে জাপানের একজন স্তদক্ষ দাকশিল্পী ও গৌর গোপাল ঘোষ।

স্তক্ষণ ও তার আশেপাশে গ্রামে হাতে কলমে কাছ করার পর এন্মহার্ম তার প্রভাক্ষ অভিজ্ঞতার কথা কবির কাছে কাজ করলেন। অতঃপর উভয়ে মিলে শ্রীনিকেতনের আদর্শ ও উদ্দেশ্য বিবৃত করে যা বললেন তার তাৎপর্য দাঁড়ায় এইরকমঃ

শ্রদ্ধান দেয়ন্। মানুষ হিসাবে গ্রামবাসী শ্রদ্ধার যোগা।
শ্রদ্ধার মতে গ্রামের সামগ্রিক জীবনকে চিনতে হবে, জানতে
হবে, বুঝতে হবে। গ্রামের মতে শ্রদ্ধার মধন্ধ গড়ে উঠলে গ্রামসেবার অধিকার জনমায়। গ্রামের যেসব সমস্যা, মেওলিকে
বিচ্ছিন্ন ও বিশ্লিষ্ট কবে দেখলে চলবে না। সামগ্রিকভাবে
দেখতে হবে। গ্রামের শিক্ষা, ধাহ্যা, কৃষি, শিল্পে সম্যাত সংকৃতি
এ সমস্তই গ্রাম জীবনের পরস্পার আপেক্ষিক ভিন্ন ভিন্ন দিক।
এসব সমস্যার কীভাবে সমাধান হয় সে বিধ্যে চিন্তা করতে হবে।
কেবল উচ্ছোসের শ্বারা কার্যসিদ্ধি হবে না। কাজের ধাবা আছে,

উপায় আছে রীতিপদ্ধতি আছে যা শিকার সাহায্যে বা অভিজ্ঞার দ্বারা আয়ত্ত করতে হয়। সমসার সন্তোধজনক সমাধান যদি মেলে তবে তা গ্রামের লোকের কাছে পেশ করতে হবে। বাজিপত ও সমাজগতভাবে গ্রাম যদি তা স্বাক্তশচিতে গ্রহণ করে, তাহলে গ্রাম্যেরা সার্গক। গ্রাম সেরার প্রধান লক্ষ্য হবে আত্মশঙ্জি ও সমসায় শঙ্কির ভিত্তিতে, গ্রামের লোকের চেষ্টাতেই প্রামের শ্রী, সম্পদ্ধ ও আন্দ্র কিরিয়ে আন্য।

শীনিকেতনে বিভিন্ন সময়ে কত বিষয় নিয়ে যে প্রীক্ষা নিরীক্ষা হয়ে পেছে তার বিশ্ব নিরবণ দিতে পেলে একনি থালাদা বই হয়ে সায়। বোষকরি এইটুকু বললেই সপেষ্ট বলা হবে যে গান্ধীজীব নেতৃত্বে কংগ্রেস যে গ্রাম উন্নয়নের প্রিক্রনা গ্রহণ করেন, এবং সম্প্রতি ভারতের জাতীয় সরকার যে সমাজ কল্যাণ সংখ্যা দেশময় ছড়িয়ে দিয়েছেন তাদের রীতিনীতি পদ্ধতি অনেক জাণে শ্রীনিকেতন আদর্শেই অনুপ্রাণিত ও প্রতিষ্ঠিত।

রবীজুনাপের সে সংগতি টিল না যে তিনি প্রী সংগঠনের কাল আরো ব্যাপকভাবে করতে পারেন। ঐনিকেতনের কাজে যে এথবায় ছতো তার অনেকগানি একাদিক্রমে প্রায় পঁচিশ বছর বরে এলন্ডাইটি জুগিয়েছিলেন। আকাবে বৃহৎ না হলেও সভা আদর্শের মুর্যাদা জুল হয় না।

তার মৃত্যুর দু'ৰ্ছন আপে তাই ব্রীক্রনাপকে বলতে গুনিঃ
'জানি একলা সমস্ত ভারতবর্ষের দাধ নিতে পাবৰ না।
আমি কেবল তয় করৰ একটি বা দুটি ছোটগান। এদের মনকে
পেতে হবে, এদের সঙ্গে একতা কাজ করবার শক্তি সঞ্চা করতে
হবে।.....আমি ধদি কেবল দুই তিনটি গ্রামকে মৃক্তি দিতে পাবি
এজতা অক্ষমতার বন্ধন থেকে, তবে সেখানেই সমগ্র ভারতেব
একটি ছোট আদর্শ তৈবি হবে।....এই ক'খানা গ্রামকে সম্পূর্ণভাবে মুক্ত করতে হবে, সকলে শিকা পাবে, গ্রাম জুড়ে আনন্দের
হাওয়া বইবে, গান রাজনা কীতিন পাঠ চলবে।..... আমি বলব এই
ক'খানা গ্রামই আমার ভারতবর্ষ।

### রবীন্দ্রনাথ

হিমালয়—
তুমি হিমে নেক। থাক, নদীবে কোবে। না হিম।
থামাব কুটিব-আজিনা ছুট্যা তোমার চপল মেরে
সবুজ করিয়া মুগে যুগে নোব ছোটে সে সবিদি কেত
বাহিয়া চলুক, তুমি থাক, নাই থাক—
ছিসাব তাহাব আমি তো রাখিব নাকে।;
আমি ছুটিব না বিস্ময়ে ভ্যে তোমাব প্রশ দিছ
মুগে মুগে আমি আন সমাপন কবিব ও ন্দাজিলে—
কোথায় উৎস, কোন সমুদ্রে লীন,
ইতিহাস তার যে পাবে বাধক লিজে—
ন্দাজিবে আমি লান কবি তর্নণ বাহিমা চলি
যত ভালবাসি তত কাছে পাই প্রকে কিবিয়া আসি।



'বনবাণীতে' নানা ফুল, নানা লভার কথা বলা হয়েছে। তার মধ্যে মধুমগুরী নামে একটি কবিতা আছে। মধুমগুরী त्य अविकि निर्दर्शी लंडा, त्म-कथा तनी सनाथ निर्देश नर्त दिया-ছিলেন। কিন্তু দেশের মন্দিরের বাইরে যে-দেবতা মক্তম্বরূপে আছে, তাকেই বলনা জানিয়ে রধীন্দ্রনাথ এই লতানিকে এ দেশের আপন সামগ্রী করে নিয়েছিলেন। তার নিজের কথায় নকার্য-পরস্বতী কোনো মন্দিরের বন্দিনী দেবতা নন, তাঁর ব্যবহারে এই ফুলকে লাগাব ঠিক করেছি, তাই নতুন করে নাম দিতে হল। जार्प तरम अत गरमा निरम्भी निष्ठे<sup>के</sup> त्नके, अरमर्भत का अयात्र মানিতে একট্ও বিভঞা দেখা যায় না, তাই দিশি মদন নামে একে यांश्रेन करव निर्देश । 'हार्यालविज्ञान' नार्य 'वनवाशीव' यांत একটি কবিতায় একটি ময়ুরকে সম্বোধন করে। তিনি বলেছিলেন যে, ময়ুরটি তাঁকে মোটেই ভয় করেনি.--তিনি যুখন তাঁর মোটা খাতায় আপন মনে লিখে যেতেন, ময়ূর তখন তার ধ্রুই কাছে এসে, তাঁকে অনুমাত্রও ভয় না করে, বেশ ছোলাফের। করতো। ময়ুর যে স্তন্দরের দূত এই কবিতাটিতে সে-কথাও বলা হয়েছিল। আর, সেই স্তল্পেরর দূতের সঙ্গে নিজের আশ্বীয়তা সমরণ করেই **ि**नि लिएशिष्टितन—

আকাশেরে বাসি ভালো,
সকাল সন্ধার কালো
আমার প্রাণের বর্ণে ভরি।
ধরার যেখানে তাই
তোমার গৌরব-ঠাই
সেখার আমারে। ঠাই হয়।

পিয়ার্যন একবার কয়েক জোড়া সবুজ রডের বিদেশী পাপি এনে শান্তিনিকেতন আগ্রমে ছেড়ে দিয়েছিলেন। তারা অনেক দিন সেখানে বাসা বেঁবে ছিল। তাদের সজে আমাদের এ-দেশী পাপির মর্যও কোনো গরমিল যে ছিল না, সেই কপানই ববীক্রনাথ তাঁর এই 'বনবাণী' গ্রন্থের 'পরদেশী' কবিতায় বিশেষভাবে বলে গেছেন---

এনেছে কবে বিদেশী স্থা
বিদেশী পাখি খামার বনে,
সকাল-সাঁঝে কুঞ্জ-মাঝে
উঠিছে ডাকি সহজ মনে।
অজানা এই সাগরপারে
হল না তার গানের কঠি।
সবুজ তার ডানার খাভা,
চপল তার নাচের গতি।

## আপনাকে তার হারিয়ে প্রকাশ

ডঃ হরপ্রসাদ মিত্র

আমার দেশে যে-মেঘ এসে নীপবনের মরমে মেশে বিদেশী পাঝি গীতালি দিয়ে মিতালি করে তাহার সনে।

বিশ্বের নানান প্রাণ, নানা রূপ, অশেষ ভাবস্তর এবং বিভিন্ন ধারায় গঙ্গে এই ধরণের আশ্বীয়তা-প্রকাশের নিদর্শন রবীন্দ্র- সাহিত্যের সকল পর্নেই ছড়িয়ে আছে। তাঁর মৃত্যুর অর কাল আগে ১৯৪১-এর জানুয়ারি-ফেলুমারি মাগে জন্মদিন-সম্পর্কিত যে-কয়েকটি কবিতা তিনি লিখেছিলেন, সেগুলি তাঁর 'জন্মদিনে' কাব্যসংগ্রহে সঞ্চলিত হয়েছে। তাঁরই প্রথম কবিতায় তাঁকে বলতে শোনা গেছে—

আজি এই জন্মদিনে
দূরক্বের অনুভব অন্তরে নিবিড় হরে এল।
যেমন স্থানুর ঐ নক্ষত্রের পথ
নীহারিকা-জ্যোতির্বাহপ-মাঝে
রহস্যে আবৃত,
আমার দূরত্ব আমি দেখিলাম তেমনি দুর্গমে—
অলক্ষ্য প্রথের যাত্রী, অজানা তাহার পরিণাম।
আজি এই জন্মদিনে
দুরের প্রিক সেই তাহারি শুনিনু প্দক্ষেপ
নির্জন মুদ্রতীর হতে।।

এ কবিতা লেখা হয়েছিল ২১-এ ফেব্রুয়ারি, ১৯৪১, সকালে। সেই দিনেই,–সেই সেকালেই তাঁর উদয়ন বাসগৃহে বসে আর-একটি কবিতায় তিনি লিখেছিলেন—

থেখানেই বন্ধু পাই সেখানেই নবজন্ম ঘটে।
আনে সে প্রাণের অপূর্বতা।
বিদেশী ফুলের বনে অজানা কুসুম ফুটে গাকে—
বিদেশী তাহার নাম, বিদেশে তাহার জনমভূমি,
আন্তার আনন্দক্ষেত্রে তার আশ্বীয়তা
অবারিত পায় অভার্থনা।।

বনবাণী', 'জন্মদিনে' ইত্যাদি বইগুলি অবিশ্যি রবীক্রনাখের শেষ পর্বের কবিতার বই। তাঁর প্রথমদিকের অনেক
লেখাতেই তাঁর গভীর মনের সেই একই আনন্দক্ষেত্রের কথা
বলা ২য়েচিল। 'কড়ি ও কোমল'এর 'সত্যা' কবিতাটিতে
তিনি বলেছিলেন—

যে গৃহে জানালা নাই সে তো কারাগার— ভেঙে ফেলো, আসিবেক স্বরগের আলো। হায় হায়, কোণা সেই অখিলের জ্যোতি। চলিব সরল প্রে অশক্ষিত গতি।

'সিদ্ধুতীরে' নামে সে-বইয়ের আর একটি কবিতায় তিনি বলেছিলেন---'গবারে আনিতে বুকে বুক বেড়ে যায়।' 'আম্ব অপমান' নামে আর একটি কবিতায় তিনি বলেছিলেন---

> মোছে। তবে অশ্রন্থল, চাও হাসিমুখে বিচিত্র এ জগতের সকলের পানে। মানে আর অপমানে স্তথে আর দুখে নিখিলেরে ডেকে লও প্রসায় প্রানে।

এই সর্ববাদী আশ্বীয়তাবোধ এবং জীবনাসক্তিই 'কড়ি ও কোমলের' প্রথম কবিতাটির সর্বএ পরিব্যাপ্ত। সেই 'প্রাণ' কবিতাতে রবীক্রনাথ বলেছিলেন—

মরিতে চাছি না আমি স্থানর ভুরনে,
মানবের মাঝে আমি বাঁচিবারে চাই।
এই সূর্যকরে এই পুম্পিত কাননে
জীবস্ত হৃদয়-মাঝে যদি স্থান পাই।
ধরায় প্রাণের পেলা চিরতর্ম্পিত
বিরহ মিলন কত হাসি-স্থা-ম্যা—
মানবের স্থাপে দুঃপে গাঁথিয়া সংগীত
যদি পো রচিতে পারি অমর-থালয়।

'কড়ি ও কোমলে', জীবনাসজির কথা অনেক লেখাতেই ৬ড়িয়ে আছে। সেইসজে 'কুদ্র অহ' বা যাকে তিনি 'ডোট আমি' বলেছেন, সেই 'আমি'-র অহংকার সম্বন্ধে সত্তর্ক থাকবার কথাও বলা হয়েছে। 'কড়ি ও কোমলে' 'কুদ্র আমি' কবিতাটি এদিক থেকে সমর্ণীয়। এই লেখাটির শেষ দুই ছত্ত্রে লিখে-ছিলেন—

> কুদ আমি করিতেচে বড়ো এইংকার — ভারে। নাধ, ভারে। নাধ, অভিমান তার।

এই মনোভঞ্জি অজনের পরে 'মানগা'-তে নিজের সাথিত্যিক জীবন সম্বন্ধে তিনি বলতে পেরেছিলেন –

দাঁড়ায়ে বিশাল ধরণীর তলে

থুচে ধোন ভয লাজ ;
বুঝিতে পারিনু এ জগৎ-মানো
আমারো রধেছে কাজ।

এ ঘটনা ১৮৮৮ প্রীষ্টাকেন জ্যৈষ্ঠশেষের 'পরিতাক্ত' কবিতাটিতে প্রতিফলিত। সেই জ্যেষ্ঠশেষেই 'কবির প্রতি নিবেদন' নামে 'মানুগী'-র আর একটি কবিতা লেখা হয়েছিল। তাতেও ক্লাভিচীন, চিরপ্রবহমান জীবন-মোতের সথে কবিমানসের সম্পর্কের কথা ভারা হয়েছিল। এই 'মানসা' সদ্ধেষ্ট
প্রমণ চৌধুরীকে লেখা ১৮৯৬ সলের ২৯ জানুয়ারি তারিপের
এই চিঠিতে তিনি লিখেছিলেন—এখন এক-একরার মনে হয়
আমার মধ্যে দুটো—বিপরীত শজির দ্বন্দ চলছো। একটা
আমাকে সর্বদা বিশ্রাম এবং পরিস্মাপ্তির দিকে আহ্বান করছে,
আর একটা আমাকে কিছুতে বিশ্রাম করতে দিচ্ছে না। আমার
ভারতব্যীর শান্ত প্রকৃতিকে মুরোপের চাঞ্চল্য সর্বদা আ্বাত
করছে—সেইজন্যে একদিকে বেদনা, আর একদিকে বৈরাগা।
একদিকে কবিতা, আর একদিকে ফিল্জাফি। একদিকে
দেশের প্রতি ভালোবাসা, আর একদিকে দেশ-হিত্তিগিতার প্রতি
উপহাস। একদিকে কর্মের প্রতি আগজি, আর একদিকে
চিন্তার প্রতি আক্র্যণ।

কিন্ত, 'মান্সী' সদ্ধে আরে। একটি কথা এখানেই সমর্ণায়। মানুধ যাকে 'ভালোবাসা' বলে,—আমাদেব সেই চিরাভন্তে, চিরবাঞ্চিত এবং তথাকথিত ভালোবাসা সদ্ধে প্রমণ চৌধুরীর কাছে লেখা এক চিঠিতে রবীজনাথ জানিয়েচিলেন-ভালোকরে দেখতে গেলে, মান্সীর ভালোবাসার অংশটুকুই কাব্যক্থা—বড়ো রকমের স্করে রকমের পেলা মাত্র ওর আসল স্থিতা কথাটুকু হচ্ছে এই যে, মানুধ কি চার তা কিছু জানে না—একঘটি জল চায় কি আবখানা বেল চায় জিজাসা করলে বলতে পারে না : আমি এমন অবস্থায় মনের সঙ্গে আপ্রেম বোঝাপড়া করে কল্পনার কর্মকের মার্যফল পাড়বার চেঠা করছি।' এই চিঠিরই পরের দিকে তিনি বলেছিলেন—'মানুমের মনে উপুরের মতো এসীম আকাছা আছে, কিন্তু উপুরের মতো অসীম জমতা নেই—কেউ বা ললতে আছে, বলে বছির্জপতে চেঠা করে বেড়ায়েছ

কেউ বা জানে নেই, তাই থাকাখার রাজ্যে বংসই এইনিরাশ্বাস ভাবে কল্পনাপুত্তলী পড়িয়ে তাকে পুছো করছে। একেই বল ভালোবাসা ? আমাব ভালোবাসার লোক কই? থামি ভালো-বাসি অনেককে—কিন্তু মানসীতে যাকে গাড়া করেছি সে মানসেই আছে, সে আন্টিষ্টের হাতে রচিত ইশুরের প্রথম অসম্পূর্ণ প্রতিমা ক্রমে সম্পূর্ণ হবে কি?

এই অহ:-নিরাস্কু জীবনাস্ক্রির জোবেই 'ক্রণিকা'-তে পৌ ছে তিনি বলতে পেবেছিলেন—

কেউবা পাকে ধবের কোপে দোহে,

জগৎ-মারো কেউ-বা হাকায় রথ,
কেউ-বা মরে একলা ধরের শোকে,

জনারপ্যে কেউ-বা হারায় প্রথ--
স্বাই মোরে করেন ডাকাডাকি,

ক্থন গুনি প্রকালের ডাক।

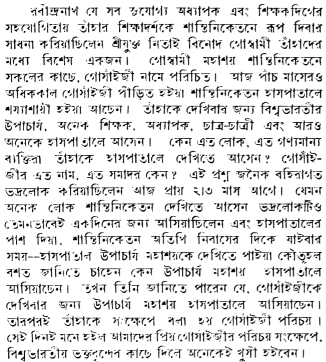
স্বার আমি স্মান-বয়সী যে

চলে আমার যত বক্রক পাক।

'ফণিকার' এই আবেগই 'বনবাণীর' 'মুজিত্র', 'উছোধন' প্রভৃতি 'ন্ট্রাজ-ঋতুরঞ্শালা' অধ্যাথের পানে পানে ধ্বনিত হরেছিলঃ

# শান্তিনিকেতনের গোঁসাইজী

শ্রীপ্রধাকান্ত রায়চৌধুরী



গোষাইজীর আদিনিবাস শান্তিপুর। শান্তিপুরেই ১০০০ সালের ২৪শে আশ্বিদ মহালয়ার দিন তাঁর জন্ম হয়। শিও-কালেই (ছয়-সাত যখন তাঁর বয়স)) তাঁহার পিতা রাধিকা নাথ গোস্থানী মহাশয় ভাঁহাকে বন্দাৰনে লইয়া যান। বন্দাৰনে টানা বাব বংসর গোসাঁইজী ছিলেন এবং বৃদাবনের একটি পাঠ-শালায় সংস্কৃত-পাঠ সমাধা করিয়া আনুমানিক তের বংগর ব্যুসে কাশীতে যান। কাশী ক্ইন্স কলেজ হইতে সংস্কৃততে ম্যাট্রিকুলে-শান প্রীক্ষা পাশ করেন। এই প্রীক্ষায় পাশ করা ছাড়াও আরো কয়েকটি উচ্চনানের পঠনীয় বিষয় পঠি গ্রহণ করেন। - কাশীতে এই প্রীক্ষায় উত্তীর্ণ হইবার কিছদিন প্রেই চলিয়া থাসিলেন কলিকাতায় এবং ভতি হইলেন বিশুদ্ধানন্দ সংস্কৃত কলেজে। এই বিদ্যালয় হইতেও যোগ্যভার শহিত সাহিত্য পরীক্ষায় পাশ করিয়া কলিকাতা সংস্কৃত কলেজে উচ্চতর শিক্ষার জন্য ভতি ছইলেন। এই সময় গোদাঁইজী তাঁহার পিতার শিষ্য রায় বাহাদর বনমালী রায় মহাশয়ের ভবানীপুরের বাড়ীতে থাকিতেন ও ভবানীপুর হইতে ট্রামে সংস্কৃত কলেজে আসা যাওয়া করিতেন। বন্মালীবাবর জমিদারী ছিল পাবনা জিলায়। শেই জমিদারীর



নাংসরিক আয় তথন ছিল পাচলক্ষ নাকার মতন। সংস্কৃত কলেজে পড়িনার জন্য গোসাঁইজীকে কোনো ফিস দিতে হইত না, কোনো ছাত্রকেই ফিস দিতে হইত না। এই কলেজে যাঁহার। ছাত্রদের পড়াইতেন তাঁহার। সকলেই স্তযোগ্যা, শিক্ষক ছিলেন এবং তাঁহাদের নাম,—যশ ও বেশ ছিল। যথা সময়ে এই সংস্কৃত কলেজ হইতে গোসাঁইজী কৃতিছের সহিত সংস্কৃতে কাব্যতীখ এবং পালিতে সূত্র বিশারাদ উপাধি পরীক্ষায় পাশ করেন।

সংস্কৃত কলেজ হইতে উপযুক্ত পরীক্ষায় পাশ করার পর গোগাঁইজী, চাক্রীর সন্ধান করিতেভিলেন। সেই সময়ে তিনি জানিতে পারেন যে, বিশ্বভারতীতে, একজন সংস্কৃত এবং পালি ভাষা জানা রিপার্চ ইুডেণেটর জন্য কাগজে বিজ্ঞাপন দেওয়া গোগাঁইজী সেই বিজ্ঞাপন-সত্ৰে শান্তিনিকেতনে আগেন ইনটারভিউ দিতে,—১৯২১–২২ খ্রীষ্টাব্দে। প্রসাত পণ্ডিত মহামহোপাৰ্যায় বিধুশেখর ভটাচার্য মহাশ্য তথন ছিলেন বিশ্বভার তীর বিদ্যা ভবনের অধ্যক্ষ। সহাসহোপাধ্যায় মহাশ্যকে শান্তিনিকেতনে সকলে ''শান্ত্ৰী মশায়'' বলিয়াই সম্বোধন করি-েল। শাধ্রী মহাশয়ের বিচারেই গোগাঁইজীই যোগ্য রিগার্চ ষ্টডেণ্টরূপে নিব্রাচিত হইলেন। শান্তিনিকেতনে আসিয়া কিছ কাল পর্যন্ত গোগাঁইজীকে, শাস্ত্রী মহাশয়ের সঙ্গেই তাঁহার খোড়ো ঘরেই বাস করিতে হইরাছিল। মহাশ্যের পুত্র শ্রীমান যুগায়ত, এবং কপিলেপুর শাস্ত্রী এবং গোগাঁইজী ঐ বাড়ীতে এক সঞ্চেই খাকিতেন। শাস্ত্রী মহাশয় বরাবরই স্বপাকে খাইতেন। বাদবাকীর। ভোজন করিতেন শান্তিনিকেতনের সাধারণ রন্ধনশালে। কপিলেগুর শাস্ত্রীজী ''পণ্ডিতজী'' নামেই অধিকাংশের ধার। সধ্যোবিত হইতেন। তিনি তিলেন মৈথিলী ব্ৰান্ধ। বিষার্চ ষ্টডেণ্ট হিষাবে গোগাঁই-জীকে মাসিক যে পনের টাকা বৃত্তি দেওয়া হইত, সেই পনের টাকা কিন্তু খোৱাকী ব্যয় বাবদ কাটিয়া লওয়া হইত।

গোগাইজীকে প্রত্যেক বছরে নূতন করিয়া ঐ একই বৃত্তি দেওয়। ছইত ছয় বৎসর পর্যান্ত। শাস্ত্রী মহাশয়ের কাছেই গোগাইজীকে রিসার্চের কাজ করিতে ছইত, সঙ্গে সঙ্গে পালি ভাষা এবং অভিবান সম্বন্ধে আরে। জান লাভের জন্য প্রসাতি সিংহলী দার্শনিক পণ্ডিত মহাস্থবির ধর্মবীরের নিকট পাঠ গ্রহণ করিতে ছইত ঐ রিসার্চ ছাত্ররূপেই। শাস্ত্রী মহাশয়ও ঐ প্রসাত দার্শনিকের কাছে পালি ভাষা এবং পালি সাহিত্য পড়িতেন। কিছু দিন শাস্ত্রী মহাশয়ের খোড়ো বাড়ীতে বাস করিবার পর, পণ্ডিতজী এবং গোগাইজী, মহাস্থবিরের সহিত, একটি টালি দিয়ে ছাওয়া লম্বা ধরণের ছাত্রাবাসে থাকিতেন। এই ছাত্রাবাসটির পরে ''আদিকুটীর'' নাম করণ হয় এবং কয়েক



ON FOUNDATION DAY OF MAHAJATI SADANA WITH NETAJI

মহাজাতিসদনের ভিত্তিস্থাপন দিবসে রবাজনাথ ও স্থভাষ্চক্র



মেজ বৌঠান ॥ সভ্যেন্দ্রনাথ ॥ জ্যোতিরিন্দ্রনাথ ॥ নতুন বৌঠান Satyendranath and Jyotirindranath with their wives

বছর পরে উহার নতুন নাম দেওয়া হয় ''প্রাককুনীর'। ঐ ছাত্রাবাসটি আজও ''প্রাককুনীর'' নামেই নিজের অন্তিম্বের পরিচয় দিতেছে, বর্ত্তমান বিশ্বভারতীর লাইন্রেরীর পূর্ব্বদিকে। শাস্ত্রী মহাশয় যে পোড়ো ঘরে বাস করিতেন—সে ঘর অনেকদিন হইল অদৃশ্য হইয়া গেছে; আছে তার চাতালের সমান্য কিছু কিছু চিহ্ন,—ঘাসের আর তুণের তলায়। গোগাইজীকে তারপর বিশ্বভারতী পেকেই পাঠানো হইল সিংহলে পালি-শাস্ত্রে এবং অভিধান-বিষয়ে আরেবুৎপত্তি লাভের জন্য। সিংহলে যেখানে গোগাইজী ছিলেন সেটি সমগ্র এসিয়ার মধ্যে একটি শ্রেষ্ঠ এবং বিশ্বাত বৌদ্ধ মনেষ্ট্রী বা বৌদ্ধ বিহার। এই বিহার হইতে ছয় মাস পড়াশোনা করিয়া ১৯৩০-৩১ সালে গোগাইজী ফিরিয়া আসিলেন শান্তিনিকেতনে।

গোগাঁইজীর বিদ্যানুরাগ, তাঁর অনাড়ম্বর সাদ্যসিধা জীবন যাত্রা এবং সংশৃত এবং বাঙলা ভাষায় তাঁর দখল দেখিয়া রবীন্দ্রনাথ তাঁকে আশ্রম বিদ্যালয়ের চাত্রদের সংস্কৃত পড়াবার ভার দিলেন। পড়িত হরিচরণ বন্দ্যোপাধ্যায় মহাশ্রের অধীনে তিনি শিক্ষকের কাজ করিয়া চিলেন শিক্ষকরূপে তথন নিযুক্ত না হইয়াও।

ডাঃ শ্রীযুক্ত দীরেঞ্জনোখন সেন, এম. এ. পি.এইচ. ডি, যখন বিশ্বভারতী কলেজের প্রিনিসপ্যাল হইলেন তখন হইতেই প্রায় গোগাঁইজী পাকাপাকিভাবে আশ্রম-বিদ্যালয়ের শিক্ষক পদে নিযুক্ত হইলেন এবং বেতন ধার্য হইল মাসিক ৪৫ টাকা। এই ৪৫ টাকা হইতে খোরাকী বাবদ কাটা যাইত প্রতি মাসে ২৩ টাকা। এই রকম ভাবে ধীরে ধীরে গোগাঁইজীর নিজের কৃতিখের জোরে বিশ্বভারতীতে সকলের শ্রদ্ধাযোগ্য আসন রচনা করিলেন। তাঁহার সহজ সরল জীবন এবং পালি ও সংকৃত ভাষায় তাঁহার বুৎপত্তির জন্য রবীক্রনাপের সেহ এবং শ্রদ্ধা তাঁহার প্রতি উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পাইল।

বছদিন আদিকুটারে বাস করিবার পর শান্তিনিকেতনের গুরুপ্রাটিত পোসাঁইজী সপরিবারে বাস করিবার জন্য একটি খোড়ো মাটির বাড়ী পাইলেন। এই গুরুপ্রাীর সকল শিক্ষকদের কোয়াটার পোড়ো বাড়াই ছিল। এই সব ভোট ডোট পোড়ো বাড়িতেই বাস করিতেন—বিশ্বভারতীর নন্দলাল বস্তু, হরিচরণ বন্দোপাধ্যায়, ক্ষিতিমোহন সেন, প্রভাতকুমার মুপোপাধ্যায় প্রমুপ স্থনামধন্য শিক্ষকগণও।

গোসাঁইছী কেবল স্থযোগ্য শিক্ষক একখা বলিলে তাঁহার সম্বন্ধে যথেষ্ট বলা হয় না। গোগাঁইজী অভিনয়ও করিতে পারিতেন। সেদিকেও তাঁহার পাটুর ছিল বেশ। ''প্রহযন'' ''শারদোৎসব'' ''বিসর্জন'' ''অচলায়তন''—''তাসের দেশ'' ''তপতী'' নাটক অভিনয়ে গোগাঁইজী পার্ট নিতেন। কলিকাতায় ''তপতী'' নাটক অভিনয়ে—''ত্রিবেদীর' পারি অভিনয় করিয়া বিশেষ খ্যাতি লাভ কনিয়াছিলেন। তখনকার কলিকাতার কয়েকটি কাগজে গোগাঁইজীর অভিনয় প্রশংসা প্রকাশিত হইয়াছিল। একবার একটি নাটকের অভিনয়ে সংশ গ্রহণ করিবার জন্য রবীন্দ্রনাথ কলিকাতা হইতে গোগাঁইজীকে তার যোগে জানান যে কলিকাতায় গিয়া তাঁহাকে খভিনয়ে যোগ দিতে হইবে। শান্তিনিকেতনে গোগাঁইজী তথন জরে পড়িয়াছেন। তবু জ্বর লইয়াই কলিকাতায় গেলেন এবং অভিনয়ও তাঁহার অভিনয় দেখিয়া, আচার্য অবনীন্দ্রনাথ ঠাকুর, গগনেক্রনাথ ঠাকুর প্রমুখ প্রখ্যাত শিল্পীরা মুগ্ধ হইয়াছিলেন।

জ্ঞানার্জ্জনের ক্ষুধা গোসাইজীর এত যে তিনি নিজের পাঠ্য-বিষয় যেমন, সংস্কৃত গাহিত্য, পালি গাহিত্য, বঙ্গগাহিত্য পাঠ করা ছাড়াও, রবীক্রনাথ যে সব ক্লাশ লইতেন সেইসব ক্লাশে নিয়মিত যোগ দিয়া ইংরাজী সাহিত্য,--এবং রবীক্র-সাহিত্য বিষয় পাঠ লইতেন। এক সময় ছিল যখন রবীন্দ্র তাহার অবসর সময় মত. কখনো ''দেহলির'' উপর তলায় কখনো বা ''উটজে'' ইংরাজী এবং বাঙুলা সাহিত্যের ক্লাশ লইতেন। একবার ক্লাশে তিনি ইংরাজী কবি ''থের'' ''এলিজিরি অন্দি কানটি চাচে-ইয়াডি' ক্ষবিতাটি এমন স্থুন্দর ভাবে পড়াইয়াছিলেন যাহা ক্ষনো ভূলিবার নহে। এই সেদিনও হাসপাভালে, পুরাতন দিনের কথা আলোচনা প্রসঙ্গে গোগাঁইজী ঐ কবিতা পড়ানোর বিষয় উল্লেখ করিয়া বলিলেন—''স্থাকান্তদা সে সব দিনের কথা মনে পড়লে কত 'আনন্দ হয়' ইতাদি। সতিটে গে একদিন ছিল যখন আশ্রম-বিদ্যালয়ে এবং বিশ্বভারতীতে অর্থাৎ শান্তিনিকেতনে,— বিদ্যাচার্চার, ভানচার্টার, সঙ্গীত চার্টার, চিত্রাঙ্কন-কলাচার্চার একটা সরস আবহাওয়া ছিল। দেশ-বিদেশের প্রথাতি প্রভিতের। (থেমন, ইতালিয়ান অধ্যাপক টুচি, ফরমিটি,—টেন কোনো-সিলাভা লেভী, বোগদানৰ প্রমুখ বাজিরা)—কখনো আমূক্ঞে क्श्राता वा अनारकारना काराधार निक निक-निवस मस्रका বক্তভা দিতেন এবং শাভিনিকেতনের ওনীজনদের সহিত আলাপ আলোচনা করিতেন। সে সব আলাপ আলোচনায় আসেবে শাণ্ডিনিকেওনের--বড় বড় ছাত্রদের, সব শিফকদের প্রবেশের অবাধ অধিকার ডিল। ্রইয়ৰ বিদেশী পণ্ডিতেবাও আশ্রমের থনাড়মর সহজ জীবনের সন্দে এমন জন্মর ভাবে যথা সম্ভব নিজেদের দৈনন্দিন জীবন ধাত্রাকে স্বাপ থাওয়াইয়া লইতেন। এইসৰ প্ৰথমত প্ৰভিতেৱা যখন, এক একটি বিষয় সৰুয়ে, কখনো भौको महांभरवत मरम, कथरमा ता ततीन्द्रभारथेत मरम कथरमा ता ক্ষিত্রিমাহন সেন শাস্ত্রী মহাশয়ের সঞ্জে কখনো বা ''নিচ্ বাওলার'' টালি ধরের বারাভায় ভাগ্নিক ধিজেন্দ্রনাপ ঠাকুবের সঙ্গে আলাপ করিতেন তখন মনে হই ত এইসৰ আলাপ আলোচনার গভীর বিষয় ওলি বুঝিতে পারি বা না পারি তবু এমন স্ব ওনীজন-সংখলনের দুশ্য শান্তিনিকেতনে না আসিলে কোখায় দেখি তাম। ভৰ একখা সৱলভাবে ৰলিতে কোনো সংকোচ অনুভৰ কৰিনা নে, ঐসৰ আলোচনার এনেক কিছু না বুঝিতে পারিলেও, আমাৰ ইচ্ছার-অনিচ্ছার একটা ভান-স্বর্গের সাদর্শের প্রতি এদ্ধার ভাব মনের মধ্যে সহজেই জাগিত, ও ওণীজনদের প্রতি শ্রদ্ধা-নিবেদনের ভাব भरतत भरता आंश्रेना-आंश्रेनिये आंश्रिता छेठिए। रयभन অ্যাচিতভাবে দিনের বেলায় অনেক এন্ধকার ধরের বন্ধ জানালার कौक मित्रा मुर्स्यात भारता भरतत भरता धरतन कतिया घतरक কতক্টা অমকার হইতে মৃক্ত করে। এমন একটি পরিবেশ তখন শান্তিনিকে তনে ছিল যে পরিবেশ সচরাচর দুর্লভ। এই পরি-বেশের মধ্যেই সম্ভব হইয়াছিল—'অঙ্কের এবং বিজ্ঞানের শিক্ষক জগদানন্দ শবুর পক্ষে অবসর সময়ে বেহালা নাজাইয়া নিজেকে: এবং অন্যকে আনন্দ দেওয়া। সংস্কৃত পণ্ডিত হারচরণ বন্দো-পাধ্যায়ের পক্ষে গেভার বাজান। বিবু শেখর ভটাচার্যের (শার্ধী মহাশ্য়) পক্ষে এসরাজ বাজান। আর শোসাঁইজীর পক্ষে শিক্ষকতা করিয়াও খোল-মূদদ বাজান। ভবু কি বাজনা— বাজান । জগদানন্দ **বাবু**, দিনেন্দ্রবাবু, গোগাঁইজী ক্ষিতিমোহন বাৰু ইহার। অন্যান্য ছাত্র-শিক্ষকদের ( যেমন রবীভ্রনাপও সকলের সঙ্গে অভিনয় করিতেন) সহিত নানা নটিকের অভিনয়ে অংশ

গ্রহণ করিতেন। তথনকার দিনে অভিনয়াদির জন্য ষ্টেজ তৈরী হইত কখনো লাইবেরীর বারালায়—কখনো বা একটি ছাত্রা-বাদের দুই প্রান্থীয় মেজে হইতে সামান্য উঁচু, অনতি প্রশস্ত প্ল্যাট-ফর্মে। এই ছাত্রাবাদানির নাম ছিল ''নাট্যগৃহ''। এই গুহে অভিনয়াদির সময় ফেঁজ যাহাতে তৈরী করার স্থবিধা হয় সেই জন্যই ঘরের দুই প্রান্তে পশ্চিমের আর প্রেব্র দিকে ঐরকম উচু--জায়গা ছিল। ঐ জায়গাতেও ছাত্র-শিক্ষকরা ভক্তপোষ পাতিয়া শুইতেন। সোজা কথায় ঐ ঘরটি ছিল ছাত্রাবাস। প্রয়োজনে অভিনয়াদি ঐ মরে হইত, এই জন্যই নাম ছিল ''নাট্যগৃহ'' অনতিবৃহৎ সেদিনকার যুগের আশ্রম বিদ্যালয়ের মোট পরিবেশ ছিল বেশ ঘরোয়া রকমের। এই ঘরোয়া রকমের প্রতিষ্ঠানটি যে সব দিক দিয়া সর্বাঙ্গ স্কুনর এবং অবাহনীয়তা বিবজ্জিত ছিল একথা নিশ্চয়ই ঠিক নহে। যেখানে নানা রকম প্রকৃতির মানুষ লইয়া কাজ সেখানে কিছু কিছু ত্রুটি, বিচ্যুতি ঘটা স্বাভাবিক। রবীজ্রনাথের বিরাট, মুখান ব্যক্তিমের প্রভাব অবাঞ্চনীয়ভাবওলিকে নাথা চাডা দিতে দিওনা। সকলেই নিছের নিজের প্রদুদ্ধ অপ্রদের ভাবকে সংহত সংযত করিয়া রবীজনাথ-পরিকল্পিত আশ্রম-বিদ্যালয়ের আদর্শ ও উদ্দেশ্য সফল করিবার জন্য চেঠা করিতেন নিজের শক্তি ও যোগ্যতান্যায়ী। রবাজনাথও মতদুর সম্ভব সহক্ষীদের সহিত আন্তরিক প্রীতির সধয়ই চার্চা করিতেন। কাহারো অস্তর্প-বিস্তর্গ হইলে দৃশ্চিন্তা গ্রন্থ হইতেন এবং যাহাতে উপযুক্ত চিকিৎসায় পীড়িত সহকণ্মী আরোগ্য লাভ করেন সে চেষ্টাও করিতেন। গোসাঁইজী স**ম্বন্ধে** বর্ণাক্রণাথের আমাকে লেখা একটি চিরকুটে লিখিত উদিগু ভাবোজি এই---

''গোগাইজি কেমন আছেন। তোর ছেলের খবর কি। গোগাঁইজীর অন্যায়ে চিকিৎসাই হোক Kalisulf এবং Fer-phos যেন পালা করে খাওয়ান হয়, নইলে সন্ধ্যার দিকে জ্বর উঠবে।'' এই চিরকুটাটতে তারিথ কিম্বা তাঁর নাম সহি করা নাই, কিন্তু হস্তাক্ষর রবীন্দ্রনাথেরই। এই প্রসঞ্চে আর দুটি চিরকুট এই—

''স্বধাকান্ত,

আশাকে, তাতুকে কি আজ দেখেছিসং কেমন আছে তারাং রবীজনার্থ

''তাতুর জ্বর কেমন আছে খবর নিস আর আমার সঙ্গে দেখা করিম।''

শেষের এই চিরকুটটিতেও রবীজ্রনাথের নাম-সাক্ষর কিম্বা তারিথ নাই। কিন্তু আমি চিরকুটাটিতে সে দিন কার তারিখ লিখিয়া রাখিয়াছিলাম। তারিখাঁট ছিল সম্ভখত ১৭।৮।৩২ সাল। ইহা বোধ হয় অনেকেরই জানা আছে যে হোমিও-প্যাখিক এবং বাইওকেমিক ঔষধ দ্বারা রোগ চিকিৎসার দিকে বিশেষ পক্ষপাতী ছিলেন রবীজ্ঞনাথ এবং নিজে ঐ দুই রক্সের ঔষধ প্রয়োজনানুসারে নিষ্ঠার সহিত ব্যবহার করিতেন। আশ্রম-বিদ্যালয়ের কাহারে৷ অস্তুর্থ হইয়াছে জানিতে পারিলে কখনো কখনো স্বয়ং চিকিৎসারও দায়িত্ব লইতেন। এই বিষয়ে যাহাতে হোমিওপ্যাথিক ও বাইওকেমিক শান্ত্রের প্রতি আমার অনরাগ এবং এদা বৃদ্ধি পায় সেজন্য তাঁর চিকিৎসাবীন রোগীদের রোগের লক্ষণাদি বুঝিবার যথেষ্ট স্কযোগ দিতেন। উপরোক্ত চিরকুট হইতে বুনিতে পারা যাইবে যে রবীঞ্রনাথ বহু ক্ষেত্রে হাঁহার রোগীদের রোগ সম্বন্ধে খোঁজ লইবার জন্য আমাকে রোগীদের কাছে পাঠাইতেন ; খোঁজ খবর লইয়া তাঁহার কাছে ফিরিতে বিলম্ব ঘটিলে ব্যস্ত হইয়া ভূত্য দারা চিরকুট লিপিয়া আমার কাড়ে পাঠাইতেন। উপরের চিরকুটের "তাতু" আশ্রম-বিদ্যালয়ের ছাত্রী ছিল। তাতু তাহার ডাক নাম, ভাল নাম মনে পড়িতেছেনা।

"আশা ছিলেন আশ্রম বিদ্যালয়ের শিক্ষয়িঞী। বর্তমানে তিনি স্বনামধন্যা শ্রীমতী আশা আর্য্যনায়কর।

উঠ বদভূমি, মাতঃ, পুমায়ে থেকে। না আর,
অজ্ঞানতিমিরে তব স্থপ্রভাত হল হেরো।
উঠেছে নবীন রবি, নব-জগতের ছবি,
নব 'বাল্যিকী-প্রতিভা' দেখাইতে পুনর্বার।
হেবো তারে প্রাণ ভ'রে, দুঃধতৃক। মাবে দূরে,
মুচিবে মনের ভ্রান্তি, পাবে শান্তি অনিবার।
'মনিময় ধূলা রাশি', খোঁজে যাহা দিবানিশি
ওভাবে মজিলে মন শুঁজিতে চাবেনা আর।

--ভরুদাস বন্দ্যোপাধ্যায়



## 

প্রবোধচন্দ্র সেন

রবীন্দ্রনাথ একাধারে কবি ও মনীষী। ভারতবর্ষের ইতিহাসকেও তিনি দেখেছেন দুই দৃষ্টিতে—কবির দৃষ্টিতে ও মনীষীর
দৃষ্টিতে। কবিরূপে তিনি হৃদ্ধ রয়ে অভিষিক্ত ও কল্পনার রঙে
রঞ্জিত করে ভারত ইতিহাসকে নৃত্ন করে স্বাষ্ট করেছেন।
ঙপু তাই নয়, আমাদের চোপেও তিনি মাখিয়ে দিয়েছেন এক
'ফপনের অঞ্জ'। এই অভ্যাতমাখা চোপে প্রাচীন ভারত দেখা
দিয়েছে এ মায়াময় মোহন মূতি নিয়ে। এই যে স্বপুময় প্রাচীন
ভারত, যবনিকা তোলামাত্রই ভার প্রথম দুশো দেখতে পাই—-

নিরজতাপোবনে বিরাজে সম্ভোষ, পবিত্র ধর্মের দারে সম্ভোষ-আসন।

-- অভিলাম (১৮৭৪)

এই রেখাচিত্রটির পূর্ণতর রূপ প্রকাশ পেয়েছে বালক রনীন্দ্র নাথের অন্য একটি রচনায়।—

দ্যাপ আর্থ-সিংহাসন
স্বাধীন নৃপতিগণে,

সম্তির আলেগ্যপটে রয়েছে চিত্রিত।
দ্যাপ্ দেখি তপোরনে
ধাষরা দ্বাধীন মতে
কেমন ইখুর-ব্যানে রয়েছে ব্যাপৃত।।.....
ধাষ্যিগণ সমন্তরে
তাই সম্পান করে

চমকি উঠিছে আহা হিমাল্য-গিরি

ওণিকে ধনুর ব্বনি
কাঁপায় অরণ্য-ভূমি
নিদ্রাগত মৃগগণে চমকিত করি।।
সরস্বতীনদীকূলে
করিয়া হৃদয় খুলে
গাইছে হর্মে আহা স্থ্যপুর গীত।
বীণাপাণি কুতূহলে
মানসের শতদলে
গাহেন সর্মী-বারি করি উপলিত।।

— প্রকৃতির খেদ (১৮৭৫)

প্রাচীন ভারতের এই চিত্র রবীন্দ্রনাথের কবিচিত্তকে অতি পভীর ভাবে মুগ্ধ করেছিল! তাই এই ছবি বার বারই ফুটে উঠেছে তাঁর নানা বয়সের রচনায়। তাঁর অগ্ন বয়সেব রচনা থেকে আর-একটি দঠান্ত দিটিছ।—

> তুমি শুনিয়াত, হে গিরি থমব, অর্জুনের ঘোর কোদত্তের স্বর; তুমি দেখিয়াত স্তবর্ণ-আসনে যুবিষ্ঠির রাজা ভারত-শাসনে; তুমি শুনিয়াত স্বরস্ব তীকুলে আর্য কবি গায়প্রাণ মন খুলে।

রবীজ সদরে অন্ধিত প্রাচীন ভারতচিত্রের মধ্যস্থলে রয়েড়ে শরস্বতী নদীর তীর আর ঝিম্দির তপোরন। তার অপেক্ষা-কৃত অধিক ব্যয়ে অন্ধিত এই চিত্রেবই প্রবিশ্ত রূপ এই। —

> অন্ধনার বনাফারে ধরপ্পতী তীরে অস্ত পেতে সন্ধাসূর্য; আসিলতে ফিবে নিস্তন আশ্রম-মানো প্রাধিপুত্রগণ মস্তকে সমিবভার কবি আহন্দ। বনান্তর হতে; ফিনারে এনেতে ডাকি তপোবন-পোইগুহে বিশ্বশান্ত-আপি শ্রাপ্ত হোমবেনুগণে; করি সমাপন সন্ধ্যান্তান, মবে মিলি লথেতে গাসন ওক গৌতনেরে থিরি কুটার প্রাপ্তপ্রেমাগি-গালোকে।

> > --- ব্ৰান্ধৰ্ণ (১৮১৫), ('চিকা')

এ হচ্ছে বৈদিক যুগের কথা। এ যুগের যে রূপ রবীজনাথের চোবে ফুটে উঠেছে তার কেন্দ্রগুলে রয়েছে 'বান্ধা মহিমা'র পীঠভূমি ঋষিওকর তপোবন-আএন। কালকমে এই শান্ত-রসাম্পদ তপোভূমিকে ধিরে চতুদিকে জেগে উঠল ক্ষত্রিয় গরিমার কর্মোচ্ছল কীতি কেন্দ্রগুল।—

দিকে দিকে দেখা যায় বিদর্ভ বিরাট,
সংযাধ্যা, পাঞ্চল, কাঞ্চী, উদ্ধাত-ললাট,.....
অসির ঋঞ্জনা আর বনুর টক্ষারে,
বীণার সংগীত আর মূপুর ঝঙকাবে,.....
রথের ধর্মর মঞ্জে, পথের কল্লোলে,
বিয়ত ধ্বনিত প্লাত কর্মকলবোলে।

— প্রাচীন ভারত (১৮৯৬), ('চৈতালি')

এ হচ্চে রায়ায়ণ ও মহাভারতের অঙ্কিত যুগের চিত্র। এ যুগ কাত্রগৌরবের কীতি সমুজ্জ্বল যুগ। কিন্তু এ যুগে ও—

> বাদ্যাদেশর তপোৰন অদূরে তাহার, নির্বাক গড়ীর শান্ত সংযত উদার।

এই যুগের পূর্ণ রূপটি সমগ্রভাবে প্রকাশ পেয়েছে দুটিমাত্র পঙ্জিতে।—

> হেপা মত্ত ফ্লীত্যফূর্ত ক্ষত্রিয় পরিমা, হোপা স্তব্ধ মহামৌন ব্রাহ্মপমহিমা। — প্রাচীন ভারত, ('চৈতালি')

এক দিকে ক্ষত্রিয়, অন্য দিকে ব্রাক্ষণ, এক দিকে রাজধানী অপর দিকে ঋষিপত্তন, এই দুএর মধ্যে কিভাবে মিলন ও সমনুষ ঘটেছিল, তার চিত্রটিও অঞ্চিত হয়েছে তিনটি মাত্র লাইনে।—

প্রনেশিতে বনধারে ত্যাজি সিংহাসন মুকুট বিহীন রাজা পক্কোশজালে ত্যাপের মহিমা জ্যোতি লয়ে শাস্ত ভালে। —তপোবন (১৮৯৬), ('চৈতালি')

রামায়ণ-মহাভারতের আরও বছ চিত্র ফুটে উঠেছে বাল্মীকি প্রতিভা, কালমৃথয়া, ভাষা ও ছন্দ, পতিতা, কর্ণকুন্তীসংবাদ, চিত্রাঞ্চন প্রভৃতি কাব্য ও নাট্য-রচনায়।

এরপরে যে যুগ এল, তার পরিচয় পাওয়া যায় প্রাচীন নৌদ্ধ সাহিত্যে। অবদানশতক, মহাবস্তু-অবদান, প্রভৃতি বৌদ্ধ-গ্রন্থ অবলম্বনে রবীক্রনাথ সে যুগেরও বহু চিত্র তুলে ধরেছেন আমাদের চোখের সম্মুখে। এই চিত্রগুলির অধিকাংশই আঁকা হয়েছে প্রাচীন কাশী ও কোশল রাজ্যের বিভিন্ন ধরনের কাহিনী অবলম্বনে। কোশল রাজ্যের রাজধানী শ্রাবস্থি। এই শ্রাবস্তি নগরীর তিনটি চিত্র আমরা পেয়েছি রবীন্দ্রনাথের লেখনী থেকে। তিনাটি চিত্রেই এক দিকে পাই শ্রাবস্তিপুরীর 'গগন-লগন প্রাসাদ' প্রভৃতি অভল ঐপুর্যের পরিচয়, আর-এক দিকে পাই বৃদ্ধ প্রচারিত ত্যাগ ও সেবাধর্মের শ্রেষ্ঠ নিদর্শন। শ্রাবস্তিনগরীর গৃহে গৃহে বদ্ধশিঘ্য অনাথপিওদের 'শ্রেষ্ঠ-ভিক্ষা' প্রার্থনা এবং সার্থকনামা অনাগপিওদের দুহিতা লক্ষীস্বরূপা ভিক্ষুণী স্থ্রিয়ার শুধু ভিক্ষা-পাত্র হাতে দ্ভিক্গ্রস্থ মহানগরীর বিপুল ক্ষ্মা মোনবার সংকল্প এই দৃটি চিত্র আমাদের হৃদয়ে অক্ষরণে আঁকা হয়ে আছে। তৃতীয় চিত্র পাই শ্রাবান্তিপুরীর উপাস্থস্থিত জেতবন-বিহারে বুদ্ধদেবের চরণপদাে স্থাস কালীর অকালপদা়-উপহারের কাহিনীতে। এই অকালপদানির মূল্যস্বরূপ কোশল-রাজ্যের অধীপুর 'রাজেন্দ্র প্রসেনজিৎ' তাকে বহু স্বর্ণমাঘা দিতে চেয়ে-ছিলেন। সে মলা উপেক্ষা করে স্থদাস সেটি অর্পন করল বৃদ্ধ দেবের চরণে, বিনিময়ে নিতে ওপু 'চরণের ধূলি এক কণা'। অতঃপর উল্লেখযোগ্য কাশীরাজ ও কোশন রাজের বাছবল তথা ধর্মবলের প্রতিযোগিতার অপূর্ব কাহিনীটি। বিপন্ন বণিকের দুর্গতি নিবারণের জন্য আন্থবিক্রয়োদ্যত কোশল রাজের শিরে মকট তলে দিয়ে কাশীরাজ কিভাবে শেষে ধর্মের ক্ষেত্রে পরাজয়

এড়ালেন—এ কাহিনীটিকে উপলক্ষ্য করে রবীক্রনাথ প্রাচীন ভারতের যে পরিচয় আমাদের কাছে উপস্থাপিত করেছেন তার তুলনা নেই।

প্রাচীন কাশীরাজ্যের আরও দুটি চিত্র ফুটে উঠেছে 'সামান্য ফতি' ও 'পরিশোধ'-নামক কবিতা-দুটিতে। প্রথমটিতে আছে বিলাসিনী রাজমহিষী 'করুণা'র হৃদয়হীন নিষ্ঠুরতা ও কাশীরাজের সহ্বদয় ন্যায়পরারণতার কথা। আর, দিতীয়টিতে আছে কাশীনগরীর স্থলরী প্রধানা শ্যামা ও তক্ষশিলার বিশিক্ব ছুসেনের কাছিনী। এটিতে ফুটে উঠেছে দুনিবার রূপমোহ ও পাপাবিমুখতার দক্ষের চিত্র। তা ছাড়া, এটিতে উজ্জ্বল হয়ে প্রকাশ পেয়েছে তৎকালীন ভারতবর্ষের সমাজ জীবনের বিভিন্ন দিকের কয়েকটি অপূর্ব চিত্র। পরবর্তী কালে এই চিত্রগুলি আরও বিস্তৃত পটে ও গাঢ়তর বর্ণে পুনরান্ধিত হয়েছে 'শ্যামা' নৃত্যনাটো।

সন্ত্যাসী উপগুপ্ত থেবাবন মদে মত্তা নগৰীর নটা বাসবদত্তার কাহিনীটি এক দিকে যেমন প্রাচীন মপুরাপুরীকে সমরণীয় করে রেপেছে, অপর দিকে তেমনি অপূর্ব আভায় প্রকাশ করেছে প্রাচীন ভারতের জীবনাদর্শকে। মগধরাজ অজাতশক্তর আমলের একটি সামান্য কাহিনী অবলম্বনে রবীক্রনাথ প্রাচীন ভারতের চরম মহিমামণ্ডিত আত্মত্যাগের একটি অবিসমরণীয় চিত্র অঙ্কন করেছেন 'পূজারিনী' কবিতাটিতে। ঘটনাস্থল মগধের প্রাচীন রাজধানী রাজগৃহ, পাত্রী রাজদাসী শ্রীমতী। রবীক্রনাথের গভীরতর ব্যঞ্জনায় ব্যক্ত হয়েছে।

রবীন্দ্রলেখনা চিত্রিত এই কাহিনীগুলিকে আশ্রয় করে প্রাচীন ভারতের এই মহৎ মুগাঁটি যেন আপন মহিমা বলে প্রতিমুহূর্তেই আধুনিক কালের হৃদয় হরণ করে নিচ্ছে। শ্রাবস্তি, কাশী, মপুরা ও রাজগৃহকে কেন্দ্র করে রবীন্দ্রনাথ তাঁর কবিদ্যুতিত এ মুগের যে বিচিত্র পরিচয় রচনা করেছেন, নিছক ঐতিহাসিকের পক্ষে তেমন নিবিড় পরিচয় দেওগা সম্ভব নয়। প্রসঞ্জে কবির নিজের কথাই স্মরণ হয়।—

সেই সত্যা, যা রচিবে তুমি, ঘটে যা তা সব সত্য নহে। কবি, তব মনো ভূমি রামের জনমস্থান, অযোধ্যায় চেয়ে সত্য জেনো।

বস্তুতঃ আধুনিক কালের বহু পাঠকের কাছেই রবীক্রনাথের মনোভূমিই প্রাচীন ভারতের জনমস্থান এবং অনেকাংশেই তা নিম্প্রাণ ঐতিহাসিক তথ্যের চেয়ে সত্যা, এ কথা বললে অন্যায় হয় না।

বুদ্ধদেবের যুগের পরে রবীন্দ্র লেখনীতে চিত্রিত হয়েছে কালিদাসের কাল। সে চিত্র আমাদের চোখে ফুটে ওঠে স্থপস্বপুর মতো। বিংশ শতকের তীথ্র আলোকেও সে স্বপুর ঘোর কালতে চায় না, বরং আরও নিবিড় ভাবেই মায়াময় করে ভোলে আমাদের দৃষ্টিকে—চোধে ভেসে ওঠে মালবিকার চাহনির ছবি।—

মালবিকা অনিমিপে
চেয়েছিল পথের দিকে,
গেই চাহনি ভেগে এল
কালো মেষের ছায়ার সনে।

সেই চাহনির পথ ধরে আমরাও যেন কবির সঙ্গে আমাদের অলক্ষ্যেই গিয়ে উপনীত হই 'দূরে বহু দূরে স্বপুলোকে উজ্জ্যানী পুরে', যেখানে—

মহাকাল-মন্দিরের মাঝে তথন গভীরমন্ত্রে সন্ধ্যারতি বাজে। জনশূণ্য পণ্যবীথি,—উঠের যায় দেখা জনশূণ্য পণ্যবাখি,—উৎ্হের্ব যায় দেখা अक्षकोत इम्। 'श्रुत मुक्तातान्म त्त्रशा। প্রিয়ার ভবন विक्रिम गःकीर्ग श्रेट्य पूर्वम निर्क्रन। ম্বারে আঁকা শহা চক্র, তারি দুট ধারে দুটি শিশু নীপতক পুত্রস্বেহে বাড়ে। তোরণের ভত্ত 'পরে সিংহের গম্ভীর মৃতি বসি' দম্ভরে। প্রিয়ার কপোতগুলি ফিরে এল ঘরে. ময়র নিদ্রায় মগ স্বর্ণদন্ত 'পরে। হেনকালে হাতে দীপশিখা शीत शीत गांगि वन त्यांत यानितका। — স্বপু (১৮৯৭), ('কল্পনা')

खपु यथन एउएड यांत्र ज्यन क्रमग्न राम नाकूल करा कवित्क मरभावन करत नरल छेर्ररक ठांग्र—

কামনার মোক্ষধাম উজ্জ্ঞানী-মাঝে বিরহিণী প্রিয়তমা যেখায় বিরাজ্ঞে সৌন্দর্যের আদিস্টা-- সেখা কে পারিত লয়ে যেতে তুমি ছাড়া, করি অবারিত কবির কল্পনাপুরী—অমর তুরনে।

শুধু 'স্বপু' কবিতায় নয়,—একাল 'ও গেকাল, মেঘদূত, বর্ধামঞ্চল মদন ভংগ্যের পরে, সেকাল প্রভৃতি বহু কবিতাতেই রবীক্রনাপ কালিদাসের কালকে আমাদের চোখের সম্মুপে প্রত্যক্ষরৎ তুলে ধরেছেন। এগুলি কালিদাসের কালের প্রতিচ্চবি মাত্র নয়, এগুলি নূতন স্পষ্ট। এগব রচনার আলোকে সেকাল যেন নব-প্রাণে সঞ্জীবিত হয়ে একালের কাছে ধরা দেয়।

কবির দৃষ্টি ও কবির স্পষ্টি এমনি করেই প্রাচীন ভারতকে আমাদের কাচে প্রম কমনীয় রূপে উদভাগিত করেছে।

মধ্যযুগোর শিখ মারাঠা ও রাজপুত্রের ঐতিহাসিক চিত্রও কবিকল্পনার রঙে ও ছন্দের লেখায় বাঁধা পড়ে চিরকালের ভাঙারে গঞ্চিত হয়ে রয়েছে। সে চিত্রশালার দিকে দৃষ্টিপাত করলে কখনও দেখি—

রঘুনাথ হেখা আসি যবে উতরিলা, শিখগুরু পড়িছেন ভগবৎ-লীলা।

কখনও দেখি গুরু গোবিন্দ শিঘাদের আহ্বান করছেন-

তোমরা সকলে এস মোর পিছে, গুরু তোমাদের সবারে ডাকিছে, আমার জীবনে লভিয়া জীবন জাগ রে সকল দেশ। আর-এক চিত্রে দেখা যায়---

সাশুপে চলে মোগল-সৈন্য উড়ায়ে পথের ধূলি, চিন্ন শিথের মুও লইয়া বর্ণাফলকে তুলি। শিখ সাত শত চলে পশ্চাতে বাজে শৃখলগুলি॥

এ তো গেল শিপ ইতিহাসের চিত্র। মারাঠার ইতিহাসের চিত্রও কম উজ্জল নয়। প্রথমেই পাই রাজা শিবাজি ও তাঁর ওক রামদাসের চিত্র।

বিষয়া প্রভাতকালে
সোতারার দুর্গভালে
শিবাজি হেরিলা একদিন—
রামদাস, গুরু তার,
ভিক্ষা মাগি শ্বার শ্বার
ফিরিছেন সেন অয়হীন।

অতঃপ্র দেখি মারাঠা 'বিচারক' ন্যায়াধীশ রাম-শান্ধীর চিত্র—

্রান্ধণ আসি দাঁড়াল সমুবে
নারাধীশ রামশার্রা।
দুই বাছ তাঁর তুলিয়া উবাও
কহিলেন ডাকি, –'র্ঘুনাথ রাও,
নগর ছাড়িয়া কোপা চলে যাও,
না লয়ে পাপের শান্তিং

দুর্লান্ত প্রতাপ মারাঠা নায়কের শল্পে নিজীক ন্যায়নিষ্ঠা প্রান্ধণের এই স্থপূর্ব চিত্র যেন মারাঠা ইতিহাসকেই চিরকালের মতো পৌরবাজ্যুর করে রেখেছে। মারাঠা-ইতিহাসের আর-একটি চিত্র পাই 'সতা'-নামক নাট্যকবি তাট্বিত। এই করণ কাহিনী-টিতে ফুটে উঠেছে মারাঠি কন্যা অমাবাই-এর একনিষ্ঠ পাতি-রাত্য ও নিজীক আন্তর্ভাগের ছবি। মারাঠি বীরাদ্দনা লক্ষীবাইও রবীজনাথের হৃদয় খেকে এদ্ধার অঞ্জলি লাভ করেছেন। কিন্তু তা কবিতারূপে প্রকাশ পায়নি, পেয়েছে কিশোর কবির লেখনী রচিত একটি পদ্যচিত্ররূপে। এই চিত্রবচনায় প্রবৃত্ত হবার পূর্বেই তিনি এই বীর নারীকে শ্রদ্ধানিবেদন করেছেন এই বলে—

আনর। সর্বাপেক্ষা বীরাক্ষনা ঝান্সীর রাণী লক্ষীবাইকে ভঞ্জিপূর্বক নুমন্ধার করি।

এ স্থলে এই বীরাঙ্গনার চরিত্রচিত্রণের বিশদ পরিচয় দেওয়া নিম্প্রোজন।

রাজপুত-ইতিহাসকে লক্ষ্য করে পরিণত জীবনে রবীক্রনাথ লিখেছেন-- জীবন-মৃত্যুর হন্দ মাঝে
সেদিন যে দুন্দুভি মন্দ্রিয়াছিল,
তার প্রতিধ্বনি বাজে প্রাণের কুহরে গুমরিয়া।
নির্ভয় দুর্দান্ত থেলা, মনে হয় সেই তো সহজ,
দূরে নিক্ষেপিয়া কেলা
আপনারে নিঃসংশয় নিষ্ঠুর সংকটে।
— রাজপুতানা (১৯৩৮), ('নবজাতক')

রবীন্দ্রনাথের আঁকা রাজপুত নারীপুরুষের স্যেকটি রেখাচিত্রের মধ্যে রাজপুতনার জাতীয় চরিত্রের এই অতুলনীয় মহিমাই ফুটে উঠেছে অপূর্ব ঔজ্জুল্যে।

অখ্যাত অচলগড়ের সামান্য একজন ভূস্বামী সিরোহিপতি ঁ'কত্ৰকুল-সিংহশিশু' স্থরতান, যাঁকে রবীজ্রনাথ বলেছেন এবং বর্ণনা করেছেন 'অশনি ভরা বিদ্যুৎ বলে, তিনি যে-ভাবে উচ্চশির উচ্চে রেখে আরঙজেবের দরবারে প্রবেশ করে বাদ-শাহের কাছ থেকে সন্মান আদায় করেছিলেন, সে কাহিনী অচল-গড়ের অবজাত ইতিহাসকে চিরকালের কাছে স্মরণীয় করে রাখল। রতনরাও রাজা, কে রাখত তাঁকে স্মরণ করে? কিন্তু যে ন্যায়নিষ্ঠতার শক্তিতে তিনি অপরাধী পুত্রের মৃত্যুদণ্ডের অবিচলিত রইলেন, সে কথা সমরণ করে রবীন্দ্রনাথের লেখনী তার জন্য যে আগন রচনা করেছে, ইতিহাসের বহু খ্যাতনামা নীর-পুরুষের ভাগ্যেও তা মেলে না। তৎকালীন রাজপুত নরনারীর পক্ষে প্রাণ দেওয়া কত সহজ ছিল, তার পরিচয় পাই নকল গড়, পণরক্ষা, ও বিবাহ এই তিনটি কবিতায়। চিতোর-রাণার অতি সামান্য হারাবংশী ভূত্য কুম্ব নিজের বংশমর্যাদা রকার জন্যে যে-ভাবে প্রভুর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করে একাকী 'নকল বুদিগড়' রক্ষা করতে গিয়ে রাণার সেনার হাতে প্রাণ দিলেন তার তুলনা ভারত-ইতিহাসেও দুর্লভ। যে তরুসিং টিকির মর্যাদা রকার জন্য নিজের মাথা দিয়েছিলেন, একমাত্র তাঁর সঙ্গেই হারাবংশী বীর ক্ষের তুলনা হতে পারে। রবীন্দ্রনাথ বলেছেন—

### রজে তাহার ধন্য হল নকল বুঁদিগড়।

হারাবংশী কুন্তের এই আদ্মদান শুধু নকল বুঁদিগড় নয়, মানুষের ইতিহাসই ধন্য হয়েছে। আর, তাকে ধন্য করেছে রবীন্দ্র-নাথের লেখনীম্পর্শ।

এমনি করেই ধন্য হয়েছে আজমীর গড়ের দুর্পেশ দুমরাজের সমৃতিটিও, যিনি 'প্রভুর আদেশে বীরের ধর্মে বিরোধ' মেটাবার জন্য অতি অনায়াসেই ত্যাগ করলেন নিজের প্রাণ। এইভাবে অতি গ্লানিকর পরাজয়ের মধ্যেও তিনি রাজপুত-গৌরবকে অমান রেখে গেলেন।

যে মেত্রি-রাজকুমার প্রভুর মর্যাদা রক্ষার জন্যে বিরের আসর থেকেই 'বরের বেশে টোপর পরি' শিরে খোড়ায় চড়ি' ছুটে চললেন রণক্ষেত্রে এবং সেখানে রাজপুত বীরের মতোই মৃত্যুবরণ করে 'বরের বেশে মতির মালা গলে' আরোহণ করলেন চিতাশ্যায়, আর ওই চিতাশ্যাতেই এসে মিনিত হলেন যে কনের সাজ-পরা রাজকুমারী বধূ—এই চিরদম্পতিযুগল রাজপুত গৌরবের অক্ষয় সিংহাসনে অভিশিক্ত হলেন আমাদের অশু-ধারা বর্ষণে রবীল্রোচারিত অমৃত মধ বলে।

শ্রীমতী দাসী, উপেক্ষিত তরু সিং, রাজভৃত্য কুন্ত, অধ্যাত দুমরাজ, অজাতনামা ক্ষেত্রিপতি ও তাঁর অপরিণীতা বধূ অমর মৃত্যুর অক্ষীয়মাণ স্নিগ্ধালোকে রবীক্রনাথের হাত থেকে যে মহিমামণ্ডিত বরমাল্য লাভ করেছেন, ইতিহাসের বড় বড় বীর নায়কদের পক্ষেও তা লোভনীয় অথচ অলভ্য।

সর্বশেষে উল্লেখযোগ্য 'হোরিখেলা'-নামক অপূর্ব কবিতাটি। এটি রাজপুত্রীর্য বা ত্যাগমহিমার কাহিনী নয়। এই কবিতাটি সে দিক্ থেকে বিচার্য নয়। কিন্তু এই কাহিনীটিতে রবীঞ্জনাথ ছন্দের রেখায় ও কল্পনার রঙে তদানীন্তন কালের রাজপুত্রজাতির যে চরিত্রবৈশিই। ও জীবনচিত্র ফুটিয়ে তুলেছেন, কোনো শিল্পীর নিপুণতার তুলিকাতেও তা সম্ভব হত কিনা সন্দেহ। কোন শহরের ভূনাথ রাজার রানী ও তাদের প্রতিষ্থী পাঠান কেসর খাঁ। উভয়েই ইতিহাসে অখ্যাত, আর কেতুনপুরের বকুলবাগানে তাদের মধ্যে যে চমক-লাগানো হোরিখেলা হল, ইতিহাস তার কখাও জানে না। কিন্তু কবির কপ্পনা যে ইতিহাসকে লজ্জা দিয়ে তার তুল্ভত্ম কাহিনীকেও অপূর্বতার স্বপুলোকে উলীত করতে পারে, তার পরিচয় আছে এই কাহিনীটিতে।—

শুরু হল হোরির মাতামাতি উড়তেতে ফাগ রাত্তা সন্ধাকাশে। নৰ বৰণ ধৰল বকুল ফুলে, রক্তরেণু ঝরল তরুমূলে, ভয়ে পাখি কূজন গেল ভুলে, রাজপুতানীর উচ্চ উপহাগে। কোণা হতে রাগ্র কুত্মানিকা नाशन (यन রাজ সন্ধ্যাকাশে।। এমন সময় সহসা---বাতাস বেয়ে ওড়না পেল উড়ে, পড়ল খদে মাগরা ছিল যত। মপ্তে যেন কোখা হতে কে রে বাহির হল নারীর সজ্জা ছেড়ে, একশত বীর ঘিরল পাঠানেরে পুষ্প হতে একশো সাপের মত। স্বপূপম ওড়ন। গেল উড়ে, পড়ল খগে ঘাথরা ছিল যত।। যে পথ দিয়ে পাঠান এসেছিল সে পথ দিয়ে ফিরল নাক তারা ॥

আমাদের চোপেও যেন স্বপের গোর লেগে যায়। মনে হয় যেন আমাদের চোপের গামনেই একটি বিচিত্র স্বপা কাহিনী চলচ্চিত্র-পটের উপরে ক্রত অভিনীত হয়ে সহসা বিলীন হয়ে গোল। মনে হয় এ কাহিনীটিও যেন ক্ষুধিত-পাষাণের কাহিনীর মতোই অলীক অপচ অপূর্ব। বস্তুতঃ হোরিপেলার কাহিনী একান্থ-ভা অলীক নয়।

ইতিহাস-বিচারের ক্ষেত্রেও রবীক্রনাথের দুই রূপ--এক রূপে তিনি চরিত্রপূজারি, অন্যরূপে সত্যসন্ধানী।

> 'যত মানবের গুরু মহৎ জনের চরণ-চিহ্ন ধরিয়া',

**যাঁর হৃদয়ে নিরন্তর আকুতি** ছিল—

'জগতে যত মহৎ আছে হইব নত সবার কাছে',

জীবনের অন্থিম প্রান্তে দাঁড়িয়েও যিনি বলেছিলেন,

'তাদের সন্মানে মান নিয়ো বিশ্রে যারা চিরস্মরণীয়',

তাঁর চিত্ত যে ভারত-ইতিহাসের মহৎ চরিত্রের প্রতি শ্রদ্ধার অর্ঘ্য-দানে উৎস্কক হবে তা বিচিত্র নয়।

রবীদ্রনাথ 'যাঁকে অন্তরের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ মানব বলে উপলব্ধি' করেছিলেন এবং মাঁকে 'একান্ডে নিভূতে' তথা সর্বসমক্ষে বারবার প্রণাম নিবেদন করেছিলেন, মৃত্যুব অত্যন্তকাল পূর্বেও সেই বুদ্ধ-দেশকে লক্ষ্য করে তিনি বলেছিলেন—

এ ধরায় জন্ম নিয়ে যে মহামানৰ
সব মানবের জন্ম সার্থক করেছে একদিন......
তাহারে সমরণ করি জানিলাম মনে—
প্রেশি মানবলোকে আশি বর্ষ আগে
এই মহাপুরুষের পুণাভাগী হয়েছি আমিও।
—৬-সংখ্যক কবিতা (১৩৪৭ বৈশাধ ২৫), (জন্মদিনে)
বুদ্ধদেবের প্রেই রবীক্রনাথ শ্রদ্ধা নিবেদন করেছেন আদর্শ
নপতি প্রিয়দ্ধ অশোককে।—

এই ভারতবর্ষে একদিন নহাস্মাট্ অশোক ঠাহার রাজশান্তিকে নদল সাধন কার্যে নিযুক্ত করিয়াছিলেন। রাজশান্তির নাদকতাযে কী স্তাহীনু, তাহা আমরা সকলেই জানি।.....গেই বিশুলুকারাজশান্তিকে মহারাজ অশোক মদলের দাগ্রে নিযুক্ত করিয়াছিলেন; তৃপ্তিহীন ভোগকে বিশর্জন দিয়া তিনি আন্তর্গীন সোবাকে প্রহণ করিয়াছিলেন।.....এই মদলশান্তি চক্রবতী রাজাকে আশ্রয় বরিয়া সমস্ত মনুষ্যান্তকে সমুজ্জুল করিয়া তুলিয়াছে। অশোকের মধ্যে মদলশন্তির এই যে মহান্ আবিভাব, ইহা আমাদের গৌরবের বন হইয়া আজ্ঞ আমাদের মধ্যে শক্তিসঞ্চার করিতেছে।

--উৎসবের দিন ('a´ग')

প্রাচীন ভারতের ইতিহাসে রবীক্রনাথ যে তৃতীয় ব্যক্তিকে এদা জানিরেছেন, তিনি হচ্ছেন কবি কালিদাস। শুধু সৌন্দর্য-স্পষ্টর জন্য নয়, চার দিকের কলুমজালের মধ্যেও তিনি যে কল্যাণের অম্লান আদর্শকে উংশ্ব তুলে ধরেছিলেন, তারই জন্যে রবীশ্রনাথ কালিদাসকে শ্রদ্ধান করেছেন।—-

> জীবনমন্থনবিঘ নিজে করি পান, অমৃত যা উঠেছিল করে গেছ দান। —কাব্য (১৮৯৬), ('চৈতালি')

মধ্যযুগের যে মহাপুরুংদের উদ্দেশ্যে তিনি অর্গ্য নিবেদন করেছেন, তার এক দিকে আছেন রামানদ, নানক, চৈতন্য, কবীর, দাদূ, রজ্জব-প্রমুধ ধর্ম নায়কগণ, এবং আর-এক দিকে আছেন আক্রবর, গুরুগোবিন্দ ও শিধাজি, এই তিনজন রাষ্ট্রনায়ক। বিভিন্ন ক্ষেত্রে এঁদের সকলেরই লক্ষ্য ছিল মানুষে মানুষে ভেদ-বিরোধ যুচিয়ে সমগ্র ভারতের ঐক্য প্রতিষ্ঠা। কবীর সম্বন্ধে তাঁর অভিমত এই।—

তিনি ভারতবর্ধের সমস্ত ধাহ্য আবর্জনাকে ভেদ করিয়া তাহার অন্তরের শ্রেষ্ঠ সামগ্রীকেই ভারতবর্ধের সত্যসাধনা বলিয়া উপলব্ধি করিয়াছিলেন, এইজন্য তাহার পদ্বীকে বিশেষরূপে ভারতপদ্বী বলা হইয়াছে।

—ভারতবর্ষে ইতিহাসের ধারা (১৯১২), ('ইতিহাস') এই ঐকাসাধকদের সম্বন্ধ তিনি অন্যত্র বলেছেন—

মধ্যমুগে অচল সংকারের পিঞ্চন্ধার খুলে বেরিয়ে পড়েছেন প্রত্যুদ্ধের অভন্তিত পাপি, গেয়েছেন তাঁরা আলোকের অভিবন্দনালান সামাজিক জড়মপুঞ্চের উর্দেব আকাশে।.....সেই মুক্তিদূতদের মধ্যে একজন ছিলেন কবীর, তিনি নিজেকে ভারতপথিক বলে জানিয়েছেন। নানা জানির জঙ্গলের মধ্যে এই ভারতপথকে যাঁরা দেখতে পেয়েছিলেন তাঁদের মধ্যে আর একজন ছিলেন দাদু।.....গেদিন আর এক সাধু, ভারতের পথ গাঁর কাছে ছিল স্তপোচর, তাঁর নায় রজ্জব। ....এই ভারতপথিকেরা যে নিল্নের কথা বলেছিলেন সে মিল্ন মনুযুদ্ধের সাধনায়, ভেদবুদ্ধির এহংকার থেকে মুক্তিলাভের সাধনায়।.....এই এক্যের পথ গথার্থ ভারতের পথ। সেই পথের পথিক আধুনিক কালে রামনোইন রাম

—ভারতপথিক রামনোহন রাষ ১ (১৯৩৩), ('চারিত্র পূজা') বিশেষ ওক্ষত্ব বিবেচনায় এ কথারই পুনরুক্তি করা হয়েছে ভারতপথিক রামনোহন রায়'—নামক দিতীয় প্রবৃদ্ধ ।--

ভারতবর্ষে রামমোখন রায়ের যার। পুরবিতা ছিলেন তাদের মধ্যে অন্যতম ক্রীর নিজেকে বলেছিলেন ভারতপ্রিক। ভারতকে তিনি দেখতে পেয়েছিলেন মহাপ্রথক্তপে। এই প্রে ইতিহাসের আদিকাল থেকে চল্মান মানবের ধারা প্রবাহিত। .....রামমোহন রায় ভারতের এই প্রথের চৌমাথায় এবে দাঁড়িয়েছিলেন, ভারতের যা স্ব্রেষ্ট দান তাই নিয়ে।

এই প্রথম্পে রবীজ্রনাথ নিজেকেও এই প্রথের প্রথিক বলেই জানিয়েছেন, আর যে রচনানিতে ভারতবর্ধকে মহামানবের পুণ্য মিলনতীর্থ বলে বর্ণনা করা হয়েছে মোনিকে তিনি অভিহিত করেছেন ভারতপ্রথের গান বলে।

বিশুমানবের যে মিলন্যাধনাকে তিনি ভারতপথ বলে অভিহিত করেছেন, রবীজনাথের মতে তাই হচ্চে ভারতবর্মের বহুশতাব্দীব্যাপী সুদীর্ঘ ইতিহাসের মূল কথা।

মধ্য সুগে কর্নীরপ্রমুখ ভারতসাধকরা যে পথের পথিক ছিলেন ধর্মের ক্ষেত্রে, রাষ্ট্রের ক্ষেত্রে সেই পথকেই স্বীকার করে নিয়েছিলেন মহামতি আক্রর। রবীজনাথ তাই তাঁকে মহদাশ্য ক্ষণজন্মা পুরুষ বলে এদ্ধা জানিয়েছেন। বলেছেন—

আকরর নকল ধর্মের বিরোধ ভগ্গন করিয়। একটি প্রেমের এক্য স্থাপনের চেঠা করিয়াছিলেন।.....তিনি নিজের হৃদয় মধ্যে একটি একার আদর্শ লাভ করিয়াছিলেন, তিনি উদার হৃদয় লইয়া এদ্ধার সহিত সকল ধর্মের অন্তরে প্রবেশ করিয়াছিলেন। তিনি একাথতার সহিত, নিষ্ঠার সহিত, হিন্দু মুসলমান প্রীস্টান পারসিদ্ধের্ম একদিপের ধর্মালোচনা এবণ করিতেন ও তিনি হিন্দু রমণীকে অন্তঃপুরে, হিন্দু অমাতাদিপকে মদ্ভিসভায়, হিন্দু বীর- গণকে সেনানায়কতায় প্রধান আসন দিয়াছিলেন। তিনি কেবল রাজনীতির ঘারায় ৄানহে, প্রেমের ঘারা সমস্ত ভারতবর্ষকে, রাজা ও প্রজাকে এক করিতে চাহিয়াছিলেন।

—ইংরেজ, ও ুভারতবাদী (১৮৯৫), ('রাজা-প্রজা')
এই প্রনমটি যে সভায় পঠিত হয় তার অধিনায়ক ছিলেন
স্বয়ং বঙ্কিমচন্দ্র। রবীন্দ্রনাথের উপ্ত অভিমতকে তাঁর অনুমোদন
লাভ করেছিল, সেকথা জানা যায় রবীন্দ্রজীবনী থেকে। বঙ্কিমচন্দ্রও যে অনুরূপ অভিমত পোষণ করতেন, তার প্রমাণ আছে
বঙ্কিমসাহিত্যে। তার নিদর্শনম্বরূপ বঙ্কিমচন্দ্রের একটি উজি
এখানে উদ্ধৃত করছি।—

আমরা কুতবউদ্দিনের অধীন উভর-ভারতবর্ধকে পরতম্ব ও পরাধীন বলি, আকবরের শাসিত ভারতবর্ধকে স্বতম্ব ও স্বাধীন বলি।

—ভারতবর্ষের স্বাধীনতা এবংপরাধীনতা, ('বিবিধপ্রবন্ধ'—১)
আক্বর স্থপ্নে রবীক্রনাপের অভিমত-প্রসঙ্গে ফিরে আসা
যাক। 'আক্বর মে-একটি প্রেমের আদর্শে পণ্ড-ভারতবর্ষ কে এক
করিবার চেটা করিয়াছিলেন', সেটি তৎকালীন ভারতপ্রথিক
ধর্মসাধকদের কর্মপ্রচেটার সঞ্চে এক সূত্রেই বাধা ছিল। অর্থাৎ
রবীক্রনাপের মতে আক্বরও ছিলেন চিরন্থন ভারতপ্রপেরই
প্রথিক। তিনি বলেন—

মুসলমান যখন ভারতে রাজত্ব করিতেছিল তখন আমাদের রাষ্ট্রীয় চাঞ্চল্যের ভিতরে ভিতরে একটা আধ্যাত্মিক উদ্বোধনের কাজ চলিতেছিল। সেইজন্য বৌদ্ধযুগের অশোকের মতো মোগল সুমাট্ আকবরওকেবল রাষ্ট্রসামাজ্য নয়, একটি বর্মসামাজ্যের কথা চিন্তা করিয়াছিলেন। এইজন্যই সে সময়ে পরে পরে কত ছিন্দু সাধুও মুসলমান স্কফির অভ্যুদয় ইইয়াছিল, যাঁরা ছিন্দু ও মুসলমান ধর্মের অন্তর্গতম মিলনক্ষেত্রে এক মহেশুরের পূজা বহন করিয়াছিলেন।

---স্নাধিকার প্রমতঃ ( ১৯১৮ ), ('কালান্তর') রবীক্রনাথের দৃষ্টিতে মধ্যযুগের ভারত-ইতিহাসের এটাই হল সারক্থা ।

''আর্ছুজেব ভারত যবে করিতেছিল খান্ খান্', তখন

'খও ছিন্ন বিক্ষিপ্ত ভারত'কে 'এক-ধর্মরাজ্য-পাশে' বাঁধবার যে প্রয়াদ দেখা দিয়েছিল, তাও আকদিনক নয়। তার মধ্যেও ভারত-ইতিহাসের চিরস্তন ধর্মনিষ্ঠা ও ঐক্যপ্রবণতাই সক্রিয় ছিল। অর্থাৎ আমাদের জাতীয় জীবনের রখ তথনও স্কৃতির-কালীন ঐতিহ্য-নির্দিষ্ট ভারতপথ ধরেই পরম পরিণতির দিকে অগ্রসর হচ্ছিল। সে পথ 'পতন-অভ্যুদয়-বন্ধুর', কিন্তু তার পরিণতি নিরুদ্দিষ্ট বা লক্ষ্যহীন নয়। তাই রবীক্রনাথ বলেছেন—

মোগল শাসনকালে শিবাজিকে আশ্রয় করিয়া যখন রাষ্ট্র চেটা মাথা তুলিয়াছিল, তখন সে চেটা ধর্মকে লক্ষ্য করিতে ভুলে নাই। শিবাজির গুরু রামদাস এই চেটার প্রধান অবলম্বন ছিলেন।

—নন্দ্রপদং (১৯০৪), ('প্রাচীন সাহিত্য') এ সম্বন্ধে তিনি অন্যত্র বলেছেন—

বহুদিন হইতে বহু ধর্মবীর দেশের উচ্চেনীচের মধ্যে.....যোগসাধন করিতেছিলেন।.....নারাঠায় ধর্মান্দোলনে দেশের সমস্ত
লোক একত্র মথিত হইতেছিল। শিবাজির প্রতিভা সেই মধন
হইতে উদ্ভূত হইয়াছে। তাহা সমস্ত দেশের ধর্মোদ্বোধনের
সহিত জড়িত, এই জন্যই দেশের শক্তিতে তিনি ধন্য ও তাঁহার
শক্তিতে দেশ ধন্য।.....বস্ততঃ তাঁহার সাধনা সমস্ত দেশেরই
ধর্মসাধনার একটি বিশেষ প্রকাশ।

ধর্মের উদার ঐক্য দেশের ভেদবুদ্ধিকে নিরস্ত করিয়। দিলে তবেই দেশের অস্তানিহিত সমস্ত শক্তি একত্র মিলিত হইয়া অভাবনীয় সফলতা লাভ করে, ইহাই মহারাষ্ট্-ইতিহাসের শিক্ষা।

—শিবাজি ও মারাঠাজাতি (১৯০৮), ('ইতিহাস')

বিংশ শতকে ভারতবর্ধে বিভিন্ন সময়ে যে-সব রাষ্ট্রচেষ্টা দেখা দিয়েছে, তাকে সফলতার পথে পরিচালিত করবার উদ্দেশ্যে রবীন্দ্রনাথ বার বার শুধু মহারাষ্ট্রের নয়, সমগ্র ভারত-ইতিহাসেরই এই মূলগত শিক্ষার প্রতি আমাদের দৃষ্টিকে আকর্ষণ করেছেন। বর্তমান সময়ে স্বাধীন ভারতেও দেশের ঐক্যপ্রতিষ্ঠান ও ঐক্যরক্ষার পক্ষে ভারত-ইতিহাসের এই শিক্ষার কথা আমরা যেন না ভলি।।

সরলত। মধুবতা
তরলতা কোমলতা
এক সঙ্গে মিশাইয়া কে ড্ড়ালে ওর পায় ?
বিদিন্ত করিতে বিশু
কে রচিন হেন দৃশ্য ?
এ মূতি প্রতিভানয়ী ভরপুর প্রতিভায়।
কোমল কমল দিয়ে
এমন কোমল মেয়ে
কে গড়েতে প্রভাতের প্রভা মাধাইয়া তায়

কারু শিরোমনি সেই
তার পো তুলনা নেই
ধন্য কারু কার্য্য তার শত ধন্য সে জনায়।
এতভাব ভরা ছবি
দেখেছে কি কোনো কবি
আজিকার মত্য এই নিবিড় ধনের গায় প নিখিল বুন্ধাও তুলি
একদৃষ্টে আঁখি মেলি
চেয়ে আড়ি ওর পানে স্বপুময়ী পিপাসায়।



TAGORE IN AMERICA 1916

আমেরিকায় ১৯১৬



জাপান যাত্রী - ১৯২৪

ON THE EVE OF DEPARTURE
TO JAPAN - 1924

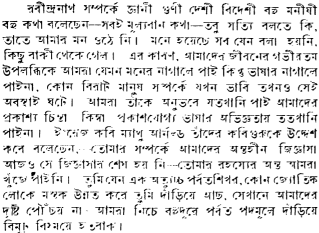


প্ত।মঞ্চে সাহিত্য সম্মেলন চন্দনন্গর - ১৯৩৭

SAHITYA SANMELAN, CHANDANNAGAR 1937

# প্রতিভার মুক্তি

### হীরেন্দ্রনাথ দত্ত



কোন এতাশ্চিষ্য ঘটনা কিংবা কোন বিরাট ব্যাক্তির সম্পর্কে মানুমেব থে অনুভূতি গেটা প্রধানত বিস্ময়ের অনুভূতি। বিসময়ের বিশ্লেষণ করতে গেলেই বিসময়ের অপনোদন হবে এমনও মনে করিনা তথাপি স্বীকার করতে হবে যে সংসাবে সব জিনিস বিশ্লেষণ প্রাহ্য নয়। অর্থ সংগতি প্রজার জন্যে কবিতাকে বিশ্লেষণ প্রাহ্য নয়। অর্থ সংগতি প্রজার জন্যে কবিতাকে বিশ্লেষণ করা যায় কিন্তু মেই তাকনির কাকে কবিরাটুকু কোখায় মেন গলে যায়। বিরাট ব্যক্তিরের বেলায়ও তাই। ব্যক্তিরে আসন মহিনাটুকু সূক্ষ্যতম বিশ্লেষণেও অনেক সময় বরা পড়ে না। সেক্সপীয়ারের বিরাট প্রতিভাকে বিশ্লেষণ করে বহুসহয় এই রচিত হয়েতে তথাপি সেক্সপীয়ার-জন্মর তিনশত বংসব পরেও মাাপু আন্রভ বলতেন, ভাবলে অবাক লাগে আনাদের এই মর্ত্যভূমিতে একদিন তুমি এসেছিলে, কি দুর্লভ শক্তিরলে নান্ব জীবনের অপার রহুস্য ভূমি ভেদ করে গোলে! কী চোপে কী ভূমি দেখেছিলে কে জানে—আমর। শুদ্র মানব, আমরা ভাবি আর বিধিমত হই।

এই বিষম্যের অনুভূতির ম্বোট ম্যাপু আন্ত সেঞ্পীররকে জেনেছিলেন। এই জানাই সব চাইতে বড় করে জানা। বিরাট মানুষের বিরাটয়কে উপলব্ধি কবতে হলে তাঁকে স্ব্যাকুলো জানতে হয়। এখানে উল্লেখনোগা যে রবীক্রনাথ সম্পর্কেও এই জাতীয় কথা আমরা একবাব ওনেছি এবং আনার মন তাতেই পরিতৃপ্ত হয়েছে। বাস্থবিক পক্ষে ঠিক মনের মত কথা সেই একবারই ওনেছি—সোটি তিরিশ বছর আথো কবির সপ্ততিতম জন্মতিথিতে, তাঁর সম্বর্ভা উপন্য। কলকাতার নাথবিক সম্বর্ধনায় উচ্চারিত প্রথম বাক্টোতে বাংলা দেশের অন্তরের



কথা যেমন ভাবে প্রকাশ পেয়েছিল এমন আৰু কর্পনো ছয়নি——
''কবিওক, তোমার প্রতি চাহিয়া আমাদের বিদ্যাবের অন্ত নাই''
(শবংচক্র)—এই একটি বাক্যে যা প্রকাশ পেয়েছে ক্ষেত্র
শতনানের নায় ওপাবলীর নামাবলী রচনা কর্বলেও তা প্রকাশ প্রতনা। ব্রবীক্রনাপ এক প্রম বিদ্যাব—এই একটি কথা বললে আর কিতৃই বলার বাকী থাকে না।

ত্রিশ বছর পূর্বে এই স্থৃতিবাক্য ধার। উচ্চারণ করেছিলেন ভাঁর। অনেকেই ইছলোক ভাগে করেছেন, থামার মত সেদিন যার। যুবক ছিলেন তার। আজ বৃদ্ধ। ইতিমধ্যে এক যুগ কেটে গিয়েতে। শুগ পরিবার্তানের সঙ্গে দৃষ্টিভঙ্গীরও পরিবার্তন হায়েছে। আজকের দিনে এনেকে পর্নোক্ত উক্তিকে অবেগ প্রয়ত গদ গদ ভাষণ বলে উড়িয়ে দেবার চেঠা করবেন। গল গল ভাষণে আমিও বিশ্বাস কৰিনা। অভ্নতভের ভজির আতিশ্যা আর তথাক্থিত বুদ্ধিজীবী প্রভিত্মন্যদেব প্রশংসা-কাত্রতা দ্ই-ই সমগোত্রীন। দুইয়েরই জন্ম অন্ত। থেকে। মন্কে অন্ত। থেকে মুক্ত রেখে স্বাফ দৃষ্টিতে যতানুকু দেখেছি তাতে বলতে কোনই বাধা নেই যে রবাজনাথের চাইতে বড় করি পুথিবীতে জন্মগ্রহণ করেছেন, ভার চাইতে দের ব্রচ নাট্যকারের জন্ম হয়েছে, উপন্যাসিক তেন বটেই। একবা স্বীকার করেও থাবার বলতে বাধা নেই যে তার গ্রমানান্য পতিভার ব্যাপকভার কখা যখন বিচার কবি তখন স্বীকাব করতেই হবে যে কাব্যে, नाटनि, श्रद्ध, উপन्माट्य, गर्जाट्ड, हिट्ड, शिकानग्रनक्षां, वर्य-চিন্তায়, জাতিগঠনে, বিশুমানবের একচ্যারনে কোন একজন মান্য কোন দেশের সাহিত্তা বা জীবনে এতথানি স্থান অধিকার করেন নি। এর প্রতিক্ষেত্রে তার চাইতে থবিকতর কাতী ব্যক্তির সন্ধান মিলতে পাৰে কিন্তু সাম্প্ৰিক বিচাৰে ব্ৰীক্ৰনাপের কৃতিই প্রবিবীর যে কোন প্রিভাকে এতিক্রন করেছে। প্রতিভার বভুম্খতাৰ বিচার করলে পাটামণ্ডো লিওনাদো দা ভিঞ্জি এবং অপেকাকৃত থাৰুনিক যুগে গানিনে ছাড়া থাৰ কাৰও সজে তীর তুলনা চলেনা। । এই কবিণে নিঃসন্দেহে বলা চলে যে পুর্বোল্লিখিত উজি—তোনার প্রতি চাছিয়া আনাদের বিস্নয়ের অস্তুনটি - এর মধ্যে এতিকৈ অত্যক্তি নেই।

এখানে বলে রাখা ভাল যে রবীন্দ্রনাথ বিশেষ করে থামাদের চোথে অলাং রাঞ্চালী এবং ভারতবাদীর চোথেই বিদ্যায়ের বস্তু । এপরে কি চোথে দেখে তাতে আমাদের বিশেষ কিছু এয়ে যায় না। বাস্তবিক পজে ইংরেজী, ফরাদী, ছার্মেন বা কশ সাহিত্য কোন একজন ব্যক্তিব কাছে এতথানি ধানী নয়। বিশেষ করে ইংরেজী সাহিত্যের সঞ্জে বাঁদের পরিচয় আছে তার। একখা নিশ্চয় কলা করে থাকবেন যে গোড়শ শতাবদী পেকে এক করে

বিংশ শতান্দীর প্রথম, দ্বিতীয় দশক পর্যন্ত ইংরেজী কাব্যে যা কিছু স্বাষ্ট হয়েছে রবীক্রমাপ একক চেষ্টায় বাংলা সাহিত্যের আগরে প্রায় তার সমস্তই পরিবেশন করেছেন। ভাবলে বিমিত হতে হয় যে চার শতান্দীর পথ তিনি এক জীবনে অতিক্রম করেছেন। ইংরেজী সাহিত্যের প্রতি তাঁর ঋণ অবশ্য—স্বীকার্য, কিন্তু তাতে তাঁব গৌরব কিছুমাত্র লাঘ্যব হয় না। তা ছাড়া কেবল মাত্র বিস্তৃতি কিন্ধা বৈচিত্রের পরিমাপে নয়, উৎকর্ষের দিক থেকেও তাঁর সাহিত্য-কীতি বিসময়ের উদ্রেক করে।

কোন প্রতিভার বিচারকালে দেশের এবং জাতির ইতিহাগের প্রিপ্রেক্ষিতে তাকে দেখা প্রয়োজন। রবীক্রনাথের সাহিত্য কীতি সম্পর্কে স্পষ্ট ধারণা করতে হলে সর্বপ্রথমে ভাবতে খবে তিনি যখন বাংলা সাহিত্যের অঙ্গনে প্রবেশ করেন তখন আমাদের সাহিত্যকে তিনি কি অবস্থায় পেয়েছিলেন আর তিনি যখন বিদায় নিলেন তখন সেই সাহিত্যকে তিনি কোন স্তলে এনে পৌঁছিয়ে দিয়েছিলেন। এ কথা বোধ করি। সকলেই স্বীকার করবেন যে সাহিত্য যেখানে অপরিণত সেখানে প্রতিভাকে প্রয়োজন বৰ্ণে দশভুজা হতে হয়। উলতদেশ সমূহে সাহিত্যিক প্রতিভা অপেকাক্ত দায়মূজ। কবিকে শুবু কাব্য রচনা করলেই চলে। আমাদের কবি দায়মুক্ত নন। তাঁকে সারাক্ষণ মনে রাখতে হয়েছে, আমাদের গাহিত্য অপরিপুষ্ট, তাকে গড়ে তুলতে इत्। अभन य भव्यमन यिनि वाक्तिशेठ कीवतन कानकाल माशिक्षकारमञ्ज পরিচয় দেননি, নিজের জীবন নিয়ে ছিনিমিনি প্রেলেছেন ভিনিও সাহিত্যিক দায়িত্ব যেচে ঘাড়ে নিয়েছিলেন। বেলগাছিয়া নাট্যালয়ে বাংলা নাটকের অভিনয় দেখে নিরাশ হয়ে বন্ধকে বলেচিলেন, ও. এই তোমাদের নাটকের নমুনা! রোগো. আঁমি লিখে দিচ্ছি--লিখলেন নাটক, লিখলেন প্রহান--ঠিক এ জাতীয় জিনিষ আনাদের সাহিত্যে আদৌ ছিল না। সনেট ইয়োরোপীয় কাব্যের গৌরবের বস্তু, বাংলা সাহিত্যে সনেটের স্পৃষ্টি করলেন। গতানগতিক **চন্দের নিগ্রভ খেকে বাংলা কাব্যকে** ্মুজি দিলেন—বাংলা কাব্য সাবালক হল । মধ্যদনের নাায় বঙ্কিমেরও ছিল নব নব স্ফ্রনী প্রতিভা। এঁদের দুজনের খাতেই বাংলা সাধিতা নৰ যুগের দীক্ষা গ্রহণ করেছে। আমাদের গ্রাম প্রান্তের ডোট নদীটিতে সেই প্রথম আমরা পশ্চিম সমদ্রের লোনা জলের স্বাদ পেলাম। বাংলা সাহিত্যের গ্রাম্যরূপ দর হয়ে নাগরিক মৃতি দেখা দিল। তারপরে এফেছেন রবীক্র-নাগ। মেই নদীকে কত জনপদ কত নগর পার করে দিয়ে তিনি পৌত্ত দিয়েছেন সাগর-সঙ্গনে। বিশ্বসাহিত্যের স্থরের সঙ্গে বাংলা সাহিত্যের ভর মিলিয়ে দিয়েছেন। ''বিশুসাথে যোগে বেখার বিহারে। মেইখানে মোগ তোমার সাথে আমারে। गत्न इत वह कथा त्यन माहित्जात यिवर्षाची प्रतीतक উत्प्रिका করেই তিনি বলেছিলেন। বললে অত্যক্তি হবে না যে রবীঞ্জ-নাথের মধ্যে আমরা সাহিত্যের বিশুরূপ দর্শন করেছি। আমাদের ভাষায় এবং চিম্ভায় তিনি যে শক্তি এবং বলিষ্ঠতা এনে দিয়েছেন তার দাহামেট আমরা ওবু যে অপরাপর দাহিত্যের মূল রাণ-রাগিনীগুলিরই সন্ধান পেয়েছি এমন নয়, তাদের আবুনিকতম অতি সৃক্ষা ভ্রমবিস্তারও আমাদের আয়থের মধ্যে এসেছে। विश्व माहित्यात मूल छत्रांवि तनी धनाथ धतिरस निरस्टाक वर्ताहे এটি সম্ভব হতে পেরেছে। তাঁব প্রতি আমাদের কৃতক্ততা এই কারণেই সব চাইতে নেশী। ব্ৰীন্দ্ৰনাপের স্বশ্রেষ্ঠ কীতি আমার মতে এই যে--আমাদের দাহিত্য-গৌরব এখন আর কেবলমাত্র

রবীক্র-কীতি-নির্তর নয়। তিনি আমাদের সাহিত্য দিগগৈকে অন্তহীন বিস্থার দান করেছেন। প্রথের বাধা সমস্তই অপ্রারিত হয়েছে, এপন অগ্রগতিতে কোন বাধা নেই। রবীক্র পরবতী বাংলা কাল্যে, গরে, উপন্যাসে নব নব অভিযান সেই শক্তিকেই প্রমাণিত করছে। শিবের জানার যতক্ষণ বাঁধা ছিলেন গলা ততক্ষণ পূণ্যসলিলা ছিলেন না। জানা মুক্ত হয়ে মর্ভভূমিতে যখন এলেন তপনই তিনি পুণ্যসলিলা হলেন। প্রতিভার বেলায়ও তাই। প্রতিভা একের মধ্যে আবদ্ধ পাকলে সাহিত্য কোন কালে, সমৃদ্ধ হতে পারে না। রবীক্রনাথের কৃতিছ—তিনি শুধু সাহিত্য স্বার্টি করেন নি। সাহিত্যিক স্বাহ্নী করেছেন।

সাহিত্য রীতি যুগে যুগে বদলে যায়। রবীক্সরীতি বদলাবে, বদলাফেও। এটা শ্বভিনিক চসার, স্পেন্সার এমন কি সেক্সপীয়র এরও রচনা রীতি আছকে কেউ অনুবর্তন করে না। কিও তাঁদের শক্তির ক্রিয়া আছও চলতে এবং চলতে থাকরে। সর্বদেশে সর্বকালে সাহিত্যিক প্রধানর। সকলেই শক্তিমাধক। এঁর। নিজ নিজ ভাষার দেহে এবং প্রাণে প্রভূত শক্তির সন্ধার করেছেন। কিন্ত মনে রাখা প্রয়োজন যে শক্তি বছরাপিনী, কালান্তরের সঙ্গে সঙ্গে তার রূপান্তর ঘটে। রবীক্রনাপের রচনা রীতি যদি আবহুমান কাল অব্যাহত পাকে তবে বুঝতে হবে কালের গতি তক্ত হয়েছে কিশ্বা তিনি যে শক্তি সঞ্চারিত করেছিলেন আমাদের মধ্যে তার ক্রিয়া ঠিকমত চলছেনা। অর্থাৎ কিনা রবীক্রনাপ বার্থ হয়েছেন।

यागारनत गाहिराज এवर हेर्रतकी गाहिराज এको विताह পার্থক্য আছে। ইংরেজী সাহিত্য বহুসাবকের সাধনায় সিদ্ধিলাভ করেছে। ছোট বঙ মাঝারি অগণিত লেখক সেখানে হাত মিলি-য়েছেন। বাংল। সাহিত্য গড়ে উঠেছে মুষ্টিমেয় প্রতিভাবানের প্রচেষ্টায়। শিক্ষা বিস্থারের ফলে এই সবে আমাদের সাহিত্যের প্রাপ্তণে ভাঁড় জনেছে। আগে যা হয়েছে একের প্রতিভায় এখন তা হবে বছর অধ্যবসায়ে। প্রাকৃতিক নিয়মেই প্রাচীন কালের অতিকায় জীব পৃথিবী থেকে লোপ পেয়েছে। অতিকায় প্রতিভাও লোপ পেতে বাধ্য। কালের ধর্মে একদ। যা একের মধ্যে স্মিরিষ্ট ছিল এখন তা বছর মধ্যে প্রিরাপ্ত হরে। এরই নাম সভ।তার অগ্রগতি। ব্যাস বাল্মীকি, হোমার, ভাজিল, কালিদাস, দাত্তে, শেক্সপীয়র, গ্যয়টে, রবীক্রনাথ পুথিবীতে আর হবে না। ইয়োরোপে মতিকায় প্রতিভার দিন মাণেই bবে গিয়েছে: তার কারণ ও দেশের জনশিক্ষার বিস্তার বছাপর্বেই হয়েছে। ওদের সাহিত্যও অনেক আগেই প্রাপ্ত বয়ক্ষের গৌরব লাভ করেছে। আমাদের সাহিতো এটি বাকী ছিল, সেই জনোই ববীজনাথের আবিভাব। বঞ্চিম, রবীজনাথ এক। ওধু একশ নন, এক অপৌহিনী। একদিকে একা শ্রীকৃষ্ণ অন্যদিকে এক অক্টোহিনী-- এটা ৭ বুগের কথা নয়। সাজকের দিনে ক্ঞের চাইতে অক্টোহিনী শ্রেয়। একের মধ্যে প্রতিভার অতি-স্ফরণ চাইনা, বছর মধ্যে প্রতিভার সম্পুসারণ চাই। শতবর্ষ পূর্বে আমাংকর দেশে যে বিধ্নয়কর প্রতিভার জন্ম হয়েভিল আজকের জয়ওঁ: উৎপ্ৰে তার পুনরাবতন আমর। কামনা করিনা।। কারণ তাহলে প্রমাণিত হবে যে আমাদের দৈন্যদশা এখনও বোচেনি। আজ রবীন্দ্র প্রতিভার মুক্তি দিবস। সমরণ রাধা কর্তব্য যে নিজেকে অনানশ্যক করে দিয়ে তবে প্রতিভার মুক্তি হয়। রবীক্র-নাপ আমাদের সাহিত্যকে সেই স্তরে তুলে দিয়ে গিয়েছেন যেখানে সে আপন পথ আপনি করে নিতে পারবে।

## 

সৌমিত্রশঙ্কর দাশগুল

রবীজনাপ কবি, এই তাঁর সর্বশ্রেষ্ঠ পরিচর ; তার কবিতাই তাঁকে অমরম্বের অধিকারী করবে। তাঁল স্থাইন এেই উৎকর্ম। কবিতার ও গানে, যা তাঁকে চিরুদ্মরনীয় করে রাখনে। কিন্তু সাহিত্য ও শিল্পের সর্ববিধ ক্ষেত্রেই তার কীতি ও সিদ্ধি বিম্ময়াবহ। তথু কাব্য ময়, সমগ্র রবীজ্ঞসাহিত্যই ব্লুফু ধরে আমাদের আলোচনা ও উপভোগের সাম্থী হয়ে থাকবে।

কিন্তু আত্মগত ও নিলিপ্ত এই লোকেভির প্রয় ওবু নিঃসঞ্জ-নিভতের রূপস্টির সাধনায় নিজেকে নিম্পু রাপেন্নি: তার স্বক্ষেত্রকে অতিক্রম করে বারবার তিনি প্রাত্যাহিক প্রথিনীর লোকযাত্রা ও কর্মধারার সঙ্গে যুক্ত হয়েচেন—বহির্বিশ্বের ঘটনা-প্রবাহেও নিরম্বর আন্দোলিত হয়েছে কবিচিত্র। প্রাত্যতিক মানুষ ও পৃথিবীর সম্পূন, তার সহানুভূতিসম্প্র ক্রিচিভকে পীড়িত করবে তা হয়ত স্বাভাবিক ছিল: কিন্তু পাছিত হয়ে নীরব খাকবেন, তেমন মান্সিকতা তার ছিল না। ছীবনের নানা কঠিন সমস্যার মুপৌমুপি এমে সম্প্রা সমাধানের উপায় নিয়েও তিনি ভাবিত হয়েছেন– ফলে নতুন প্রেধি সঞ্জান ও নতুন পরীক্ষার প্রয়োজনের কথা তার মনে এমেছে। আর তার বিবাদ পতিভার আলোকস্পর্শে স্থপ্য ও স্মাধান, দই-ই যেন নতুন হয়ে দেখা দিয়েছে। **৬**ধু তাই নয়, প্রাক্ষা ও প্রিক্<sub>র</sub>নীব উভয়ক্ষেত্ৰেই বৰীজ্ৰনাথ ডিলেন সাথিক ও স্ক্ৰিয় এবং নিঃস্ক্ৰেছে অধিতীয় ও বিশিষ্ট।। এখানে একই ব্যক্তিতে ভাৰক চিন্তানায়ক ও পথিকৃতের অপুর্ন সমাবেশ ঘটেতে। এখানে বৰীজনাথ ভৰু কৰি বা শিল্পী নন, তিনি কৰি এপেজা বেশি--ার অতিরিক্ত আরও কিছু।

বিশ্বন্ধ সাহিত্যের বাহঁরে যে পৃথিবী, সেখানে রবীজ্যানমের ব্যাপ্তি বিষয়কর, কর্মপ্রেরণার অভিব্যক্তিও এপরপ। এই পৃথিবী সম্পর্কে রবীজনাথের চিত্তন ও মননকে সংক্ষেপে আমরা রবীজ্যাজচিত্তা নামে অভিহ্নিত করতে পারি; সমাজবিজানের বহুতর বিভাগকে কেন্দ্র করে যা রূপাদিত হুগেছে। স্মাজ-বিজানের যে যে বিভাগ রবীজ্রপ্রতিভার প্রাপ্তর উজ্জ্ল, তার মধ্যে উল্লেখযোগ্য হল অর্থনীতি ও রাজনীতি, ইতিহাস ও দুর্মন, মন তর ও শিক্ষাত্ত্ব। এই বিভিন্ন বিভাগের যে-কোনো একটির বিচার ও বিস্তারিত আলোচনার অপেক্ষা রাপে। এই প্রন্থ-প্রিগর প্রক্রের তার বিভারে ক্ষেকটি মূলসূত্র অনুবাবনের চেষ্টা করা যেতে পারে। মে-প্রগ্রের বিশেষ পার্থ কতা আছে, কেননা প্রতি তব্ব বা দুর্মন প্রের ভিত্তিভূমি বা বেশিষ্টোর দ্যোতক। কাজেই রবীজ্ব-সমাজদুর্মনেত আমরা সক্ষর হই। ত্রেই তার তাৎপর্য ব্যাহত আমরা সক্ষম হব।



সমাজদর্শন সম্পর্কে এ-কথা আমাদের মনে রাগতে হবে যে, সমাজচিন্তানাত্রেই দেশ-কালের ঘটনার খাত্রা প্রভাবিত। কিন্তু লক্ষা করলে দেখৰ রাষ্ট্রপ্রেই কি শিক্ষাদর্শেই কি, রবীক্রনাথ জীবনের প্রারম্ভে থেকেই একটা উদার কল্যাণপ্রভায়ে স্বস্থিত হতে চেয়েছেন। এখানে তাঁব অপার বিশ্বাসেব ভিত্তিভমি শূলা হল ভারত্রম বা আধ্যাল্পিক হা, শেখালে আশ্পার গগৈত্রপ্রতায সভাবতই দেশকালের সকল ক্ষুদ্র সীমাকে বাবনার অতিক্রম করে েছে। রবীক্রনাধকে আমর। পাচাভ্যিতে আওজাতিকতা भएबत, श्रेथम मा भएन। श्रेताम छेप्रशाला नरन जानि । ततीस-নাগের ক্ষেত্রে আন্তর্জাতিকভাবোধ বা বিশ্ববোধের প্রভাষ, বলা যেতে পাবে, গনেকখানি অনুভৃতি বা ধানলক। বাই বি সম্পর্কের জেতে যে-যুগে সংঘাত ও বিরোধই একমাত্র সত্য ছিল, মদমত রাষ্ট্রপুঞ্চ যেকালে স্বভাবে বা আচনণে আন্তর্জাতিকতার সত্য দাবিকে নিরন্তব উপেকাই করেছে, মে-মুগে রবান্দ্রনাথের উপ-লন্ধিতে এ-শত্য ধৰা পড়েছিল যে, মাৰ্বজাতিক স্ফ্ৰোগিতা ছাজ মানবম্জির অন্য পথ নাই এবং এ মহমোগিতা তাড়া নব্যুগের উদ্বোধনও সতা হবে না। আধনিককালে শক্তিমদমত রাইওলির আওজাতিকতামুখী প্রবণতা অনেক্সানি জাতিবৈর ও জাতি-সংগ্রেব ভ্যাবছ পরিণাম-সম্ভাবনাকে কেন্দ্র করে গতে উঠেছে।

ষিতীয়ত°, সমাজচিতার ক্ষেত্রে বিভিন্ন শাস্ত্রকে খণ্ডিত করে দেখার যে-বাঁতি প্রচলিত, মে-ভাবে বরান্ত্রমমাজ্ঞতিভাকে বিভিন্ন প্রকাষ্টে ভাগ করে দেখানো সম্ভব ও সত্নত নয়। কালে অবশ্য সমাজচিন্তার ঞেত্রে জীবনকে সমগ্রভাবে বিচার ক্রবার বা বুরারার একটা প্রবণতাও লক্ষ্যপোচর - কিন্তু এখানে বিটিজা করে দেখার প্রণতাত্তেই জীবনজিজাসার আরও বলে শেষ প্রত্ত ধ্যালুয়ের কোনো তির ভিত্তিভনি খুড়ো পাওয়া **শক্ত** হবে পড়ে। খণ্ডিত সত্তোর ভ্রনে রবাক্রনাথ কোনোদিন বাঁচতে চান নি -ভাই ধলজজন, শতধাবিভক্ত দেশে-কালে বাস কবেও, ব্ৰবীক্ৰনাথ শেষ পৰ্যন্ত এখণ্ড ঐক্যনোৰ ও প্ৰদীপ্ত মান-ষিক তার অধিকারী ছিলেন ; যাব ফলে ধামাজিক নানা সম্পাকে জীবনের বৃহত্ত সম্পায় থেকে পুখক করে তিনি দেখেন নি, সমগ্র জীবনের অঙ্গ রূপেই দেখেছেন। এই অধণ্ড ঐক্যবোধের অবিকারী ছিলেন বলেই তার সমাজ্চিতা একাবারে স্বাদেশিক ও বিশুজনীন, ভারতীয় ও বিদেশী। যে-ঐকাান্ভতি, চেতনা ও প্রতায় রবীঞ্লাথের সাধিতাভাবনা সৃষ্টিতে সর্বত্র প্রবাধিত, আমাদের ভ্ললে চলনে না যে তাঁর সমাজচি ধাতেও তা ওত্রপোত। বলীক্রনাথের সমাজচিত্তাকে তাঁর জীবন সাহিত্য থেকে বিচ্ছিন্ন ন নে দেখা অসম্ভব।

् ठीयटः त्रवीक्रकष्टि वा कीवनरक नांना श्रदं वा प्रशास्य

ভাগ করা অসপ্তব বা প্রয়োজন হলেও, তিনি আশৈশব প্রন্থপ্রায়ে কাছিত বলেই তার স্কান্ধ বা চিন্তার ধারাবাহিকতা বা অজাঙ্গীকে যোগ অবিচ্ছিন্ন রূপে বর্তমান। তাঁর বিশেষ প্রকাশকে বিচ্ছিন্ন বা প্রপাদ্ধ মনে করলে তাঁর প্রতি মন্ত অবিচার করা হবে। রবীক্রসাইর এই ধারাবাহিকতার নব নব উত্তরণ অবশাই লক্ষ্য-গোচর কিন্ত প্রতি ক্ষেত্রেই সম্মতিবিধানের ভিতর দিয়ে এবং মোলবিধ্যাসকে জুন না করে, তা নব নব সমনুয়ে উনীত হয়েছে। কাজেই রবীক্রসাম্ব অতীতের পুনরাবৃত্তি মাত্র নয়, নব নব বিকাশে তা গতিশীর ও সমন্তিত।

থামাদের উপরোজ প্রতিপাদ্যওলির সমর্থনে রবীক্সরচনা থেকে কয়েকটি যথেচ্ছ উদ্বৃতি উপস্থিত করা যেতে পারে:

``নিজেকে নিজের বাইরে উৎসর্গ করে দিয়ে তবে আমর। আপনাকে পাই।``২

''দর্বমাণবের ত্যাপের ক্ষেত্রে আমর। জন্মছি। বুদা যিনি, স্টির মধ্যে আপনাকে উৎসর্গ করে তাঁর আনন্দ,.....এ যেমন অধ্যায়লোকের কথা, তেমনি চিত্তলোক ও মানুষ মহা-মানবের ত্যাপের লোকে জন্মলাভ করেছে ও সঞ্জরণ করছে, এই কথা উপলব্ধি করতে হবে।''২

''আনাদের পূর্বপুরুষের পেই নিয়ত-জাগ্রত মঞ্চলের ভাবাটিকে সদয়ের মধ্যে প্রাণবংক্রপে প্রতিষ্ঠিত করিয়া সমাজের সর্বঅ তাহাকে প্রয়োগ কবি, তবেই বিপুল হিন্দুসভাতাকে পুনর্বার প্রাপ্ত হইব।.....সার্থের আদর্শকেই মানবসমাজের কেন্দ্রন্থলে না স্থাপন করিয়া বুজের মধ্যে মানবসমাজকে নিরীক্ষণ করা ইহাই হিন্দুর।''

"যাহ। সকলের চেয়ে শ্রেষ্ঠ, যাহা সকলের চেয়ে পূর্ণ, যাহা চরম সত্য, তাহা সকলকে লইয়া।............" ভারতবর্মেও যে-ইতিহাস গঠিত হইয়া উঠিতেছে এ-ইতিহাসের শেষ তাৎপর্য এ নয় যে, এদেশে হিন্দুই বড়ো হইবে বা আর কেহ বড়ো হইবে। ভারতবর্মে মানবের ইতিহাস একটি বিশেষ সার্থকতার মূতি পরিপ্রহা করিবে, পরিপূর্ণতাকে একটি অপূর্ব আকার দান করিয়া তাহাকে সমস্ত মানবের গ্রহণযোগ্য সামগ্রী করিয়া তুলিবে, ইহা অপেঞ্চা কোনো ক্ষুদ্র অভিপ্রায় ভারতবর্মের ইতিহাসে নাই। এই পরিপূর্ণতার প্রতিমা গঠনে হিন্দু মুসলমান বা ইবেজ যদি নিজের বর্তমানের বিশেষ আকারটিকে একেবারে বিলুপ্ত করিয়া দেয়, তাহাতে পাজাতিক অভিমানের অপমৃত্যু ঘটিতে পারে, কিন্তু সতোর বা মঞ্চলের অপচয় হয় না।"8

রবীজনাথের চিন্তাপার। অনুধাবন করলে যদিও আমরা করেকটি স্থানী ভাবনা বা বিশ্বাপের সমর্থন পাই, তবু তাঁর সমাজ-চিন্তাকে কোনো বিশেষ অভিপায় চিঞ্চিত করা প্রায় অসপ্তব। তাঁর প্রসঞ্জে অনেক সময়ে 'লিবারাল' বা 'হিউমাানিস্ট' বিশেষণ ব্যবহৃত হয়েছে। পাতীচোর উদারনৈতিক ভাবনা ও মানবতাবাদের সধ্রে রবীজ্র-সমাজচিতার সাদৃশ্য থাকলেও রবীজ্রনাথের জীবনাদর্শ ও চিন্তা আরও ব্যাপক ও গভীর।

রবীন্দ্রনাথের সমস্ত চিন্তাধারাকে ব্যাপ্ত করে আছে যে অপপ্ত ঐক্যভাবনা তার লক্ষ্য সেই দুর্লভ সমনুষ, যেখানে ব্যক্তি তার স্বাতস্ত্র্য চক্ষ্য রেখেও বিশুজীবনের সঙ্গে যোগে যুক্ত; একটা হার্মনিত্র বা স্থম্যবাদের দিকে তাঁর চিন্তার নির্দেশ যেখানে পোঁছতে হলে অনেক কিছু আধুনিক বিলাস বা প্রয়োজনবোধকে আমাদের সংযত বা পরিহার করতে হবে। উপকরণের ক্ষেত্রে, অভাববোধের ক্ষেত্রে, ভোগাসন্তির ক্ষেত্রে সর্বত্রই বহুলতাকে কবি ঋ্যর্থহীন ভাষায় নিন্দিত করেছেন : মান্যের ধন বা সম্পদ্-স্ষ্টির ক্ষেত্রেও সীমানির্দেশের প্রয়োজন অনুভব করেছেন। এই উপকরণ-বিরলতায় ও সংযমে অভাস্থ হওয়।, অধুন। অনেকের কাছে যা কৃচ্ছিয়াৰনা বলে উপহৃষিত হতে পারে, রবীক্সনাথের মতে, মানুষেব স্বষ্টি-উদ্যমকে তা সজাগ ও সক্রিয় রাখে। শিক্ষায় উপকরণ-বিরলতার সমর্থনে তিনি বলেছেনঃ ''শ্রীর-মনের শক্তির সম্যক চর্চ। সেখানেই ভালে। করে সম্ভব যেখানে বাইরের সহায়তা অনতিশয়।'৫ অনাত্র তিনি বলেছেনঃ ''ইবার্য ভরাউ-**प्रत्येव উপরে অনেকটা নির্ভর করে।** িক ও যেখানেই যথাৰ্থ সিদ্ধির একটি চেহারা দেখতে পাই সেখানেই দেখা যায়, সেটা কেবলমাত্র টাকা দিয়ে হাটে কেনবার নয়--দারিদ্রোর জমিতেই মে শোনার ফসল ফলায়। এখানকার শিক্ষাব্যবস্থায় যে অক্লান্ত উদ্যম, সাহস, বৃদ্ধিশক্তি, যে আশ্লোৎসর্গ দেখলম, ভার অতি অৱ পরিমাণ থাকলেও কৃতার্থ হত্য। আত্রিক শক্তি ও অক্তিম উৎসাহ যত কম থাকে নাকা খুজতে হয় তত্তই বেশি করে।''৬

বর্তমান সভ্যতায় বিদ্ঞানের নিকট মূল্যকে স্বীকার করেও, এই বিজ্ঞান-নির্ভর সভাতার খতি-যাম্রিকতা বা মন্ত্র-সর্বস্বতার বিপদ সম্বন্ধেও রবীন্দ্রনাথ বারবার আমাদের অবহিত করেছেন. এমন-কি এ-কারণে একটা যন্ত্র-বিমধতার স্তর-ও রবীল্র-চিন্তা-ধারায় লক্ষণীয়। যে- বিজ্ঞান জড়বিশ্বের অভ্ড অত্যাচার (शंदक, क्या-वृक्षा-दाध-देभना-तार्थ मृजू (शंदक मानुमदक तकात সঞ্জীবন মন্ত্র নিয়ে এসেছে, সে-বিজ্ঞানই মানুষকে আরও প্রচণ্ড ও বীভৎস মতার দিকে ঠেলে দিক্তে--সে মান্ধের আত্মাকেও গ্রাস করতে চলেছে। বিজ্ঞানের এই ভগাবহ সন্তাবনার ফলে আজকের দিনে বৃহৎ শক্তিপুঞ্জ অন্ততঃ একটি ক্ষেত্রে সংযদের বাস্তব প্রয়োজনীয়তা বোধ করছে—সে হল মারণাপ্র ধ্যবহারের ক্ষেত্রে; অপচ স্বভাবে বা অন্তরে সংখ্যবোধ না পাক্ষে তার আপন অস্ত্রই মানুষকে নাশ করবে। কিন্তু বিজ্ঞানের কল্যাণে মানুষে মানুষে, জাতিতে জাতিতে দূরহের ব্যবধান থাজ ঘুচে গেছে, একত্র হবার বাহ্যশক্তির শ্রুত বৃদ্ধি ধটছে, কিন্তু কোখায় সে কল্যাণ ও অস্তরশক্তি যা মানুষের সত্য যোগ সম্ভব করবে ?

বস্ত্র-সর্বস্থতা, বিষয়-সর্বস্থতা, যন্ত্র-সর্বপ্রতান বিদ্যুক্ত রবীক্রনাথ এক বাকো নিশিত করেছেন, তার কারণ এতে মানুধের সভাব ক্ষুন্ন হয়, যার ফলে তার জীবন পেকে স্থলরের ঘটে নির্বাসন রবীক্রনাথের এ-জাতীয় ভাবধারার সঙ্গেত থাকে ক্ষেত্রেই হয়ও তথাকথিত আধুনিক চিন্তাধারার সঙ্গতি খুঁজে পাওয়া মাবে না এমনেক সমালোচক তাঁকে বিশেষ ক্ষেত্রেই 'মনাধুনিক' রূপে আখ্যাতও করতে পারেন, এমন-কি যা সর্বাপ্রেশ দুঃপকর, রবীক্র আদর্শের ধারক ও বাহকদের ক্ষেত্রেও প্রত্যিহিক জীবনে এই বিশিষ্ট জীবনাদর্শকে ক্ষুন্ন করে চলার দৃষ্টান্থের মভাবনেই। রবীক্র-উত্তরাধিকার প্রসঙ্গের এ-জীবনাদর্শের তাৎপর্য প্রমান্ত্রনান, যা বিষমত হওয়ার অর্থ সে-উত্তারাধিকারের বিরাট

১ বিশ্বভাবতী, ১৪ মংখ্যক ৰচনা, পূঞ্চা ১১৬

২ ,, ১৫ ,, পুঠা ১২৩-২৪

ও বৰীক্দ রচনাবলী, তৃতীয় খণ্ড, আশ্বণজি, পৃষ্ঠা ৫২৫

৪ ববীক্ররচনাবলী, শ্বাদশ খণ্ড, ''সমাঞ্চ'', পৃষ্ঠা ২৬২-৬৩

৫ শিক্ষা, পৃষ্ঠা ৩৩১

৬ রবীঞ্রচনাবলী, বিংশ খণ্ড, ''রাশিয়ার চিঠি'' পৃষ্ঠা ২৮৩

দায়কেই এড়িয়ে যাওয়া। মনে রাখতে হবে, উপকরণ, ধনসম্পদ, বিজ্ঞান বা যন্ত্র কোনো কিছুর প্রয়োজনকেই রবীঞ্চাণ অস্বীকার করেন নি, কিন্তু তাদের পায়ে আন্থাকে বিকিয়ে দেওয়া তাব দৃষ্টিতে অভাবিত ছিল। তার ক্থাতেই বলিঃ

"এ কথা বারবার বলেছি, আবার বলি, আমি বৈরাগ্যের নাম করে শূন্য ঝুলির সমর্থন করি নে। আমি এই বলি, অন্তরে গান বলে সতাটি যদি ভরপুর পাকে তবে তার সাধনায় জর-তাল রসের সংযম রক্ষা করে—বাহিরের বৈরাগ্য অন্তরের পূর্ণতার সাক্ষা দেয়। কোলাহলের উণ্মাল নেশায় সংখ্যের কোনো বালাই নেই। অন্তরে প্রেম বলে সতাটি যদি থাকে তবে তার সাধনায় ভোগকে হতে হয় সংযত, সেবাকে হতে হয় ঝাটি। এই সাধনার সতীয় পাকা চাই। এই সতীয়ের যে বৈরাগ্য অর্থাং সংযম সেই হল প্রকৃত বৈরাগ্য। অরপূর্ণার সঙ্গে বৈরাগির যে মিলন সেই হল প্রকৃত বিরাগ্য। অরপূর্ণার সঙ্গে বৈরাগির যে মিলন সেই হল প্রকৃত মিলন।"

"....আমি বলিনে রেলওয়ে টেলিপ্রাফ কল কারখানার কোনোই প্রয়োজন নেই। থামি বলি প্রয়োজন আছে কিন্তু তার বানী নেই; বিশ্বের কোনো স্তরে সে যায় দেয় না, সদয়ের কোনো ডাকে সে যাড়া দেয় না। মানুষের যেখানে অভাব সেইখানে তৈরি হয় তার উপকরণ, মানুষের যেখানে পূর্ণতা সেইখানে প্রকাশ হয় তার অমৃতরূপ। এই অভাবের দিকে উপকরণের মহলে দর্ঘা বিশ্বেম; এইখানে তার প্রাচীর, তার পাহারা; এইখানে সে আপনাকে বাড়ায়, পরকে তাড়ায়; স্কৃতরাং এইখানেই তার লড়াই। যেখানে তার অমৃত, যেখানে মানুষ—বস্তকে নয় আদ্বাকে প্রকাশ করে, সেখানে সকলকে যেডেকে আনে; যেখানে ভাগের ধারা ভোজের ক্ষা হয় না; ওতরাং গেইখানেই শান্তি। "৭

যে অপণ্ড একাবোধে রবী ও জীবন ও পৃষ্টি এর্থপূর্ণ, তাতে কোনো রক্ষ ভেদবুদ্ধিরই প্রান ছিল না। স্বদেশে জনসংযোগছীন রাজনৈতিক সাবনার ক্রাটি, তাই প্রথমাববিই তার চিত্তে
প্রতিভাত হয়েছিল। "একমাত্র দেশের হৃদয়কে এক করাকেই"
তিনি পোলিটক্যাল সাবনার চরম লক্ষ্য বলে জেনেছিলেন।
"যে-সত্য মানুষকে একত্র করে, বিচ্ছিন্ন করে না, তাকে যেখানে
মানুষ আবিদ্ধার করতে পোরেছে সেখানেই মানুষ বেঁচে ওাল।৮
"মানবসভ্যতার মূতন এক যুগের সূচনা হতে চলেছে রবী দ্রনাথ
অন্তরের সম্প্রে কথা বিশ্বাস করতেন এবং এ নূতন যুগের পথে
প্রতিবন্ধক কি তাও তিনি ভাল করেই ছান্তেন। তাই তাকে
সাবধান-বানী উচ্চারণ করতে গুনিঃ

"নবযুগ আসে বড়ো দু পের মধ্য দিয়ে। এত সাধাত এত অপমান বিধাতা আমাদের দিতেন না যদি এর প্রয়োজন না থাকত। অসহ্য বেদনায় আমাদের প্রায়েশ্চিড চলছে, এখনও তার শেষ হয়নি। কোনো বাহ্য পদ্ধতিতে পরের কাছে ভিক্ষা করে আমরা স্বাধীনতা পাব না; কোনো সত্যকেই এমন করে পাওয়া যায় না। মানবের যা সত্যবস্তু সেই প্রেমকে আমরা যদি অন্তরে জাগরুক করতে পারি তবেই আমরা স্বদিকে সার্থক হব।"

''.....মানুষকে মানুষ বলে দেখতে ন। পারার মতে। এতবড়ে। সর্বনেশে অন্ধতা আর নেই। এই বন্ধন এই অন্ধতা নিয়ে কোনে। মুক্তিই আমরা পাব না। ' >

রবীক্র চিন্তাধারাকে ব্যাপ্ত করে আতে এই অন্ধতা ও বন্ধন থেকে মুক্তিৰ নিৰ্দেশ, যেখানে দেশ লাতি-বৰ্ণ নিৰ্দিশেযে সৰ্বত্ৰ মানুষ তার ব্যক্তিসভাব চরিতাগতা গ্রেছ পেয়েছে। একেত্রে वाज्ञिद्धव পूर्व पठिवाज्ञितको बनीलगार्य नका वरन छात्। চিলেন: মানবজাবনের সমগ্র আদশ্রেক মান্য জ্রানে ও কর্মে প্ৰিপুণ করে উপ্লব্ধি করতে শিখুক, এই তার অভিপ্রেত ছিল— কেনন। মানুষের পরিপুর্ন থাল্লোপলব্বিই তাব মুক্তি ও পূর্ণতার (फोडिक। मिन्धिन এই श्रादेशालनिक्तत एकर्ज इस्त श्रुर्धीन, কারণ ''অজ্যু সহস্বিধ চরিভাগ তার প্রেই মানুমের আয়ুপ্রকাশ পত্রব। রাই ও সমাজের প্রয়োজনে সে-আয়ুলকাশ ফ্রা করে বা ব)জিয়েৰ বিকাশ ৰাখিত ছলে, সমাজ্বাৰস্থায়ও বিশেষ করে শিক্ষাব্যবস্থায় পরিবর্তন আবশ্যিক হয়ে পড়ে। সমাজের ভারী রূপীস্থরের ক্ষেত্রে কোনো ধ্ব:সাম্মক বা বিপ্লবায়ক পথের কথা। রবাঞ্জনাথ ভাবতে চান নি, কেননা হি সার প্রথে কোনোদিন তার সায় ছিল না । তার আহা ছিল স্থাঠন-ধনী সাধনায়, তার কল্যাণবোৰ তাকে বারবার প্রবৃত্ত করেছে স্বজ্ন-মূলক কম্বারায়। তাই দেখি, প্রকাশের বিভিন্ন কেত্রে সাম্যবাদী রাশিয়ার সভ্ত-পূর্ব সাফলের বিষ্ণারবোধ করনোও, সামবোদী পক্ষ সম্পর্কে তার भः भर दयन तथा अव छ तथाति नि---

'রাশিয়া যে-কাজে লেপেতে এছতে গুপান্তরের পণ বানানো ; পুরা এন বিধিবিশ্বাসের শিক্ড ওলোকে এর সাবেক জমি পেকে উপজে দেওলা ; চিরাভারসের আনানকে তিরস্কৃত করা । এরকম ভাওনের উৎসাতে যে আন এ স্ট করে, এর নারাখানে প্রক্রম নামুষ ভার মাতুনির আর অন্ত পায় না শপ্রা বেজে ওঠে ; মানব-এক্তিকে সাধনা করে বশ করবার অপেঞা আছে, এ-কথা ভ্রে শ্যা। '২০

জাতীয় জীবনের সব কিছু দুর্গতির মূল তিনি দেবেছিলেন ঘশিকাস ; উপযুক্ত শিকাই জীবনের সতালক্ষেয় ব্যক্তিকে প্রতিষ্ঠিত করবে, সে-বিষয়ে তিনি নিচুস শ্রু চিলেন —

''আমার মতে এই ধে, ভারতবর্ষের বুকের উপর ধত কিছু দুখে আছে অধ্যতেদা হরে দাড়িধে আছে তার একান্মাত্র ভিত্তি হচ্চে স্থানিক। গতিরভদ, ধর্মবিবোধ, কম্জড়তা, আধিক দৌরব্য-শ্যস্থই আক্ষেড় আছে এই শিক্ষার সভাবকে।''১২

ভূপথতভাবে নিব চিতাদশ আধুনিক খনেক চিন্তানায়কেৰ চিন্তাদশ পেকে সত্ত্ব : তার পথিও খনেকেব থেকে বিভিন্ন-লক্ষাসিদ্ধির ক্ষেত্রে মিপাচারে যার কোনোদিন প্রশ্ন ছিল না। জাবনে সত্য ওকলাবেধ পথকে যিনি একমাত্র প্রাব জেনেছেন, ব্যক্তির চরিতাগতার পথে সকল অন্যায় বারাকে যিনি চিরকাল বিকৃত করেছেন, ভাতায় ভাবনে কম্যাধনার নব নব দিগন্ত ঘানরা ভাববিলাগ বলে আখ্যাত করতে পারি। রবীন্দ্রনাথের উত্তরাধিকার এক ওম্ছান দায়, যাকে এথাকার করার অর্থই ছল স্থান ও কল্যাবের পথ পেকে এই ছও্যা।

৭ শিকা, পৃষ্ঠা ২৪৯-৫১

৮ রবীক্স-রচনাবলী, চতুবিংশ খণ্ড, "কালান্তর" পৃষ্ঠা ৪৫৭

৯ রবীন্দ্র-রচনাবলী, চতুবিংশ বও, "কালান্তর" পুটা ৪৫৯-৬০

২০ বৰ্ণান্দ-ৰচনাৰলী, বিংশাখন্ত, - শিগাৰ চিচি<sup>11</sup> পুঠা ৩৪৩ .. পুঠা ৩০৯



## 

ডঃ অরবিন্দ পোন্ধার

বছর চল্লিশেক আগে রবীজ্রনাথ তাঁর বিখ্যাত সৈত্যের 'শাব্দান' প্রবন্ধে লিখেছিলেন, 'সমস্ত বিশ্বের যোগযুক্ত ভারতের বিরাট রূপ চোধে ন। পড়াতে আমাদের কর্মে ও চিন্তায় ভারতের যে-পরিচয় আমরা নিতে প্রবত্ত হয়েছি, সে অতি ছোটো, তার দীপ্তি নেই ; সে আমাদের ব্যবসায়-বৃদ্ধিকেই প্রধান করে তুলেতে। এই वृक्ति कथेरना रकारना नरुड़ा किनियरक स्रोहे करविन । रयिनन যেমন কবির এই বাণী তাৎপর্যপূর্ণ ছিল, তেমনি রবীজ্ঞান্ম-শতবাধিকীর উৎসবমধর ভারতের নিকটও ত। অধিকতর গুরুত্ব ও সত্যতায় প্রকটিত। সেদিনকার ভারত ছিল জাতীয় সংখ্রামের আতান্তিক চেতনায় উচ্চ্যিত : স্বতরাং, যে কর্ম তার আঙ উদ্দেশ্যের পক্ষে কার্যকর তার প্রতিই তার দৃষ্টি ছিল নিবদ্ধ। সেই উপস্থিত গ্রজের উন্মাদ্না জয় করে অন্য কোনে। মহতুর বা বৃহত্তর আদর্শের প্রতি দৃষ্টি ক্ষেপণ কর। সম্ভবতঃ সেদিনকার ভারতের রাজনৈতিক নেতবন্দের পক্ষে সম্ভব হয়নি। রবীক্ষনাথ ভাতে আম্বরিক ক্ষোভ অন্তব করেছিলেন, এবং সেজনটে তাঁর পর্বোক্ত অভিযোগ।

কবির স্থদু গবিস্থারী বিশ্ববোধে একথা উণ্ভাসিত হবেছিল যে, ভারতবর্ষ এক অবিচ্ছেদা ঐক্যের বন্ধনে জগতের অন্যান্য জাতি ও দেশের সঙ্গে সংযুক্ত হয়ে পড়েছে ; মানবিক বিশ্বের এক অপণ্ড বিধান ভারতবর্ধকে এক অতি-নিকট সম্পর্কে আবদ্ধ করেছে। সেজনা, জাতীয় আকাশে ভারতের যে উরোধন তাকে সমগ্র পৃথিনীর উদ্বোধনের অপ্তরূপে গ্রহণ করতে হবে। এই সত্য যদি আমাদের বোধে ধরা না দেয় ভাহলে বৃহৎ জগত পূর্বাপর আমাদের চিস্তায় অনুপদ্বিত খেকে যাবে; আর সোন কারও পক্ষেই মঙ্গনজনক হবে না,—জগতের পক্ষে তো নরই, ভারতের নিজের স্বার্থের পক্ষেও না। অন্য কথায়, আমাদের চিন্তা ও কর্মের পরিধিতে শুধু ভারতবর্ষ উপস্থিত থাকনে আর চলছে না, চিস্তায় কর্মে উদ্দেশ্যের বিশালতায় আমাদের এবার বিশ্ববাসী হ'তে হবে।

সেনিনকার জাতীয় সংগ্রামের উন্মন্ততা ও কোলাহলের মধ্যে থেকে কিতাবে তিনি তার অবাঞ্চিত উপদ্রব থেকে মুক্ত ছিলেন, এবং কিতাবেই বা তিনি এমন স্থমহান বিশ্বাসে স্থিত হ'তে পেরেছিলেন, তা অনেক সময় আমাদের বিস্মিত করে। আমরা আমাদের উপস্থিত দাবির সংকীর্ণতায় আবদ্ধ থেকে হতবাক হয়ে তাবি, এ কি করে সম্ভব হলে। ? কিন্তু তার কারণ নির্দেশ করা কঠিন নয়। অবশ্যই কবি উপনিষ্টের ঋষি-উদ্গাত বাণীতে বিশ্বত হওয়ার প্রেরণা অনত্য করেছিলেন, সেই

নাণীতেই ছিল জাগতিক ও মানবিক ঐক্যের বাণী। তাছাজ়। সমরণযোগ্য যে, রবীক্রনাথের পূর্বসূরী রামমোহন রায় আধুনিক ভারতের প্রথম বিপুপথিক; তাঁর কণ্ঠ থেকেই প্রথম উচ্চারিত হয়েছিল এই সত্য—পশ্চিমের জাতিগুলো সম্পূর্ণ স্বাধীন না হওয়। পর্যন্ত ভারতের পঞ্চেও স্বাধীনতা অর্জন করা সম্ভব হ'বে না। রামমোহনের চিন্তা ভারতের ভৌগোলিক সীমানা অতিক্রম করে বিপুসীমার উপনীত হয়েছিল। তাঁর চিন্তার এই বিশালতায় রবীক্রনাথের স্বাভাবিক উত্তরাধিকার।

किन्न, विरंगम रा मारेगांरि कविरंक ये वर्निष्ट প্रভारत याथती হ'তে সাহায্য করেছিল তা হল প্রথম বিপুযুদ্ধ। এই যুদ্ধ বাইরের দিক খেকে ক্ষমতাদৃপ্ত রাষ্ট্রসমূহকে যেমন হত্যার ভাণ্ডবে ডেকে এনেছিল, তেমনি প্রাণের দাবিতে একে বিশ্বব্যাপী প্রতিরোধ করার তাগিদও অনুভূত হয়েছিল বিভিন্ন দেশের মান্ধেব চিত্তে। দেশবিদেশের অসহায় মানুষ তখন হঠাৎ চমকিত হয়ে আবিদ্ধার করল, তাদের একের ভাগ্য অপরের ভাগ্যের সঙ্গে এক অক্তাত কিন্তু স্তদ্যু সম্পর্কে বাঁধা ; স্কতরাং একে প্রতিরোধও করতে হ'বে অধওভাবে। প্রথম মহাযুদ্ধের অব্যবহিত পরবতীকালে রবীঞ্জ-भागरम এই विश्वरवारवत **উत्धा**यनरक मृ। তর করেছিলন तशँ॥ ররঁ।। বিপুমান্যের ঐক্যে আস্থাশীল বিভিন্ন দেশের শিল্পী-বিজ্ঞানী-পার্শনিকের স্বাক্ষরিত Declaration of Independence of the spirit এই মূলাবান দলিলের যে একটি কপি রলাঁ রবীক্রনাখকে পাঠিয়েছিলেন, তার এক স্থানে অত্যন্ত ওরুত্বপূর্ণ এই কথা করাটি দেখতে পাচ্ছি; "Of course we shall not dissociate ourselves from the interests of humanity. We shall work for it, but for it as a whole. We do not recognise nations. We recognise the people -one and universal -the people who suffer, who struggle, who fall and rise again, and who ever march forward on the rough road, drenched with their sweat and their blood, the people comprising all men, all equally our brothers." ( অবশ্য, মানবজাতির স্বার্থ থেকে আমরা নিজেদের বিচ্ছিন্ন করে নেব না। তার জন্যেও আমরা সংগ্রাম করব, কিন্তু করব অখণ্ড-ভাবে। কোন জাতিকেই আমরা স্বীকার করি না, আমরা স্বীকার করি এক ও বিশুজনীন জনগণকে; যে জনগণ অত্যাচারিত হয়, গংগ্রাম করে, পরাভূত হয় কিন্ত পুনরায় জেগে উঠে, এবং যার। ঘর্মাক্ত ও রক্তাক্ত কলেবরে জীবনের বন্ধুর পথে এগিয়ে যায় **চিরকাল** , সব মানুষ নিয়ে গড়া এই জনসমষ্টি, সবাই আমাদের

नना बाइना, इंअरबाल-आरमित्रकात मनीघीरमत वांगीरज

তাঁর অন্তর্নিহিত উপলব্ধির স্বাক্ষর দেখতে পেয়ে কবি আপুন প্রতায়ে অধিকতর বেশি শক্তিশালী হয়ে উঠেছিলেন। প্রানন্দিত হয়েছিলেন এই ভেবে যে, হিংস। ও উন্মত্তার মধ্যেও কিতৃ महार्गि आएडन शृशिनीर उ याँता ममध मानवङाज्यिक क्रिका মৈত্রী ও প্রতিষ্কের বয়নে আকর্মণ করতে চাইছেন : যাঁর। স্বার্থ ও ব্যবসায়বৃদ্ধিকে অবহেলায় পার হয়ে সকল মানুষকে ১৮-বৃদ্ধির পবিত্রতায় সংযুক্ত করতে চাইচেন। রবীক্রনাপের কঠ তাঁদের সমবেত কর্মের সম্প্রে স্তর মিলাতে চেয়েছে, এবং ৩২-কালীন ভারতের সংকীণ রাজনৈতিক বৃদ্ধি সেই ফরে আপন মিল খুঁজতে অনিচ্ছক ছিল কবি অতিশয় আছত ছয়েছিলেন এবং সেজনাই তাকে অন্য খাতে প্রবাহিত করার চেটা করে-ছিলেন। তাঁর নিশ্চিত ধারণা হয়েছিল, যে-কোনো জাতি বা দেশ এখন থেকে নিজের দেশকে একান্ত স্বতন্ত্র করে দেখবে তার সঙ্গে তার কালের সমগ্র পৃথিবীর বিরোধ দেখা দেবে ; সেই (मर्ग क्लांता गएउँ) यात्र भाग्नि श्राह्म गा। त्राज्ञना याश्चिक বিশ্ব পরিস্থিতিতে প্রতিটি দেশ আপন স্বার্থের অথবা কল্যাণের জনা সে চিম্বা করবে সেই চিন্তাকে বাবা হয়েই সমস্ত বিশুময় বিস্তৃত করতে হ'বে। কবির মতে, ইহাই আধুনিক রাষ্ট্র্যাধনার বৈশিষ্ট্য ।

মেদিনকার ভারতের নিকট কবির বাণীর যে তাৎপর্য ও প্রয়োজনীয়তা ছিল, আজকের অর্থাৎ ১৯৬১ সালের ভারতের নিকট তার প্রয়োজনীয়তা কমপক্ষে শতগুণ, অবশ্য অন্য এক দিক থেকে। মেদিনকার ভারতের বিশ্ববোধ জাগ্রত না ২য়ে খাকলেও, এবং একটি প্রধান ছ্যাতিগত অনৈক্যের অস্তিত্ব তৎকালে খাকলেও মোটামটিভাবে জাতীয় সংহতি বজায় ছিল: সমগ্ৰ ভারত সমবেত কর্পে জাতীয় দাবীর কথা ধোষণা করতে পেরে-ছিল। কিন্তু, থাধনিক কালের ভারত? রবীক্রনাথ গোদন ্য অভাবের জন্য অন্তরে ক্ষম হয়েছিলেন, সেই বিশ্ববোধ অজিকের জাতীয় মানমে উপস্থিত; সম্ভবতঃ প্রয়োজনাতিরিক্ত মাত্রায়ই উপস্থিত। যে কোনো আন্তর্জাতিক ঘটনা আমাদের চি স্তায় তড়িৎ গতিতে প্রতিফলিত হয়, এবং তার ভাবনায় খামাদেব ব্যাকুল করে তোলে : জনগণের গণতান্ত্রিক অধিকাবে কোখায়ও ংস্কেপ ঘটলে, বৰ্ণবৈষমেৰে নীতিতে বা জাতিগত কারণে মান্য বিশ্বের কোন প্রাস্তরে নিপীড়িত হলে আমাদের চিও অত্যস্ত সাভাবিক ক্ষুত্র, আমরা প্রতিবাদের ঝড় তুলি। বিশ্বমানবের ঘল্লে আমাদের ঐক্যের চেতনার আমরা অনায়াসে আজ দেশের দীমা লজ্ঞান করে বিশ্বের পানে চুটে যেতে চাই। এ দিক থেকে মতাই আমাদের অভাব খোচেছে। বাইরের দিক খেকে নতুন ভারতবর্গ নিজেকে প্রসারিত করেছে, সেই প্রসারের প্রাপা যে সন্মান সে সন্মানও তাকে বলিষ্ঠ করেছে। কিন্তু, অন্য দিক থেকে. মতাও অপ্রতাশিতভাবে নত্ন এক লজাজনক থভাব স্ষ্টি হয়েছে : সেই অভাব তাকে ভেতরের দিক থেকে দুবল করে ফেলেচে ; জাতীয় সংহতির অন্তরতম সতার দিক থেকে আজকের ভারতের অভ্যস্তরে ভৌগোলিক ভারতবর্ষ দরিদ্র, সঙ্কচিত। অর্থাৎ আঞ্চলিক বৈশিষ্ট্য অত্যধিক প্রাধান্য অর্জন করে চলেছে : যা স্থানিক অতএব খণ্ডিত, তা বৃহৎ ৬ অগণ্ডতার দাবীতে স্বাবিকার প্রমতঃ হয়ে উঠেছে। আমার এই মন্তবে।র বিশ্ব আলোচনা নিপ্রয়োজন,--মহারাষ্ট্র বিদর্ভ, পাঞ্চাব, অনাম ও তৎসংলগু পার্বতা यक्ष्म, ইতাদি এলাকার দিকে তাকালেই আমার বক্তব্যের প্রকৃত তাৎপর্য উপলব্ধি কর। যাবে। ফলে, অথও ভারতীয় যে সত্তা

না জাতীৰ চেত্ৰ আনাদের রাজনৈতিক চিন্তা, কমঁও ইতিহাস-বোৰকে এক সমগ্রের পথে, বৃহৎ মানব অভিভ্রতার পথে টোনে নিয়ে ধাবে বলে আমলা আশা করেছিলাম, সে আশা আজ অপহত। সমগ্রেব একে। যেন এক অপ্রতিবোধ্য ভাঞ্চন দেখা দিয়েছে: ভারতবর্ষ বিশ্বের পানে তাকাতে শিখলেও মেন নিজেকে ভুলতে চলেছে। সেজনাই, সামার মনে হয়, এই মুহুত্তি আঞ্বিস্মৃত ভারতের প্রক্রেরীক্রন্থের ভারতবোধ একাত্ত অপ্রিহার্য।

ববীজনাপের দেশের বোষও প্রচলিত দেশের বারণার মত স্থূল নয়, তা এক অনুপম বৈচিত্রে উজ্জ্ব। দেশ বলতে তিনি কখনও ভৌগোলিক জড়পিওের স্থূপ, নদী-বন-পাছাড় ধেরা স্থানকে বুরাতেন না : বে প্রাকৃতিক সীমার মধ্যে পেকে কিছু সংখ্যক মানুষের জীবন গড়ে উঠে, সেই সীমা তার নিকটি দেশ নয় : তার দেশ অন্য কিছু, এন্য এক সত্র। তিনি বলেডেন, দেশ গুরু মাদির দেশ নয়, যে মানবচল্লিকের দেশ। দেশের ভৌগোলিক প্রকৃতি আমাদের দেহ গঠন করে স্বতা, কিন্তু আমাদের মানব-চলিত্রের দেশ পেকেই প্রেরণা লাভ করে আমাদের চরিত্র, আমাদের মানস-প্রিমণ্ডল গড়ে উঠে।

<u>(मर्र्शन अर्थे गर्इज़न मन्। फिर्स्ट आमन। तनीन्य-मानस्पत</u> বিশাল তার সংস্থাপরিটিত হই। ভৌগোলিক সংস্থানকে পশ্চাৎপট রূপে গণ্য করে, কার্যতঃ তার উদের্ব উঠে, তিনিদেশের এক বছাত্তর ভারনায় উখুদ্ধ, যে-দেশ মানুষ নিয়ে গঠিত, মানুষের পারস্পরিক সপ্রকা, তার স্কটিসন্থার, তার ঐতিহ্যা, ইত্যাদি সমস্ত কিছু নিয়ে এক এপুৰ্যশীৰ মানবিক সভা। এই মানবিক বিশুই প্ৰকৃত সতা অর্থে দেশ। বিভিন্ন দেশের মাটির সীমানার মধ্যে এই দেশের এক রূপ, আর জাগতিক সম্পর্কের বৃহত্তর পরিধিতে তার খালেক রূপ। দেশের সীমায় খেকে মানবপ্রকৃতি ও মান্ব-চরিত্রের বিশেষ বোধে অনুপ্রাণিত হয়ে, তার মঙ্গে আঞ্জিক সম্পর্ক স্থাপন করে গামাদের মন ঐতিহ্যাশ্রয়ী হয় এবং বিশেষ এষণার চেত্রনায় জীবনের সাধিকতা অনুসন্ধান করে। দেশের ঐতিভারে আশ্রম দেশের মানুমের পক্ষে অতিশয় মূলাবান। কারণ, মেই আশ্রম ধদি আমাদের না থাকে তো বিশ্বের নিকট আমাদের প্রিচয়ত্ত কিছু খাকে ন্যা, আর প্রিচয়ের অভার ঘটলে শক্তিরও अज्ञात । ततीन्य्रताथ उद्योगीन (b'इनाय भुष्ठे गा ८५८क अञ्चत-সম্পদের শক্তিতে শক্তিশালী ২'তে চেয়েছেন, মানবচরিত্রের ইশুর্থে সভা হতে চেয়েডেন।

এই মানবচনিত্রের দেশ যথন বিশ্বেস বিরাট পরিসিতে সংগাপিত হয়, তথন মানুনের দেশের সীমা থাপনিতেই প্রস্থানি দিগছে প্রসালিত হয় : তথন মহাকাশ তার সীমানা। সেই বিরাটের অধিকার আভ করে মানুমের টৈতনা এই অনুভবে উদ্ভাসিত হবে উঠে, যে, যে একা নয়, তার দেশও একা নয় : যে মেনন তার দেশও একা নয় : যে মেনন তার দেশও তেমনি এ মানবিক বিশ্বের মহাকাশে একাটি বিশ্বুমাএ। এখানকার অন্য অসংখ্য বিশুর সহাযাতায়, তাদের সাহচর্যে, তাদের এখুর্যের থবিকার লাভ করে, মানুষ সভা হয়ে উঠে, বছর সমবায়ে সে এক, এই তার সত্য পরিচয়। বিশ্বের এই মানব পরিবাবই মানুমের দেশ : এই মানব পরিবারেই তার জন্ম, এখানেই সে আশিত। এখানকার বিরাট স্তপদুংধ হাসিকারার সে অংশীদার, যেমন সে অংশীদার তার ইতিহাসের, তার

ঐপুর্বের, তার স্কাষ্ট্র। মানবিক বিশ্বের বোধে এবং মানব-চরিত্রের বিপুলতার এবগাহন করেই তার ব্যক্তিমানুষের চরিত্র তার আপন মহিমার উদ্ভাগিত হ'তে পারে, এবং সমগ্র মানুষের নিক্ট সত্য হয়ে উঠতে পারে। এই বোধই প্রকৃত দেশ-বোধ।

রবীক্র নাথের ইতিহাসনোধ নিয়ে কোন বিতর্কের অবতারণা করন গা, সে প্রশু অবাস্তর। তীর বিশেষ ভারতবোধ থেকে তাঁর দেশ ও দেশের মান্য কি ভাবে লাভবান হ'তে পারে মোনই আমার প্রতিপাদ্য। কবি মনে করতেন, ইতিহাসের ভিতর দিয়ে প্রত্যেক জাতিই কোনো একটি চরম তত্ত্বের সন্ধান এবং তা লাভ করে : ভারতবর্ষও অনুরূপ একটি চরম তাত্তের সন্ধান এবং আপনার মবেট তার প্রকাশকে সম্ভব করে ত্রেভিল। রবীক্ত-দৃষ্টিতে সেই তত্ত্বের শ্বরূপ হল—প্রভেদের মধ্যে একাস্থাপন, বিভিন্ন মত ও পাধকে এই লক্ষ্যের অভিমুখীন করা এবং বছর মধ্যে এককে নিঃসংশয়-तार्थ यप्नाचन तार्थ छेथनिक कता, यात धकांच नांचा (य-भव পাৰ্থকা বিভিন্ন হাতির মধ্যে লক্ষ্য কৰা যায় তা বিনষ্ট লা করে তাব অন্তরের নিগ্রা গোগকে অধিকার করা। কবি সেজন্য ভাৰতব্যীয় সভ্যতাকে মিলন্য্লক বলে বিশ্লেষণ করে ভারত-ভমিকে মহামানবের মিলনতীর্থ রূপে কল্পনা করেছেন। বিভিন্ন প্রবন্ধে ও কবিতায় কবি ভারত-ইতিহাসের সেই অন্তর্গঢ় বাণী প্রচার করেছেন, এবং তাঁর কঠে আমরা উদাত্ত আহ্বান<sup>ি</sup>শুনতে পেয়েছি, আমাদের চিত্তে মানবতার উদ্বোধন ঘটিয়ে আলোকের वार्नशानाम ८५८७ डिठान ।

ক্রি আরও মনে ক্রতেন, আপন ভৌগোলিক্সীমায়, আপন জাতীয় এহণ-এর সীমায় যে জাতির চিতাকর্ম সীমানদ্ধ পাকে. ভাব কোনো সমূদ্ধি নেই ; ববং কালের শাসনে সেই দেশ একদিন र्शांशर्वी (शतक विवुध ३८४ याम् । किन्नु, निर्माण वा विस्तार्थ কোনো প্রকাশের দ্বারা আপনাকে ঘোষণা করতে চার যা তাকে বিশ্বের সন্যান্য জাতি ও দেশের সঙ্গে যোগযুক্ত করে; এমন কোনো স্টোর এনুষ্কানে যে ব্যাপুতি হয় যা সম্থ পৃথিবাীর নিক্ট গ্রহনীয়। ভাতিতে ছাতিতে অথবা বিশ্বের প্রতি মৈত্রীর ভাৰনায় ব্যক্তিগত বা দেশগত স্বাৰ্থ বোধ বা অহ'-এর উদ্ধত ভাব বিলপু হয়, প্রীতিব বন্ধনে বিশ্বমানবের ঐক্য গড়ে উঠতে পারে। ভারত-ইতিহাসের যে-বোধ ধ্বীক্রমানসে উধোধিত হয়েছিল তাতে তিনি এই সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছিলেন, ভারতবর্ষ ঐ মৈত্রীর থালোকে একদা ভাস্বর ডিল ; থার ওধু তাই নয়, সেই সালোক-দীপ্তি সে আপন ভূখত্তের মধ্যে সীমানদ্ধ করে রাথেনি। বাইরের পুণিনীর নিকট তা প্রকাশ করতে পেরেছিল; তাই 'ভারতের বাহিরে ভারতবর্ষ যেখানে তার নৈত্রীর গোনার-কাঠি দিয়ে স্পর্ণ করেছে গেখানেই শিল্পকলার কী প্রভূত ও প্রমাশ্চর্য্য বিকাশ হয়েছে। শিল্প্টি মহিমায় মে-সকল দেশ মহিমান্তি হয়ে উঠেছে।" ঐ সব দেশে ভারতবর্ষের এই পরিচয়ই তার প্রন্ব পরিচয়।

ভারতবর্ষের সতা পরিচয়ের এই হলো এক দিক। সারেক পরিচয় হল তার নিছের কাছে নিজের পরিচয়। রবীজনাপ গলানদীকে ভারতের আভ্যন্তরীণ পরিচয়ের প্রতীক রূপে গ্রহণ করে বলেছেন, এই নদী অনাদি কাল ধরে, ভারতের এক বৃহৎ পরিচয়েকে বহন করে আসছে; 'ভারতের বহুদেশ বহুকাল ও বহুচিতের ঐক্যারা। তার সোহেতর মধ্যে বহুমান।'' এ এমন এক পরিচয় য়। সমর্থ ভারতের, য়। সর্বকালীন ও সর্বজনীন.

প্রাদেশিকতার বিন্দুমাত্র কার্পণাও যাকে কোনভাবে কলুমিত করেনি। অর্থাৎ, ভারত-ইতিহাসের যে শ্রেয়সের কথা রবীক্রনাথ বলেছেন, সে শ্রেমসের সাধনা ভারতবর্ষ সমগ্রভাবে করেছে, সেটা কোনো আঞ্চলিক অথবা প্রাদেশিক বা স্থানিক বোধে পণ্ডিত হয়নি; বিভিন্ন অঞ্চলের বিভিন্ন জাতির বিভিন্ন জনপদের এক অভূতপূর্ব সংশ্লেষের মধ্য দিয়েই সমগ্রভাবে ভারত সেই শ্রেয়সের ধান করেছে। এবং তাকে আপন প্রকাশের মধ্যে উপলব্ধি করে একদা সে ধন্যও হয়েছিল।

কিন্তু কাল বদলায়, এবং তার পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে মানুষের মনেই আগে ভাবান্তর : তাই আদর্শ রূপান্তরিত হয়, শ্রেয়সের কথা মানুষ অকণমাৎ বিদ্যুত খয়ে যায়। পূর্বেই কথিত হয়েছে, তাঁর সনকালীন ভারতের বিশ্ববোধ জাগরিত না হওয়ায় কবি মনে-প্রাণে মতান্ত কোত ও বাধা এনুত্র করেছেন ; তেমনি, ভারতের নিজের কাছে তার নিজের মত্য পরিচয় বিনষ্ট হয়ে যাওয়ায় অর্থাৎ ভারত-ইতিহাসের চির্ভন আদর্শের কথা তাঁর কালের মান্য বিস্মত হওয়ায়ও তিনি কম আহত ধননি। অত্যস্ত আক্ষেপের সঙ্গে তিনি বলেছিলেন, সত্যের যে-বন্যা একদিন ভারতবর্ষের দুট কুল উপচিয়ে দেশে দেশে প্রবাহিত হয়েছিল, ভারতের প্রবাহিনীতে তা তলায় নেমে গিয়েছে কিন্তু তার জল-সঞ্চয় আজে। দ্রের নাল। জলাশয়ে গভীর হয়ে আছে। (বৃহত্তর ভারত, ১০১৪) অর্থাৎ ভারতের মত্য বাণীকে আর ভারতবর্ষে খুঁজে পাওয়া যাবে না, ভারতকে খুজতে হবে ভারতের বাইরে ; সেইসব দেশকে কবি গামাদের তীর্থক্ষেত্র বলে অভিহিত্ত করে গেছেন। কবির এই আক্ষেপ তাঁর দেশের পক্ষে ছিল অত্যন্ত লজ্ঞাকর। মেই লঙ্জার হাত থেকে আমর। বাঁচতে পারতাম যদি সমগ্রভাবে থাত্যস্তরীণ বিরোধ জয় করে এক অথও অবিভাজ্য সভারপে বিকশিত হতে পারতাম। কিন্তু, আমাদের পক্ষে তা সম্ভব হয়নি : বরং বঙ্গবিধ অনভিপ্রেত বিরোধের যন্ত্রণীয় ছিন্নভিন্ন হয়ে আমাদের জদয়পেকে সেই ঐকেনর বাণী অবহেলিত: এবং যে আলোকের দীপ্তি একদা ভারত অন্য দেশকে দেখাতে পেরেছিল সে দীপ্তি তার আপন অন্তরে আজ অনুপস্থিত।

রবীন্দ্রনাথ ভাগানান যে তাঁকে আধুনিক কালের ভারতের জীর্ণ রূপ দেখে যেতে হয়নি; যদি হত তবে কী নিদারুণ বেদনায় যে তাঁর অদৈতবাদী চিত্ত কেঁদে উঠত, তা কল্পনাও করা যায় না। ভারতবর্ষ স্বাধীনতা অর্জন করেছে, এবং নূতনতর অর্থে ঐতিহাসিক দিক থেকে সজীব ও ক্রিয়াশীল হ'তে চাইছে: বহু শোষণ ও অত্যাচার উত্তীর্ণ ভারত আবার নতুন করে বেঁচে থাকতে চাইছে। কিন্তু, তার আভ্যন্তরীণ আবহাওয়া ধূলিকলুষিত, কেননা, তার ইতিহাসের মর্মবাণীর সঙ্গে ভৌগোলিক সংকীর্ণতার বিরোধ দেখা দিয়েছে, যা অপেক্ষাকৃত গুরুষহীন ভাই অত্যধিক গুরুহের দাবিতে চঞ্চল হয়ে উঠেছে।

যে কোনো জাতির পক্ষেই ঐতিহাসিক দিক থেকে বেঁচে থাকতে চাওয়ার অর্থ নতুন শ্রেয়স নতন মূল্যের স্ফটি। তার যে ঐতিহ্যের অধিকার সেই ঐতিহ্যে আশ্রয়ী থেকে প্রবাহিত হতেথাকা জাগতিক সম্পর্কের আলোকে তাকে নতুনতর বন্ধনে বিশ্রের সঙ্গের আবদ্ধ হতে হবে এবং নতুনতর বিশ্ববোধে অনুপ্রাণিত হতে হবে। ঐ মূল্য এবং বিশ্ববোধ তাকে স্টের এক বন্ধর থেকে



TO CHINA March 21, 1924 **চীনের পথে** (২১শে মার্চ ১৯২৪)

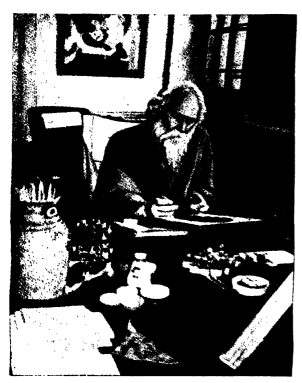
•••মনে পড়ে, তুপুর বেলার জালিম বিচানো কোণের ঘরে একটা ছবি আঁকার থাতা লইয়া ছবি আঁকিতেছি। সে যে চিত্রকলার কঠোর সাধনা তাহা লহে। সে কেবল ছবি আঁকার ইঞ্টোকে লইয়া আপন মনে পেলা করা।•••

—জীবনশ্বতি

People often ask me about the meaning of my pictures. I remain silent even as my pictures are. It is for them to express and not to explain. They have nothing ulterior behind their own appearance for the thoughts to explore and words to describe and if that appearance carries its ultimate worth then they remain, otherwise they are rejected and forgotten even though they may have some scientific truth or ethical justification.

-Tagore





THE POET ENGAGED
IN DRAWING

My pictures are my versification in lines. If by chance they are entitled to claim recognition it must be primarily for some rhythmic significance of form which is ultimate, and not for any interpretation of an idea, or representation of a fact.

-My Pictures.

শিল্লান্ধনে রবীন্দ্রনাথ

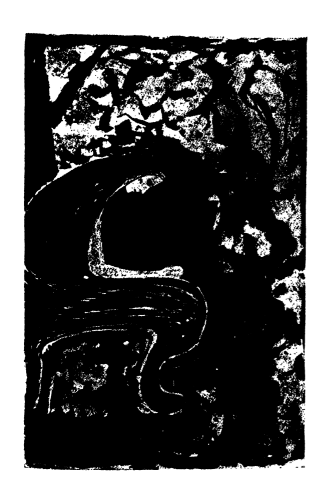
•••••• আমার ছবি রেথায় রচিত কবিতা। দৈবাং যদি তা সাধারণের দৃষ্টি আকর্ষণের যোগ্যতা অর্জন করে তবে বুঝ্তে হবে তার মধ্যে একটা রাপের ছন্দিত প্রকাশ ঘটেছে। এইটুকুই সর্বশেষ কথা। এর আর কোনো অর্থ নেই। এ কোনো ভাবের ব্যাথা নয়, কোনো ঘটনার বর্ণনা নয়,—এর মধ্যে আছে গুঙু ছন্দের প্রকাশ।

—ববীক্রনাথ



েজামার বয়স সত্তর হয়ে এল। আজ ত্রিশ বছর ধরে যে ছংসাধা চেটা করছি, আজ হঠাং মনে হচ্ছে যেন ভিং পাকা হবে। ছবি কোনোদিন আঁকিনি, আঁকব বলে স্বপ্লেও বিখান করিনি। হঠাং বছর ছই তিনের মধ্যে ছ ছ করে একে ফেললুম, আর এখানকার ওন্তাদরা বাহবা দিলে। বিক্রিও যে হবে তাতে সন্দেহ নেই। এর মানে কি? জীবন প্রস্থের সব অধ্যার যথন শেষ হয়ে এল, তথন অভূতপূর্ব উপায়ে আমার জীবন দেবতা এর পরিশিষ্ট রচনার উপকরণ জুগিয়ে দিলেন।

—কবি কর্তৃক শ্রীপ্রতিমা ঠাকুরকে লিখিত পত্রাংশ



THE CALCUTTA MUNICIPAL GAZETTE
কলিকাতা মিউনিসিগ্যাল গেজেট

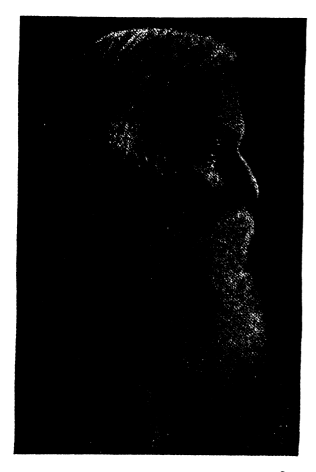


IN YOKOHAMA May 10, 1929

ইয়োকহামায় (১০ই মে ১৯২৯)

Refore I took up painting, the vision of the World carried music to my ears, emotion to my heart. As I was drawn to painting, however, the mind found its place in the great march of the vision eternal. The plants, the animals and everything around started assuming their own forms. And then the lines and colour went on creating what these expressed. No further explanation is necessary.

-Letter to Jamini Ray June 7, 1941



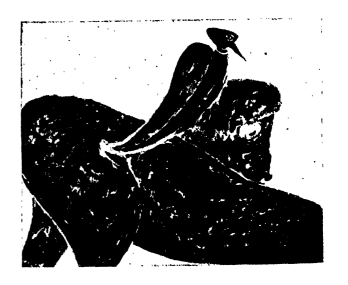
IN GERMANY
(IIth July 1930)

**জার্মাণীতে** (১১ই জুলাই ১৯৩০)

সাহিত্যের বাহন তার ভাষা, তার নি তথ অর্থ আছে। এই অর্থকে বুঝিয়ে বল্তে হয়। রঃ আর রেথা কিম্ত নীরব, তাদের কঠে বাগী নেই। প্রশ্ন করনে তারা অসুলি নির্দেশ করে বল্বে—এ,দেখ, আর কোনো প্রশ্ন কোনো।—

— বিশু মুখোপাধ্যায়কে ২৩শে জুন ১৯৪১-এ লিথিত পত্ৰাংশ The medium of literature is language, it carries its own meaning. This meaning has to be accounted for. But colour and lines are silent, they have no voice. If asked questions, they simply point their fingers with the attitude, look there, and do not ask more questions.

-Letter to Bishu Mukhopadhyay June 23, 1941





THE POET AT THE AGE OF 75

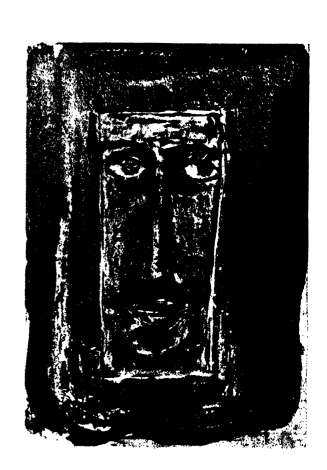
assailed my eyes with irrelevancy, I often took more time in rescuing him into the merciful finality of rhythm than in carrying on what was my obvious task.

--Tagore

৭৫ বছর বয়সে

ভেলেবেলা থেকে আমি একটি শিক্ষা কোরেছি, দেই শিক্ষা' চিন্তা পূর্ত হরের যে ছল দেই ছলেব শিক্ষা। এটা শিগেছিলাম যে যা এলোমেলো এবং অকিধিংকর তার মধ্যে একটা ছল আনলে হার বাস্তব মূল্য দেওয়া যায়। আমার হাতে কটোবটির কুংসিং আকৃতি আমার কাছে পীড়াদায়ক মনে হছ, লারা যেন পাপীর মত ম্ভিলাভের আশায় কাছে। আনেক সময় তাই হাতের কাজ ফেলে রেথে সকরণ চিন্তে একটা ছলোমার রূপদান করে তাদের নিস্কৃতি দানের চেষ্টা করেছি।

--রবীশ্রনাথ



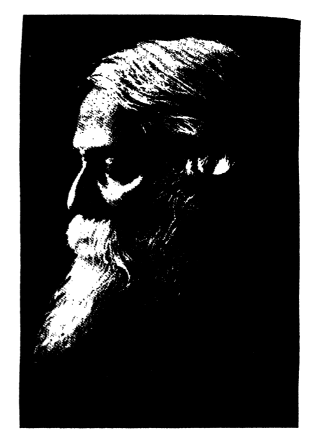
The only training which I had from my young days was the drawing in rhythm, the rhythm in thought, the rhythm in sound. I have come to know that rhythm gives reality to that which is desultry, which is insignificant in itself. And therefore when the scratch in my manuscripts cried like sinners for salvation and

THE POET AT THE AGE OF 70

...My morning days were full of Songs and let Sunset days be full of colours...

-Tagore





কবি ( শত্তর বছর বয়দে )

— রবীক্রনাথ যা-কিছু একেছেন তার ছলে এই প্রাণ শ্পন্সন, এই প্রাণশক্তি এমনি প্রবল এবং প্রচুর, বে এ যুগের খ্যাতিমান শ্রেষ্ঠ শিল্পীদের রূপকৃতিও তার পাশে কতকটা নিপ্রভ মনে হয়। রবীক্র চিত্রকলার আর কোনোগুণ নাও যদি থাকত, 'শুধু এই প্রাণশক্তির ভ্যোছনায় তার থেকে চোথ ফেরানো অসম্ভব।

গুরুদেবের আঁকা ছবি--নন্দলাল বহু

THE POET AT THE AGE OF 78



৭৮ বছর বয়সে



THE CALCUTTA MUNICIPAL GAZETTE
কলিকাতা মিউনিসিপাল গেজেট

Tagore, the magician, who with his fingers raised, without fear of any check, had attempted to pacify the furious winds, and who declares to have cured with his intense will-power, the mortal sting of the scorpion, is timid before his creations, to the fineness and brilliance of which each one of us is a witness. We praise him, quite naturally, as for him, he doubts, questions, hesitates and smiles.

-Comtese De Noailles

[From the foreward of a catalogue of Tayore's drawings held at Galaric Pigalle-Paris in May 1930]



THE POET AT THE AGE OF EIGHTY

শেষ জীবনে কবি

व्यना वन्मदत्र निदय् योद्य । त्राष्ट्रीय टंकरज्ञ ভाরতবর্ষের ভবিষ্যৎ রূপ কি হবে , তা আজকের ভারতের পরিচয় থেকে নির্ধারণ কর। অত্যন্ত দুরহ ; সেই অনাগত কালের ভারতবর্ষ গান্ধীঙ্গীর স্বপুকে সার্থক করুক, কি তা কংগ্রেস-কাম্য সমাজবাদী রাষ্ট্রে পরিণত হোক, অথবা অন্য কোন মতবাদকে আশ্রয় করে রূপান্তারত হোক, वज्यान काटन जाटक नित्य विवाप कवा हटन ना। यामन कथा, ঐতিহাসিক অর্থে সজীব খাকতে হলে আধুনিক ভারতকে নতন শ্রেয়সের সন্ধানে সন্মুখের পানে তাকাতে হবে। সেই শ্রেয়স কি. তার পরিচয় আমর। রবীক্রনাথের ভারতবোধের আলোচনা থেকে লাভ করেছি। স্পষ্টতর করে পুনরায় বলা যায়, আন্ধবিভৃন্ধনার কুয়াশায় আচ্ছ্যা না থেকে ত্যাগ ও প্রেমের দারা সমগ্র দেশকে সত্যভাবে উপলব্ধি করা, দেশের কর্মশক্তি ও বুদ্ধিশক্তিকে সংঘৰদ্ধ করে উন্নতত্তর ভবিঘ্যৎকে আহ্বান কর।, এবং শুভবুদ্ধিকে জাগ্রত করে সমগ্র পৃথিবীকে এক অগণ্ড অবিভাজ্য গত্তারূপে লাভ কর।। त्रवीक्रनात्थत निष्कत कथाय, ''यिनिन मानुष व्यक्ष करत वृद्धारव त्य সর্বজাতীয় রাধ্রীয় সম্বায়েই প্রত্যেক জাতির প্রকৃত স্বার্থসাধন সম্ভব, কেন ন। পরম্পর নির্ভরতাই মানুঘের ধর্ম, সেইদিনই রাষ্ট্রীনীতিও বৃহৎভাবে মানুষের সত্যসাধনার ক্ষেত্র হবে।''

এই মহৎ আদর্শ যদি আধুনিক ভারতের দৃষ্টিতে উপস্থিত খাকতে। তাহলে আমাদের আক্ষেপ ও দুশ্চিন্তার কোনে। অবকাশ অর্থাৎ, স্বাধীনত। অজনের ফলে জাতীয় জীবনে যে জাগরণের স্পূলন অনুভূত হবে তা খেকে ''এক জাতি, এক প্রাণ, একতা''-র উদ্বোধন হবে --আমাদের এই আশা চরিতার্থ হয়নি। ভারতের জনতা জেগে উঠেছে ঠিকই, কিন্তু রবীন্দ্রনাথ-প্রাথিত ঐক্যের সংহত ঐশ্বর্য নিয়ে নয়, বিভেদের বিখেষ নিয়ে। রবীক্রনাথ ভারত-ইতিহাদের প্রবাহের মধ্যে প্রাদেশিকতার বিন্দুমাত্র কার্পণ্যও দেখতে পাননি, কিন্তু আজ সেই প্রাদেশিকতার কলুমই উত্তরোত্তর বিস্তৃত হচ্ছে, এবং রাষ্ট্রদৈহের সর্বাঙ্গে বিষ ছড়িয়ে দিচ্ছে। এক প্রান্থের সঙ্গে আরেক প্রান্থের বিরোধ, এক রাজ্যের সঙ্গে অন্য রাজ্যের মতান্তর ও ফলে পারম্পরিক অবিশ্বাস, রাজ্যের দীমান। নিয়ে কলহ, একই রাজ্যের অধিবাদীদের মধ্যে ঐক্যের অভাব ও বিসংবাদ ভাষার প্রশো সহনশীলতার অভাব যা ক্রমাগত প্রকাশ্য হানাহানিতে পরিণত হয়ে চলেছে ; এক কথায়, বর্তমান ভারত তার আঞ্চলিক অহং-এর মোহে এত বেশি মোহাচ্ছন্ন যে বৃহত্তর ঐক্যের বাণী প্রায় বিষ্মৃত। এমন কি, রাষ্ট্র কর্ণধারগণও ঐক্যের আদর্শকে গণমান্দে ওজীবিত রাখতে পারছেন না।

এক কালের উজ্জ্ব ভারত কেন মহতের পথ থেকে সরে দাঁড়াল, এবং কেন আপন দেশের পরিচয়ে যে আজ এত দীন, তার অনেক কারণ আবিকার করা যেতে পারে। আমার ব্যক্তিগত ধারণা, ভারত-ইতিহাসের ব্যর্থতার অন্যতম প্রধান কারণ তার দুর্বল জাতীয়তারাদ। কালের সংকেত গ্রহণে অক্ষম ভারতীয় সমাজমানসে জাতীয়তার বোধ পূর্বাপর দুর্বল ছিল; জন্ম থেকেই যেন তা পঙ্গু। এবং দুর্বল বলেই রায়ায় অভ্যদয়ের শুভলগ্রে ভারত যেন একখাটা সম্পূর্ণ বিষ্কৃত হল যে, মানুষের স্লপ্ত শক্তিকে মুক্তিদান করার কর্মই স্বাপেকা গৌরবময় কর্ম; ভুলে গেল যে, যে-দেশে প্রত্যেক মানুষের মূল্য স্বীকৃত সে-দেশে সমস্ত জাতি সমস্ত সম্প্রদায় আপনিই বড় হয়ে উঠে। কোনো গণ্ডী বা সংকীর্ণ সীমার মধ্যে নয়, কারও ন্যায়সঙ্গত দাবী অস্বীকার করা বা কারও অসঙ্গত দাবীকে অকারণ স্বেহের প্রশ্রেষ স্থীকার করার মধ্যে নয়,

উদ্দেশ্যের সমতায়, আদশের মহানুভবতায় এবং জাতীয় সংহতির সাবিক চেতনার মধ্যে মান্যের শক্তিকে উদ্বোধিত করাই প্রকৃত জেগে ওঠা। সেই পথই স্কান্তর পথ। কাউকে চোণ রান্ধিয়ে ছোট করে রাথা সহজ হতে পারে, কিন্তু এ সহজ কর্মটাই অনেক সময় গভীর দুংখের কারণ হয়। আনাদের বর্তমান কালের ভারতবর্ষের পক্ষে একখা সমরণ রাথা নোধ করি অত্যন্ত জরুরীযে, জাতীয় ঐক্যের বোধে উন্ভাগিত ভারতের সামগ্রিক পরিচয় যদি আমর। বিশ্বের নিকট সর্বদা জাগরুক না রাথতে পারি তাহলে আমাদের উদার বিশ্ববোধ কোনে। কাজেই লাগবে না; ভারত স্বর্দা সর্ব্ব নিকট হবে, অতীত তাকে কোনো সাহায্য করবে না।

এইধানেই রবীঞ্রনাথের ভারতচিন্তা আমাদের প্রথের নির্দেশ দিতে পারে। আমাদের জাতীয় জীবনের বহু এন্ধকার কোণে কবি আলোকপাত করে গেছেন, তাঁর চিতায় বলিষ্ঠ হয়ে আমরা বিশ্বের পথে চলতে শিখেছি।। যুগের বিশেষ ভাবনায় তিনি সব শুমুর ব্যাকুল বিচলিত ছিলেন : মেইজন্য ইতিহামের ক্রান্তিলপ্রে আমরা কোন্ পথে অগ্রগর হবে।, কোন্ কার্যক্রম আমাদের বৃহত্তের সন্ধান দেবে, কীভাবে আমর। সংকীর্ণতা জর করে বৃহত্তর ঐক্যের চেতনায় উৰ্দ্ধ হবো, কীভাবে মানুষকে আমরা তার আপন মর্য্যাদায় প্রতিষ্ঠিত করতে পারব, এসব সমস্যা নিয়ে তিনি যত চিন্ত। করেছেন, সমাধ।নের যত নির্দেশ দিয়েছেন, তেমন আর কারও কাছ থেকে আমর। পাই নি। তাঁর ধ্যানের ভারতবর্ষ সব বও সভাকে নিয়ে এবং ত। অভিক্রম করে, সব জাতি সব বর্মকে নিয়ে গঠিত এক বৃহৎ সভা, এই সন্দ্রে স্ব বিরোধের অবসান, সব হিংস। অপহত। ঐক্যের ঐণুর্যে আকাশের মত উদার তার চিত্ত, সমুজের মত গভীর। তিনি বলেছেন, পরনিভরণীলতাই মানুষের ধর্ম। এটা ব্যক্তি-মানুষের কেত্রে যেমন সত্য, তেমন সত্য রাজ্যে রাজ্যে, রাষ্ট্রে রাষ্ট্রে। । এই বোবের অনুপ্রেরণা দিয়েই আমর। সমস্ত কলহা, সমস্ত হিংস। এবং প্রাদেশিকতার সমস্ত বিঘ উত্তীর্ণ হ'তে পারি। ারবীক্র জন্ম-শতবাধিকীর ওভদিনে বিরোধ-কণ্টকিত ভারতের পক্ষে তাঁর বার্ণা অন্তরে গ্রহণ করার প্রয়োজনীয়তা আতান্তিক,--''সেই নৈত্রীর মহামন্ত্রটি নিজের মধ্যেই পাওয়া চাই তাহোলেই আমার চিত্তে যেপানে এরণ্য সেপানে মন্দির উঠবে, যেখানে মরুভূমি গেখানে গৌন্দর্যের রুগবৃষ্টি ছবে, জীবনের তপ্রা। জয়ণুক্ত হয়ে সার্থক হয়ে উঠনে।'' (বৃহত্তর ভারত ) তিনি বলতেন, শব্দকে অত্যস্ত বাড়িয়ে ও চড়িয়ে দিয়ে (य জिनिष्ठो পी ७३॥ योश (गाँ। इक्कांत, जात नन्नत्क अत पिर्य লয় দিয়ে সংযত পরিপূর্ণতা দিলে যে জিনিঘটা লাভ করি সেটা হলে। সঞ্চীত ; ছক্ষারটা শক্তি, সঞ্চীতটা এন্ত। শক্তির পরিমাপ কর। চলে, কিন্তু সঙ্ক দিয়ে বা হাতে বহরে কোনো ভাবে অমৃতকে মাপুবার উপায় নেই। শব্দের ক্ষেত্রে যা সত্য রাধ্রীয় জীবনের পক্ষেও তা শতা। মানুষ যেখানে প্রাদেশিক স্বার্ণের সীমায় আবদ্ধ থেকে পরম্পর কোলাহলে বিবাদে হানাহানিতে ব্যস্ত, তখন সে হুকার বা শক্তির অধীন ; আর যখন গে সকলের সঙ্গে ঐক্যের অনুভবে উদার, তখনই তার এব° থন্য সকলের জীবনে দঙ্গীত বা অমৃতের আনন্দ বেজে উঠে। ব্যবহারিক জীবনের ক্ষেত্রে প্রত্যেক জাতি বা দেশ বা ব্যক্তির পক্ষেই অমৃতের সাধনায় গার্থকতা অর্জন করা সম্ভব, যদি সে কেবলি আপনাকে সকলের দিবে উৎসর্গ করতে শিখে।



### त्रवीस्त्रवार्थत पृष्टिए वर्थवीिक विवर्वव

প্রিয়তোষ মৈত্রেয়

আপনিক অর্থনীতিক ইতিহাস যন্ত্র-শিল্পগত বিবর্তন চিহ্নিত। সামস্ত্রুগীয় অর্থনীতির যখন প্রয়োজন ফুরিয়ে এসেচে--ক্রমবর্দ্ধনান নান্যের অভাব আশা আকাজ্ঞা যখন আর তপ্ত হচ্চে না এই কাঠামোয় তপন যন্ত্রশিল্পের উদ্ভব স্বটল। বৈষয়িক ও মান্সিক জীবনে এক অভ্তপূর্ব সম্ভাবনা স্কটির প্রথ খুলে গেল—একদিকে ধর্মান্ধতা, কুসংস্কার অজ্ঞতার হাত থেকে মানসম্ক্রি ঘটল, অপরদিকে জীবিকাসংগ্রহের কাজে সারাদিন অসহায়ভাবে প্রকৃতির দুয়ারে ধরনা দেওয়ার হাত পেকে মান্ষ মুক্তি পেল। যন্ত্রশিশ্পের অবদান মানুষের সবচেয়ে বড় আশা সবচেয়ে প্রিয়তম আকাজ্ফা মানুষ ও মানসমুক্তির পথ বেধে দেওয়া। অবশ্য একথা সত্যা, যন্ত্র-শিল্প-আশ্রিত ধনতন্ত্রের লোভতন্ত্রের কুটিল চক্রান্তে সে পথ আজ আচ্ছন্ন। রবীন্দ্রমানসে যন্ত্রশিল্পের এই সত্যকার পথ উদ্ভাগিত হয়েছিল। তিনি লিখলেন, ''য়ুরোপীয় সভ্যতায় বিজ্ঞান চার্ফার সামনে যদি কোন বড় নৈতিক সাধনা থাকে সে হচ্চে মান্যের মন্টাকে যন্ত্রে না বেঁধে প্রাকৃতিক শক্তিকেই যন্ত্রে বেঁধে সমাজের কাজ আদায় করা। একখা নিশ্চিত যে বিজ্ঞানকে একপাশে ঠেলে রেখে কেবল হাত চাপিয়ে দেশের विश्रन मातिका किंदुराठ मृत शराठ शारत ना। गानुरायत जाना এগিয়ে চলবেনা, কেবল তার করাই চলতে থাকবে, মানুষের পক্ষে এত বড় কুলিগিরির সাধনা আর নেই।'' প্রাকৃতিক শক্তিকে নিজের কাজে লাগিয়ে একদিকে তার বৈষয়িক দৈন্য ও মানসিক অন্ধতা দূর করাই মানব সভ্যতার মূল সত্য। আর এ প্রচেষ্টা আধুনিক বিজ্ঞান খেকে স্তরু হয়নি—মানুষ তার ইতিহাসের স্তদূর অতীতে যেদিন প্রকৃতির কাছ থেকে সংগ্রহ করা উপাদানের সাহায্যে তার জীবন সংগ্রাম সহজ করধার, তার জীবিকা সংগ্রহের দায় থেকে মানগিক ও দৈহিক মুক্তির কাজে লিপ্ত হয়েছে সেদিনই তার এই মানব ও মানসমুক্তির মহানুবতের উদ্বোধন ঘটেছে। কবি তাই আবার লিখলেন,—'মানুষ যেদিন প্রথম চাকা আবিদার করেছিল সেদিন তার এক মহাদিন। অচলজড়কে চক্রাকৃতি দিয়ে তার সচলতা বাড়িয়ে দেওয়া মাত্র : যে বোঝা সম্পূর্ণ মানুযের কাঁধে ছিল তার অধিকাংশই পড়ল জড়ের কাঁধে। .....চাকা অসংখ্য শূদ্ৰকে শূদ্ৰত্ব খেকে মুক্তি দিয়েছে। এই এই চাকাই চরকায়, কুমোরের চাকে ; গাড়ির তলায় স্থলসৃষ্ণু নানা আকারে মানুষের প্রভূত ভার লাঘ্ব করেছে। এই ভার লাষবের মত ঐশুর্য্যের উপাদান আর নেই। একথা মান্য বহু যগ পৰ্কের প্রথম বুঝতে পারল যেদিন প্রথম চাকা ঘুরল। ইতিহাসের এই প্রথম অধ্যায়ে যখন চরকা ঘূরে মানুষের ধন উৎপাদনের কাজে

লাগল ধন তথন চক্রবর্তী হয়ে চলতে লাগল। সেদিনকার চরকাতে এসে খেমে রইল না।

রবীজনাথের এই উক্তি আধুনিক অর্থনীতির দুটি পরমসত্যের নির্দেশ দেয়—একটি উৎপাদনব্যবস্থা গতিশীল ও
মানুষের প্রয়োজনানুষায়ী বিবর্ত্তনশীল। যাঁরা উৎপাদনব্যবস্থার
এই গতিশীল চরিত্রকে উপলব্ধি না করে বিশেষ কোন পর্যাগকেই
শেষ স্তর বলে মেনে নেন তাঁর। সভ্যতার গতিশীল বৈনিষ্ট্যকে
শ্বীকার না করে পুরাতনকেই হয় আঁকড়ে ধরতে চান নয় পেছনে
ফিরে যেতে চান। রবীজ্রমানসে কিন্তু সভ্যতার এই প্রগতিবাদীরূপ মূর্ত্ত হয়ে উঠেছে। রবীজ্রনাথ লিধলেন ;.....

অচলতাই হচ্ছে মূল দারিদ্রা। এমন উপদেশ যদি মেনে বিস :
যে সূতো কানার পক্ষে আদিমকালের চরকাই শেষ তাহলে বিকুর
পূর্ণ প্রসাতা কখনোই পাবনা। স্বতরাং লক্ষ্মী বিমুধ হবেন।
(চরকা, ১৩৩২—কালান্তর)।

অপরটি বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে উন্নত যন্ত্র-পরিচালিত উৎপাদন ব্যবস্থায় অর্থনীতিক উৎপাদন বৃদ্ধি পায়, মানুষের এম লাঘ্ব ২য় এবং তার জানা এগিয়ে চলে। কল্যাণধর্মী অর্থনীতির মূল সত্য এই বিশ্লেষণে ইঙ্গিতময় হ'য়ে উঠেছে। রবীক্রনাথ সেদিন গান্ধীজির চরকা আন্দোলনের তীব প্রতিবাদ জানিয়েছিলেন। ঙ্ধু হাত যুরিয়ে দুঃস্থ দেশবাসীর দুঃখ দূর হতে পারেন।—তাঢ়াড়া. এতে রবীক্রনাথ মনে করতেন, মানুষের জানা এগিয়ে চলবেনা। কবি মনে করতেন, উন্নত উৎপাদন ব্যবস্থার পরিবর্ত্তনের মধ্যে দিয়ে যেমন মান্যের বৈষয়িক দৈন্য দূর হবে তেমনি তার মান্সিক উৎকর্ষসাধনের পথও প্রসারিত হবে। অর্থনীতিতে শিগ্নায়ণের তৰ্গত ব্যাখ্যা করতে গিয়ে বলা হয়েছে এ হ'ল 'humanisation of nature and naturalisation of human being . রবীক্রমানসে এ সত্য স্বীকৃতি পেয়েছিল। গান্ধীজি সেদিন যন্ত্র-শিল্প আশ্রিত ধনতান্ত্রিক সমাজের ভয়ন্ধর বিকট শোষণকারী মূর্তি দেখে যন্ত্রণিরের বিরোধিতা করেছিলেন। ধনতান্ত্রিক অর্থনীতিক কাঠামোপ্রস্ত শোষন, দারিদ্র্য, বেকারস্মস্যা এবং সর্কোপরি এই অর্থনীতির অন্যতম প্রতিভা ইংরেজদের ভারতে অনুসত-নীতির ফলে সমৃদ্ধশালী স্বয়ংসম্পূর্ণ গ্রামীন অর্থনীতির ধ্বংস— স্তপের উপর গড়ে ওঠা এই শোষণতন্ত্র্যে নিপেষণে স্বদেশবাসীর সীমাহীন দুঃখনয় জীবনে মহাম্বাজীর মনে তীব্ প্রতিক্রিয়। স্টি করেছিল, তাই তিনি বৃহদায়তন যন্ত্রশিল্পকেই ধ্বংসকারী শক্তি হিসেবে দেখেছেন। ধনতন্ত্রগত অর্থনীতির প্রয়োজনে গড়ে ওঠা কেন্দ্রীভূত রাষ্ট্রেরও। তিনি বিরোধিতা করেছেন এবং দার্ঘ্য করেছেন ঐ বৃহদায়তন য**ন্ত্রশিল্পকেই। তাই তি**নি সেদিনেব এেণীশোষণ, নোংৱা, দারিদ্রাপূর্ণ জীবনের *হাত্ পেকে* বাঁচবার

পথ হিসেবে বিকেন্দ্রীভূত কুনিরশিরের দ্বানা স্বয়ংশপূর্ণ প্রান্নীন ভারত গড়ে তোলার কথা গোষণা করেছেন, অপচ যে বস্তুপত উপকরন, সামাজিক রীতিনীতি, ধনতান্ত্রিক বিধি-বাবস্থা এর মূলে তা গান্ধীমানসে স্বীকৃতি পেল না। রবীক্রনাথের সাথে এইপানেই গান্ধীজীব প্রভেদ। রবীক্রনাথ বর্ত্তনান সভাতার সংকটের জন্য যন্ত্রশিরকে ত'দা্মী করেননি ববং সভ্যতার অপ্রগতির অন্যতম শক্তি হিসেবে স্বাগত জানিয়ে ভারতের ক্লেত্রে তার আসন পাতবার দাবী জানিয়েছিলেন। সভাতার সংকটে শোষণ, দুস্বতা, দারিদ্রোর জন্য কবি দান্ধী করেছিলেন যন্ত্র-শির্ম আত্রিত লোভতন্ত্রকে। আনরা অর্থনীতিতে সাকে বলি শ্রেণী বৈষম্য ও শোষণ ভিত্তিক বনতন্ত্র।

ভারতবর্ষের বর্ত্তমান অর্থনীতিক দুরবস্থার মূলে ইংরেজঅনুসত অর্থনীতিক ফ্রিয়াকর্মই যে দায়ী একথা রবীক্রনাথ
দূচতার সংগেই ঘোষণা করেছেন। তিনি লিপেছিলেন

".....ভারতবর্ষে বাণিজ্য ও সামাজ্যে ও সামাজ্যের অশুভ সংগ্রম
কালে বণিক রাজ। দেশের ধন-কয়্রতকর শিকড়গুলোকে কি করে
ছেদন করতে লাগলেন সে কথা বছনার কথিত এবং অত্যন্ত
শ্রুতিকটু.....এদেশের বর্ত্তমান দুর্বহ দারিদ্রোর উপক্রমনিক।
সেইপানে। ভারতবর্ষের ধনমহিন। ছিল। কিন্তু সোন কোন
নাহন যোগে দ্বীপান্তরিত হয়েছিল সেকথা যদি ভুলি তবে পৃথিনীর
গ্রাধ্নিক ইতিহাসের একটি তর আনর। এড়িয়ে যাব।"

ইংবেজ প্রবৃত্তিত অর্থনীতিক বিধি-বাবস্থার স্থানুরপ্রারী প্রতিক্রিয়ার কথা আজকের মানুমের বিস্মৃত হবার নম। কেননা এর ফলে জনসাধারণের অসহ্য দুঃধে দিন যাপন সক্র হ'ল কিন্তু স্থাবের অদূর ভবিষ্যতের কোন প্রতিশ্বতিই তার। পেল না ; তার। বিদেশী শাসকের স্বার্থে পরিচালিত বনতান্ত্রিক-বিধি-ব্যবস্থায় দিন কানায় কিন্তু এই ব্যবস্থায় মূলধন সঞ্জয় ঘটেনা ; তার। বহু-দিনের জীবিকা হারালো কিন্তু তাদের নতুন জীবিকার ব্যবস্থা হ'ল না ; পশ্চিমের উন্নত বিজ্ঞানের আলোতে তাদের চোল বাবিষ্যেপেল, কিন্তু তবুও তার। অনুনতির অমকাবে পবের উচ্ছিম্থ-জীবি হয়েই রইল। ইতিহাস-অনভিপ্রেত এই অম্বাভাবিক পরিবর্তনের কুফল আজও আমাদের জীবনের স্বক্তের ব্যপ্ত হয়ে রয়েছে।

স্বদেশের শিৱের জন্য কাঁচামালের যোগান ভগম করার উদ্দেশ্যে ও বৃতিচাত ধনী বনিকদের বশ্যতালাভের আকাজ্যায় ইংরেজ প্রবৃত্তি ভূমিবাবস্থা ও নতুন ব্যবস্থানুষায়ী অপে পাজনা দেবার প্রথা প্রচলিত হ'ল। ফলে, একদিকে বাজারের উদ্দেশ্যে ও বিশেষ বিশেষ বাণিজ্যিক ফসল উৎপাদনের উদ্দেশ্যে কৃষি উৎপাদন পরিচালিত হ'ল: অপরদিকে এর ফল হিসেবে মুদ্রাভিত্তিক বিনিময়গত অর্থনীতিক ক্রিয়াকর্মের বিকাশ ঘটন। আবার অন্যদিক দিয়ে দেখি, বিদেশী শাসক অনস্ত নীতির ফলে পর্বের বাপক ও সমৃদ্ধশারী কুরীর শিল্প ও বাণিজ্যচূতে জন জমিতে আগ্রয় নিয়ে নতুন ভূমি ব্যবস্থাব প্রতিক্রিয়ায় ভূমিছীন কৃষি মজুরে পরিণত হ'তে খাকল। এমন করে ভারতে ধনতাপ্রিক অর্থনীতির বিধিব্যবস্থা পরিবেশ গড়ে উঠল বিদেশী শাসকের মদেশের ধনতান্ত্রিক অর্থনীতির স্বার্থে অথচ দেশের উপাদানে সত্যকার যন্ত্র-শিল্প আশ্রিত ধনতন্ত্রণ'ত অর্থনীতিক ক্রিয়া-৺ই বন্ধা। অর্থনীতিক জীবন-कर्पन रकान महनाहै शहन ना। गाजा জनमः अग वृष्कित मार्थ मार्थ आत्र ध मः कान्य इराय छेठेल। বৃহদায়তন শিল্পায়ণ না ঘটায় বিকল্প বৃত্তির অভাবে দেশের শতকব।

৭৫ জনের একমাত্র জীবিকা প্রাচীন পদ্ধতিতে পরিচালিত ফুদ্রায়তন ভিত্তিক কৃষি অর্থনীতির অবস্থা শোচনীয় হয়ে উঠল. পুঁভিক্ষ, অনাহার, প্রাক্তর বেকার,মহামারী সাধারণ মানুষের নিত্য-সঙ্গী হয়ে উঠন। অথচ ভারতেয়ে বিপুল জনসংখ্যা ও প্রভৃত প্রকৃতিক সম্পদ রয়েছে তাতে যদি সঠিক প্রথে শিল্পায়ণের কাজে অথসর হওয়া যেত তবে ভারতের অর্থনীতিক সংকট আজ এমন তীবু হয়ে দেখা দিত না। তা সেদিন আমরা পারিনি। ব্যক্তিগত উদ্যমে তা সম্ভৰ হয়নি বিদেশী রাষ্টের প্রতিকূলতায় ও বিদেশী শিশ্পের প্রতিযোগিতায়। রাষ্ট্রায় উদামের ত আশাই করা যায় না। এই অবস্থায় অবশ্যন্তারী প্রতিক্রিয়া যা ঘটেছিল তা ইতিহাস নিৰ্দেশিত। ক্ৰমৰৰ্দ্ধমান জনসংখ্যা অনুৱত পদ্ধতিতে পরিচালিত কুদ্র কুদ্র জমি নির্ভর, শিক্ষিত জন বৃত্তির এভাবে বেকার, মান্ধাতার আমলে উৎপাদন পদ্ধতি হেতু মাথাপিতু স্বন্ধ উৎপাদন হার, ইংরেজ শাসকের স্বার্থে স্কট্ট প্রগাড়া জমিদার ভস্বামী শ্রেণী ভোগবিলাসে লিপ্ত আর সাধারণ মানুষ অনশনক্রিই, উদ্যাহীন, অশিক্ষিত এবং ভাগ্যও পরকালে বিশ্বাসী।

দেশের মর্থনীতিক জীবনের এই শোচনীয় অবস্থা লাগব করবার পথ হিসেবে রবীক্রনাথ লিখেছিলেন ''একথা নেনে নেওয়া যাক, তথনকার কালে যে নৈপূণ্য ও যে সকল উপায়ের যোগে হাতের কাজ চলত ও শিল্পীরা পেয়ে পরে বাঁচত মস্ত্রের প্রতিযোগিতায় তারা স্বতঃই নিক্রিয় হ'রে পড়েছে। অতএব প্রজাদের বাঁচাবার জন্য নিতাপ্তই প্রয়োজন ছিল সর্বপ্রথয়ে যপ্তকুশল করে তোলা .... জাপান অতি অন্নকালের মধ্যে ধনের মপ্তবাহককে আয়ত্ত করে নিয়েছে, যদি তা না সম্ভব হ'ত তা হ'লে যপ্তা যুরোপীয় ষড়যন্ত্রে সে বনে প্রাপে নারা যেত। আনাদের ভাগো সে স্তরোগ ঘালল না।.....রাজা আনাদের সাল্যনা দিয়ে বলছেন, এখনও ধনে প্রাপে যেটুকু বাকী সোটকু রক্ষা করার জন্য আইন এবং চৌকিদারদের ব্যবস্থার ভার রইল আনার হাতে। এদিকে আনাদের আন্তর্পর বিধ্যেনুদ্ধি বন্ধক রেপে কণ্ঠাগত প্রাণে আনর। চৌকিদারের উদ্দিব পরচ যোগাচ্ছে।'

এ প্রসঙ্গে আমাদের দেশের কৃষি অর্থনীতির সংকটের কারণ বিশ্লেষণ করতে পিয়ে রবীজনাথ যে কথা তিরিশ বৎসর পুরের লিখেডিলেন আজ তা সর্বজন স্বীকত। শিল্লায়ণের অভাবের ফলে এবং সেই কারণে অন্যান্য বৃত্তির স্তযোগের অনুপস্থিতির দরুণ আমাদের দেশের ক্রমবর্ধনান মানুষ জমিতে থিয়ে ভীড় জনান : অপরদিকে ভূমিস্ক ও উওরাধিকার আইনানুষায়ী জমিওলি ক্রমশঃই কাদ্রাকারে বিধাণ্ডিত এবং বিজিপ্ত হ'তে খাকে: ফলে উৎপাদন uneconomic এখাৎ অর্থনীতি भिक पिरा अनिरश्वकाक वय गा। कति ताःबारपरभात कृषिग्र এই শোচনীয় অবস্থা দেৱে অভ্যন্ত ব্যাপিত চিত্তে লিখেছিলেন, `'তোর বেলা থেকে হাল লাঙল এবং গোরু নিয়ে একটি একটি করে চার্যী আমে, আপন ট্করে। পেতট্রু ধুরে ঘুরে চার্য করে চলে স্বচক্ষে দেখেছি।'' (রাশিয়ার চিঠি) অন্যত্র লিপলেন ''নান্ধাতার আমলের হাল-লাওল নিয়ে আল বাঁধা টুকরে। জমিতে ফ্সল ফলানো আর ফ্টো কল্সীতে জল আনা একই কথা।" (রাশিয়ার চিঠি)।.....এবিষয়ে আজ দ্বিমত নেই---আমাদের *(५८*4 উৎপ্रापन गःशर्रुन ও नावयात प्लारम উৎপ্रापन হात स्रत्न । ক্ষি এলাকায় উয়ত উৎপাদন পদ্ধতির অনুসর্থ সম্ভব হ'লে ক্ষির উৎপাদন অনেক বৃদ্ধি পেত। রবীঞ্নাথ লিখেছিলেন চার্ঘাকে চায়ের পথে উত্তরোত্তর অধিক পরিমাণে চরিতার্থ

করবার চেটা অন্যান্য কোন কোন কৃষিক্ষেত্র-বহুল দেশে চলছে। সেসব জায়গায় বৈজ্ঞানিক বৃদ্ধি খাটিয়ে মানুষ চাষের বিস্তর উন্নতি করেছে। আনাদের দেশের সঙ্গে তুলনা করলে দেখা যায়, তার। তাদের জমি থেকে আমাদের চেয়ে দ্বিগুণ চারগুণ বেশি ফসল আদায় করেছে।.....চাষের উৎকর্ষ উদ্ভাবনের শ্বার। চাধীর উদ্যমকে যোল আনা খাটাবার চেষ্টা না করে তাকে চরকা ঘোরাতে বল। শক্তিহীনতার পরিচয়। আমরা চাষীকে অলস বলে দোষ দেই : কিন্তু তার অবস্থার উন্নতি সাধনের উদ্দেশ্যে আমর। যখন তাকে চরকা ধরতে পরামর্শ দিই তখন সেটাতে আমাদের মানসিক আলস্যের প্রমাণ হয়।'' (চরকা—কালান্তর ১৩৩২ সন)। এই দরবস্থার সমাধানের পথ হিসেবে রবীন্দ্রনাথ সেদিন সমস্ত জমি একত্র করে সমবায় প্রবর্ত্তনের কথা বলেছেন। তিনি সেদিন লিখেছিলেন, ''জমির স্বত্ত্ব ন্যায়তঃ জমিদারের নয়। সে চাষীর। কিন্তু জমিদারী প্রথার অবসান ঘটিয়ে চাষীর হাতে জমি বিলিয়ে দেবার অন্যতম বিপদ চাষীর দারিদ্র্য এবং এই দারিদ্রোর স্থযোগে महाजन, ठाधीत जिम थांग करत तारव।" আজ जिमनाती थेथा অবসানের পর এই সমস্যা বহু বিতর্কের বিষয় হয়ে উঠেছে। একদিকে দারিদ্রোর দায়ে জমি মহাজনদের হাতে গিয়ে পড়বে, অপর্নিকে জমির মালিকানা ফিরে পেলেও একক প্রচেষ্টায় দরিদ্র ক্ষকের পক্ষে চাষের উন্নয়নমূলক আধুনিক ব্যবস্থা অবলম্বন সম্ভব নয়। রবীক্রনাথ কৃষি অর্থনীতির এই সমস্যা উপলব্ধি করেছিলেন—তিনি লিপেছিলেন, ''চাষীকে জমির স্বত্ব দিলেই সে স্বত্ব পরমূহুর্তেই মহাজনদের হাতে গিয়ে পড়বে, তার দুঃপভার বাড়বে বই কমবে না।'' (রাশিয়ার চিঠি) আমাদের দেশে সমবায় আন্দোলন স্বরু হয়েছে এই শতকের একেবারে প্রথম দিকে (১৯০৪) কিন্তু আজ পর্য্যন্ত সমবায় আন্দোলন সার্থক হয়ে উঠতে পারেনি। তার কারণ সমবায় আন্দোলন দুঃস্থ চাধীর সত্যিকারের নিজেদের আন্দোলন হয়ে উঠতে পারেনি এবং এই আন্দোলন শুধুমাত্র ঋণ দেওয়ার আন্দো-লনের মধ্যেই সীমাবদ্ধ হয়ে রয়েছে। সরকারী হুকুমনামায় কৃষকদের ঘাড়ে এই আন্দোলন অনেকটা জোর করে চাপিয়ে দেওয়া হয়েছে। রবীক্রনাথ আমাদের দেশের সমবায় আন্দো-লনের এই ব্যর্থতার কারণ সেদিন উপলব্ধি করেছিলেন। তাই তিনি ক্ষি অর্থনীতির সংস্কারের কথা বলতে গিয়ে যুখন সম্বায় প্রবর্তনের কথা বলেছেন, তখন তিনি সাথে সাথে সতর্ক করে দিয়ে বলছেন, ''কো-অপারেটিভের যোগ অন্য, দেশে যখন সমাজের নীচের তলায় একটি স্বষ্টির কাজ চলছে, আমাদের দেশে টিপে টিপে টাকা ধার দেওয়ার বেশি কিছু এগোয়নি। সমবায়ের সংজ্ঞা দিতে গিয়ে রবীন্দ্রনাথ লিখেছিলেন, ''জীবিকার ক্ষেত্রে স্বার্থের সাতন্ত্র্য মানুষের সত্যকে এতদিন অবজ্ঞা ক'রে এসেছিলেন। সেধানে স্বাথের সন্মিলন সত্যকে আজ প্রমাণ করবার ভার নিয়েছে। এই কথাই বোঝাতে চলেছে যে, দারিদ্র্য मानस्वत अनुवालन यन छोत मुख्यिलरन। मुकल पिर्के मानव সভ্যতার এইটেই গোড়াকার সত্য।'' (চরকা—কালান্তর, ১৩৩২)। রুশ ও চীন দেশে যে সমবায়নীতি সফল হয়েছে তার মলে এই সতাই কাজ করেছে।

ইংরেজ অনুসত শোষণ মূলক অর্থনীতি অনুসরণের ফলে আমাদের দেশের আর্থনীতিক অবস্থা কি শোচনীয় পর্য্যায়ে নেমেছিল একথা পৃক্বে আলোচনা কর। হয়েছে। এপ্রসঙ্গে বিদেশী সরকার তার দায়িত্ব সত্বীকার করে এসেছে—দোষ দিয়েছে—ভারতবাসীর অতি প্রজনন বৈশিষ্ঠ্যের উপর। ভারতের **গেদিনের দারিদ্র্য, অশিক্ষা, দুঃ**খ কটের মূলে অতিপ্রজননই কারণ এই অজুহাতের আড়ালেসেদিনের বিদেশী শাসক তাদের শোষণ এবং আমাদের অর্থনীতিকে জোর জবরদন্তী করে অনুনত রাখবার চেষ্টা করেছে। উয়ত অর্থনীতিক উৎপাদন ও ধন ব্যবস্থা—কোনদিকে তার৷ নিজেদের সামাজ্যবাদী স্বার্থছাড়া नष्डत (पग्नि। त्रवीक्षनाथ ठाइ निर्वाहितन, সাহিত্যিক ক্রোড়পত্রে দেখা গেল Mockee নামক এক লেখক বলছেন যে, ভারতের দারিদ্রোর root cause : মূল কারণ, হচ্ছে এ দেশে নিবিচার বিবাহের ফলে অতিপ্রজনন। ক্র্যাটার ভিতরকার ভাবটা এই যে, বাহির থেকে যে শোষণ চলছে তা দু:সহ হত না যদি স্বন্ন আয় নিয়ে স্বন্ন লোকে হাঁডি চেঁচে পুঁছে খেত। শুনতে পাই ইংলণ্ডের ১৮৭১ গৃষ্টাব্দ থেকে ১৯২১ খুপ্টাব্দের মধ্যে শতকরা ৬৬ সংখ্যা হারে প্রজাবদ্ধি হয়েছে। ভারতবর্ষে পঞাশ বংসরের প্রজাবৃদ্ধির শতকরা হার শতকরা ৩৩। তবে এক যাত্রায় পৃথক ফল কেন। অতএব দেখা যাচ্ছে root cause প্রজাবৃদ্ধি নয়, root cause root কোথায়।'' স্থানের অভাব। তারও (होर्च)

এ খেকে ধনতন্ত্রের আধুনিক অর্থনীতির স্বরূপ প্রস্ফুটিত হয়ে উঠেছে। অর্থনীতিক ইতিহাসের ছাত্র মাত্রেরই এ তত্ত্ব জানা আছে, পশ্চিমের ধনতান্ত্রিক অর্থনীতি পুষ্ট হয়েছে ভারত তথা এশিয়ার রসদে। এসব দেশগুলিকে জাের করে অনুয়ত ঔপনিবেশিক অর্থনীতির পর্যায়ভুক্ত রেপে পশ্চিমী ধনতন্ত্র তার সমৃদ্ধি ঘটিয়েছে। তাই আজ যগন অনুয়ত দেশগুলি অর্থনীতিক উয়য়ন কাজে লিপ্ত হয়েছে তথন পশ্চিমের দেশ গুলিতে অর্থনীতিতে স্বভাবতঃই প্রতিক্রিয়। ঘটছে।

রবীন্দ্রনাথ যন্ত্র-শিল্পকে স্বাগত জানিয়েছেন। কিন্তু যথন যন্ত্রশিল্পকে আশ্রয় করে ধনতম্ব কবির ভাষায় লোভতম্ব সংস্কৃতির ও সভ্যতার সংকট স্বষ্টি করেছে তথন তিনি এইসব লোভতম্বী রাষ্ট্রকে ক্ষমা করেননি। আবার যথন এই লোভতম্বের অবসান ঘটাবার উদ্দেশ্যে সমাজতাম্বিক অর্থনীতির উদ্ভব ঘটেছে তাকে তিনি হৃদুরের সকল শুভেচ্ছা দিয়ে অভিনন্দিত করেছেন।

পূর্ববর্তী আলোচনায় স্বদেশের অর্থনীতিক বিবর্তন প্রসঞ্চেরবীক্রনাথের ধ্যান ধারনার আলোচনা কর। হয়েছে। কিন্তু সেদিন স্বদেশের বাইরে পশ্চিমী জগতেও ধনতান্ত্রিক অর্থনীতিতে শোষণ, ধন বৈষম্য ও বাণিজ্য সংকটাবর্তের লক্ষণ পরিস্ফুট হয়ে ওঠে। উনিশ শতকের শেষার্ধে যুরোপের বিভিন্ন দেশে ধনতান্ত্রিক অর্থনীতির কল্যাণধর্মী স্বজনশীল শক্তি নিঃশেষিত হয়ে একচোটিয়া ধনতান্ত্রিক অর্থনীতির পত্তন ঘটেছে এবং অপর দিকে, ধনতন্ত্র আশ্রিত যে গণতন্ত্র একদিন মানুষকে সাম্যমৈত্রী স্বাধীনতার আদর্শে অনুপ্রাণিত সেই ধনতন্ত্র সেদিন তার সংকট থেকে আম্বরকার উদ্দেশ্যে গণতান্ত্রিক রাষ্ট্র কাঠামোর আড়ালে যুরোপ, এশিয়া, আফ্রিকা প্রভৃতি দেশগুলিতে জাতীয়তাবাদের নামে সামাজ্যবাদীরূপে অত্যাচার অসাম্য, শোষণ দাসত্ব পরাধীনতার দম্ভহন্তে মূর্ত হয়ে উঠেছে। যন্ত্র-শিত্রকে আশ্রয় করে ধনতান্ত্রিক লোভতন্ত্রের আম্বপ্রকাশে সভ্যতা সংস্কৃতির যে সংকট

দেখা দিয়েছিল তার স্বরূপ বিশ্লেষণ প্রসঞ্চে কবি লিখেছিলেন, "যন্ত্রযুগ এল, লাভের অন্ধ বেড়ে চলল অসম্ভব পরিমাণে। এই লাভের মহামারী সমস্ত পৃথিবীতে যখন চড়াতে লাগল তখন যারা দূরবাসী অনাদ্ধীয় যারা নির্ধন, তাদের আর উপার রইল না—চীনকে খেতে হল আফিম; ভারতকে উজার করতে হল তার নিজস্ব; আফ্রিকা চিরদিন পাঁড়িত, তার পাঁড়া বেড়ে চলল। এতা গেল বাইরের কথা, পশ্চিম মহাদেশের ভিতরেও ধনী-নির্ধনের বিভাগ আজ অত্যন্ত কঠোর।" (রাশিয়ার চিঠি)

শ্রেণী শোষণ ও ক্রমবর্ধমান ধন-বৈষম্যের প্রতিক্রিয়ায় ধনতান্ত্রিক অর্থনীতির সংকট প্রথম অবস্থায় যুরোপের ধনতান্ত্রিক দেশগুলিতে উনিশশতকের শেষার্ধে অর্থনীতিক ও বাণিছ্যিক আকারে দেখা দেয়। কিন্তু ধনতান্ত্রিক এর্থনীতির প্রকৃতি এই যে, তাকে বাঁচতে হলে তার শোষণের শক্তিকে তীর্ত্রের এবং ক্ষেত্রকে ব্যাপকতর করতেই হবে। ফলে, বিভিন্ন ধনতান্ত্রিক দেশগুলির মধ্যে অন্তর্ম্ব এবং শোষণের ক্ষেত্র নিয়ে তাদের সেই সংকটির চরম প্রকাশ ঘটে যুদ্ধে। এবশা পরিণামে এর প্রতিক্রিয়া অন্যরূপেও দেখা দেয়; অর্থনীতিক সংকট ও শোষণের হাত থেকে আন্থরক্ষার উদ্দেশ্যে শোষিত জন অর্থনীতিক শোষণ বিহীন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার জন্য সমাজ বিপুর সংগঠিত করে।

রবীন্দ্রনাথ ধনতাপ্রিক অর্থনীতির এই সংকট ও ইতিহাস নির্দ্দেশিত পরিণতি প্রতাক্ষ করেছেন। তাই তাঁর বিভিন্ন বচনাতে জাতীয়তাবাদ এবং আধুনিক রাষ্ট্রায় ক্রিয়া কর্মের বিরুদ্ধে তীব্র প্রতিবাদ ধ্বনিত হয়েছে। (কালান্তর, Nationalism প্রভৃতি দ্রস্টবা)

বিংশ শতাবদীতে এই বিগত যৌবন ধন্তম্ব আন্তরকার উপায় হিসেবে সামাজ্যবাদে রূপান্তরিত হয়েছে; বিভিন্ন ধন্তাম্ত্রিক দেশ তাদের স্বকীয় আখিক শোষণ ক্ষমতা ও প্রতিপত্তি বৃদ্ধির প্রচেষ্টায় পারম্পরিক প্রতিমন্তিতা মহাযুদ্ধে এবং তিরিশের বাণিজ্য সংকটে রূপ নেয়। অপর দিকে ধন্তাম্বিক ও সামাজ্য বাদী অর্থনীতিক বিধি ব্যবস্থার বিরুদ্ধে সাধারণ মানুষ বিদ্রোহা হয়ে উঠেছে এবং সেই বিদ্রোহ ধন্তম্ব আঞ্রিত গণতম্বের অবসান ঘটিয়ে ব্যক্তিগত শোষণ ও ধন বৈষ্ম্য বিহীন সমাজ্যাম্ত্রিক অর্থনীতি প্রতিষ্ঠায় রূপায়্বিত হয়েছে। রুবীজ্ঞনাপ এই নতুন শক্তির আবির্ভাব প্রতক্ষে করেছেন এবং ঙ্কু প্রতক্ষে করেন নি এই নতুন সমাজ ব্যবস্থার প্রতিভূকে মহাত্রার্থ বলে প্রাগত জানিয়েছেন।

রবীন্দ্রনাথ ধনতান্ত্রিক এর্থনীতির এই পরিণতি প্রস্থেলিখেছিলেন ''আধুনিক কালে ব্যক্তিগত ধনসঞ্জ্য ধনীকে যে প্রবল শক্তির অধিকার দিচ্ছে তাতে সর্বজনের সন্মান ও আনন্দ্র থাকতে পারে না। তাতে এক পক্তের অসীম লোভ, এপর পক্ষে গভীর ইর্ষা, মাঝখানে দুসুর পার্থক্য। সমাজে সহযোগিতার চেয়ে প্রতিযোগিতা অসম্ভব বড়ো হয়ে উঠল। এই প্রতিযোগিতা নিজের দেশের এক শ্রেণীর সঙ্গে অন্য শ্রেণীর এবং বাইরে এক দেশের সঙ্গে অনা দেশের। তাই চার দিকে সংশ্য হিংসু অন্ত শাণিত হয়ে উঠেছে কোন উপায়েই তার পরিমাণ কেউ থর্ব করতে পারছে না। আর পরদেশী মায়া এই দুরস্থিত ভোগ রাক্ষণের কুবা মেনাবার কাজে নিযুক্ত তাদের রক্ত বিরল কৃশতা যুগের পর যুগ গেড়েই চলেছে। এই বছবিস্থৃত কৃশতার মধ্যে পৃথিবীর অশান্থি নাসা বাঁবতে পারে না, এ কথা

যার। বলদর্পে কল্পনা করে তাবা নিজের গোঁধাতুমির অঞ্চলর ছার। বিভূষিত। যার। নির্ভর দুঃখ পেয়ে চলেছে সেই হতভাগারাই দুঃখবিধাতার প্রেরিত দূতের প্রধান স্থায়। তাদের উপবাসের মধ্যে প্রলয়ের আভন স্থিত হল্ডে। 'বর্তমান সভাতার এই এমানবিক অবস্থায় বলশেভিক নীতির অভ্যাদয়।'

কশ দেশে বিপ্লাবের পর যে নুতন অর্থনীতিক বিধি ব্যবস্থা হয়েছিল তা রবীজ্মান্সকে গভার ভাবে আলোড়িত করে। কশদেশের পরিচালক ও সাধারণ মানুষ দেশেন আর্থনীতিক উন্নয়ন প্রচেষ্টায় যে বলিষ্ঠ নীতি ও পদ্ধতি এবং যে অতুলনীয় আত্বতাগ ও কৃছেতা শ্বীকার করেছিলেন সে কথা কবি বার বার সঞ্জাচিত্রে উল্লেখ করেছেন; থার সেই মান্সে ভাবতের সেদিনের হতভাগা চার্যা মতুর্দেব দুঃখ্যয় জীবনের কথা সম্বণ করে বাগিত ও বিচলিত হয়েছেন।

লক্ষ্য করবার বিষয়, সোভিয়েইতপ্তে সেদিন অর্থনীতিক উন্নয়নকল্পে স্মাজতন্ত্রী পরিকল্পনার যে প্রচেষ্টা চলেছিল তার প্রকৃত স্বরূপ রবীজ্ঞান্যে বরা প্রেছিল। তিনি এই প্রচেষ্টার পতি আন্থরিক সহান্ত্রতি ও এদ্ধা জানিয়ে লিখেছিলেন, "এরকম দেশকে বাঁচবার উপায় কারখানার কাছ খোলা, যাকে বলে, Industrialisation। স্বদেশী-বিদেশী ধনী-মহাজনদের প্রকাই ভরাবার জন্যে কারখানার কথা হচ্ছে না, এখানকার কারখানার উপস্বয় হচ্ছে সর্বসাধারণের।" (রাশিয়ার চিঠি) আমাদের দেশের অর্থনীতির বত্ত্যান অবস্থায় একথা ভাল করে ভাববার ময় এগেছে। মতিকাবের পরিকল্পনার মাহায়ে শিল্পায়ন করতে হলে মুনাফা ভিত্তিক ব্যক্তি মালিকানার অন্তিয় একটি অন্যতম প্রতিরক্ষক। কেননা এ না হলে, অর্থনীতিক উন্নয়ন শহুকগতি এবং জনজীবনে দৃঃস পাহাছ প্রমাণ হয়ে ওঠি অর্থান অনুত্র ভবিষ্যাতে স্বর্থের আশ্বিধ মালোর কোন ইঞ্চিত্র পার্থনী যায় না।

আবার শির্মাণের কাজে একদিকে সর্ব্যাধারণের আন্তরিক উদ্যম উৎসাহ অপর দিকে তাদের বিলাস ব্যামনবিলীন জীবন ধারণের পজে প্রপ্রিংখি পণ্যে সীমার্দ্ধ স্বয় ভোগ, বিপুল ত্যাগ ও কৃচ্ছে হা সাবজনীন কলাগ্রাকারী শির্মান্ত্রর ভিত্তি স্থাপনের প্রক্রে অন্যতম সতা। স্বেচ্ছাক্ত বিপুল ত্যাগ ও কৃচ্ছতা সাধন তথনই মানুষ বর্ষন করে মধন তার ভবিষ্যত ওফল মুইন্মেয় মানুষের উদ্দেশ্যে না স্থাই সাক্রজনীন হয়। শেণীবৈষ্মা বিহীন স্থাছ ব্রেম্থাতেই হা হত্র।

থাখণজি নিতর হ'বে জততালে শিল্পায়ণের কাজে বিশ্বর সফ্রের প্রয়োজন—এই সফ্র জবু বাড়তি উপার্জন থেকে যে এনেক অপ্রয়োজনীয় বিভাগ এবং ক্রথনো ক্রথনো প্রয়োজনীয় সামগ্রীর ভোগ নিবৃত্তি থড়ে ওঠে। আজকের এই ভোগ থেকে বঞ্চনা যা স্ক্রের রূপ নিল তাই আগানী কাল বিপুল সামগ্রীর আকারে সাধারণ মানুষের জাবনে বিপুল ও বিচিত্র উপকরণ রূপে ফুনে ওঠে। সামুজিনাদী শক্তির চক্রান্তে অর্জবিত ক্রশ দেশে সেই পাথমিক প্রচেষ্টা সেদিন চল্লিল।

দ্রিদ্র দেশের এগ্নীতিক উল্লয়ন পদ্ধতির মূলনীতি এই বিশেষণে প্রকাশিত।

আধুনিককালীন অর্থনীতিক বিবর্তনের যে প্রতিক্রিয়।
প্রবীন্দ্রমান্যে ঘটেতে তার আলোচনা আমরা করেতি। ব্রবীন্দ্রনাথের এর্থনীতিক ধাবণাকে সঠিক রূপে বুঝতে হ'লে ব্রবীন্দ্রনান্য বৈশিষ্ট্য সম্পক্তে কটি কথা বলা প্রয়োজন।

রবী দ্রমানস বস্থাচিন্তার আকৃষ্ট নয়। মানুষকে তার মানবিক পৃথিবীর সর্বময় কর্তারূপে চিত্রিত করে সেই পৃথিবীর অন্তর শক্তির বিকাশের অভিব্যক্তি রূপে ইতিহাস বা আর্থনীতিক বিবর্তনের পর্যালোচনা তিনি করতে পারেননি। তাঁর জীবিত-কালে তিনি মুরোপে যম্ব-শিরের কলাগধর্মী রূপ দেখেছেন এবং অভিনন্দিতও করেছেন। আবার সেই যম্বশির আঞ্চিত্র ধনতন্তরের ভয়য়র সামাজ্যবাদী রূপান্তরের তীবভাষায় নিন্দা করেছেন। তিনি ধনতন্তরে এই সংকটের কারণ হিসেবে বল্লেন, এর মূলে রয়েছে লোভ ও শোষণ এবং লোভ ও শোষণই বত্রমান সভ্যতায় সংকটের সূর্টা। কিন্তু এই লোভ ও শোষণের উৎসন্থল যে ব্যবহারিক উপকরণ, অর্থনীতিক ও সামাজিক বিধি ব্যবস্থা, উৎপাদন সম্পর্ক ও কাঠামো—একখা রবীক্রমানসে স্বীকৃতি পোলনা। আবার দেখি, রাশিয়াতে বাস্তব সমাজ-সম্পর্ক ও অর্থনীতিক ভিত্তি রূপান্তরিত হওয়ার পর সমাজভ্যন্তরের যে মূর্ত অভিব্যক্তি তিনি প্রত্যক্ষ করেছিলেন তাকেও তিনি তাঁর উপনিষদ

লব্ধ তব্বজ্ঞান খেকেই বিশ্লেষণ করেছেন, ব্যবহারিক উপকরণ, সামাজিক অর্থনীতিক ভিত্তি রূপান্তরের প্রকৃত কারণ, তাঁর মনে উদিত হলনা। লোভ ও শোষণের ব্যবহারিক উপকরণ অর্থাৎ উৎপাদন সম্পর্কগত অর্থনীতিক-সামাজিক কাঠামোর অনুপস্থিতিই যে এর কারণ একথা তিনি বলেননি। রবীক্রনাথ বলেছিলেন, ''উপনিষদের একটি কথা আমি এখানে (রাশিয়ালেখক) পুর ম্পষ্ট করে বুরোছি—মা গৃবঃ, লোভ করনা। কেনলোভ করবেনা ? যেহেতু সমস্ত কিছু এক সত্যের ঘারা পরিব্যক্ত —ব্যক্তিগত লোভেতেই সেই একের উপলব্ধির মধ্যে বাধা আনে। তেন ত্যাক্তেন ভুঞ্জিখাঃ। সেই একের খেকে যা' আসছে তাকেই ভোগ কর।.....কারে। বনে লোভ কোরোনা। কিন্তু ধনের ব্যক্তিগত বিভাগ খাকলেই ধনের লোভ আপনিই হয়।'' এই ব্যক্তিগত সম্পত্তি ও বিষয়চিন্তা উদ্ভূত ধন-বৈষম্যই লোভ ও শোষণের মূল এই বস্থতান্ত্রিক বিশ্লেষণ রবীক্রমানসে খান পায়নি।

#### পঁচিশে বৈশাখ

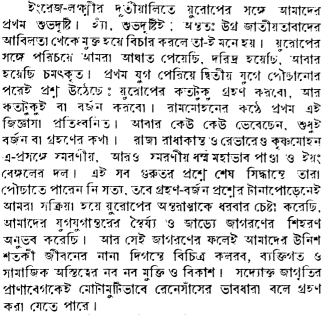
পঁচিশে বৈশাপ ফিরে এলো, দূরে আর বার রবি-প্রদক্ষিণ –পথে; রবিব বন্দনা-গান 'উঠে বাজি' স্থলে জলে নভোতলে, মন্দ্র তার চায দশদিশি: ভরি দেয় সেই রম্যভান নিপিলের মর্মমাঝে, যেখা বাজে অনাহত বীনা, তম্ব্রী অভিনব, নব ভাষা, নব প্রাণ; উদয়ের পথে, লয়ে আশা ভালোবাসা কত, আশীর্বানী দিলো আনি মধ্চ্নেন্দ্রান।

পান্তথী নামিয়া এলো ক্লান্ত ধরনীতে, বুলাইল মন্ত্র তার বিধবাস্প নাঝে— দূরে গেল বিভীষিকা, নাগি জল আঁথিপাতে, মৃত্যু নাই,শোক নাই; এগো দাজি গুলু গাজে। মাল্য দিই বেদী মূলে; পুস্প দিই অর্দ পালে; ধূপ ঘালি দীপ ঘালি নব রবি জন্মভালে।।

~অমল হোম

#### वाक्ष्वात (त्रात्वभाभ ७ त्रवीस्त्रवाथ

ডঃ জীবেন্দ্র সিংহ রায়



তবে যুরোপীয় রেনেগাঁসের ইতিহাসবেত্তার কাছে বাঙলার রেসেগাঁসের তাৎপর্য যে খণ্ডিত বলে মনে হয়, তার কারণ আছে। कात्नत প्रतिवर्ভरन त्रिरनगाँरमत ভानधातीत अमन-नमन गम्पूर्ग সমাজবিজ্ঞান সম্মত। কিন্তু তার চেয়েও বড়ো কথা, ভারতবর্ষের বহুকালগত ঐতিহেনে পিছু-ানন, অন্থ্যুর অর্থনীতি, স্থানীয় বিচিত্র সামাজিক ও সাংস্কৃতিক পরিস্থিতি, পরাধীন গাষ্ট্রের নিয়ন্ত্রিত রাজনৈতিক অবস্থা ইত্যাদি নানা বাস্তব কারণের জন্য এদেশের রেনেসাঁসের রূপ ও সাধনা যুরোপীয় আদর্শের সঞ্চে ठिक त्मरल ना। स्नाबीन तार्हे ममाज-निकारनंत विराध खरत বিবর্তনের নিয়মান্যায়ী বা আক্সিক কোন বিপ্লবের ফলে জাতির জীবনে যে নবজাগরণ আসে, তার সঙ্গে কলোনিয়াল রেনেসাঁসের' পার্থক্য থাকবেই। দ্বিতীয়তঃ উনিশ শতকী রেনেসাঁসের নায়ক মধ্যবিত্ত শ্রেণীর গড়ন্টা ছিলো বিচিত্র ও জটিল, সামস্ততন্ত্রের অভিশাপের বোঝা খেকে তারা মৃক্ত ছিলো না। তাদের শিক্ষায় ক্রটি, কর্মে সীমাবন্ধন, চিন্তার সঙ্গে ব্যবহারিক জীবনের অসঞ্চতি ছিলো বলেই রেনেগাঁসের সাধনায় তাদের ভূমিকাও ছিলো আংশিক, কুঠাপূর্ণ ও স্ববিরোধী। তৃতীয়তঃ এই রেনেসাঁসের সঙ্গে হিন্দুভাগ্যবস্তরাই জড়িত ছিলো, মুসল-মানেরা ছিলো দূরে। অবশ্য তাঃ কারণও স্রম্পষ্ট। এ-প্রসঙ্গে কেট কেট জন-সাধারণের ভূমিকার প্রশা তুলেছেন, যদিও এমন



কি ঝুরোপেও রেনেগাঁস জন-আন্দোলনে পরিণত হয়নি। চতুর্গতঃ ইংরেজী সভাতা, সংস্কৃতি ও সাহিত্যের সংস্পর্নে আমাদের প্রচুর মানসিক সমুগ্রতি ঘটেছিলে। সতা, কিন্তু সেই স্কুদুরপ্রধারী মানস-প্রয়াসের সঙ্গে তাল রেপে আমাদের বাবহারিক জীবন অগ্রসর হতে পারেনি। ভাবলোক ও বাস্থবক্ষেত্রের মধ্যে একটা ওকতর শুনাতা ছিলো। প্রথমতঃ রেনেগাঁসের কালে আমনা যে যুরোপের সাক্ষাৎ প্রেষ্ঠি, তা একাস্থভাবেই ইংল্ডীয় ও উনিশ শতকী, ইংরেজের দেশের বাইরের আর কোন দেশের সাংস্কৃতিক ও ব্যবহারিক ঝিষর তেমন পরিচয় আমনা পাইনি।

এই সমস্ত বিচিত্র ক্রটি ও অসল্লতির জন্মই বাঙালীর উনিশ শতকী রেনেসাসের সাধনা সকলকে খুশি করতে পারে না। বাঙলাব মাটিতে নবজাগরণের ইতিহাস যে রূপ নিয়েছে, তাতে বাঙালীর উজ্জীবন ও চিত্রমুক্তি সম্পূর্ণ হয়ে ওঠেনি বলে ফোভ।

এবরি দেখা যাক বাঙলার রেনেসাস বা নবজাগরণ সম্প**র্কে** রবীন্দ্রনাথের দৃষ্টভঙ্গি কি ছিলো। প্রাক-ইংরেজ বাঁছলাদেশ ডিলো বহিৰ্জগৎ গেকে বিচ্ছিন্ন, আয়ুকেন্দ্ৰিক আর পরিবর্ত্তনবিমুপ কতকগুলি থাম নিয়ে তৈরি। এই কুপম গুক্তায় বাছালা জাতির আগুবিকাশ ব্যাহত না হয়ে পারে নি ; ভুৰু তাই নয়, অনৈক্যবোধ পেকে একটা নিরুদাম জড়শক্তি আমাদের অস্থি-মড্জায় ছড়িয়ে পড়ে মনুষ্যায়ের হানি ঘটায় । তাই রবীজুনাথ বলেছেন, তখনকার বাঙালীর 'যে-জগতের মধ্যে বাস সেটা সংকীর্ণ এবং অতি-পরিচিত। তার সমস্ত তথ্য এবং রসধার। বংশনিক্রমে বংগরে বংগরে বার বার হয়েছে আবতিত এপরি-ৰতিত চক্ৰপথে, সেইওলিকে অবলগন করে আমাদের জীবন-যাত্রার সংস্কাব নিবি৬ হয়ে জনে উঠেছে, সেই-সকল কঠিন সংস্কারের ইটিপার্থন দিয়ে আমাদের বিশেষ সংসারের নির্মাণকার্য यमाना इत्य शिरविष्य । এই यः यात्रतत वाहेत्व यानव-विषादिवत দিক্দিগত্তে বিরাট ইতিহাসের অভিব্যক্তি নিরপ্তর চলেছে, তার ঘ্রামান নীহারিকা আদেয়াপাও স্নাত্নপ্রথায় ও শাপ্রস্চুনে চিরকালের মতো স্থাবর হয়ে ওঠেনি, তার নধ্যে এক অংশের সম্পে আর-এক অংশের ঘাতসংঘাতে নব নব সমস্যার স্কৃষ্টি হয়েছে. ক্রমার্ল ১ই তাদের পরস্পরের সীমানার সংকোচ-প্রসারণে পরি-বতিত ২০েছ ইতিহাসের রূপ, এ আমাদের গোচর ছিল না।' অর্থাৎ পুর্ণিবীর ইতিহাসে যে খানে জন্ধমশক্তি সদা-সক্রিয়, সেখানে বাঙালীর ইতিহাসে ওণুই অন্ধ তানসিকতা আর অপ্রিদ্যার আধিপত্য। তথন আমাদের কর্মে, চিন্তায় ও জীবনচ্য্যায় জডতারই জয়। এই বন্ধা। জড়শক্তি সমগ্র জাতির মধ্যে গতি-সঞ্চারে বাবা দিয়েছে, প্রাণের বিস্তারকে ব্যাহত করেছে, নষ্ট করে দিয়েছে জীবনের স্টিধমিতাকে। বাগ্রালীর এই নিরুদাম স্থবিরতা যেন স্থানু শিবেরই উপমা—'উলদ্ধ ধূর্জনি সেধানে একা স্থির হইয়া উপ্রনেত্রে বসিয়া আছেন; উমা নাই। দেবতার। তাই প্রমাদ গণিতেছেন—কুমাবের জন্ম হইবে কেমন করিয়া। নৃত্যু প্রাণের বিকাশ হইবে কী উপায়ে।

প্রাক্-ইংরেজ যুগের বাঙ্লীর বাবহারিক জীবন ও মান্ধ-লোকের নিঃসাড় এবস্থার কারণগুলিও রবীক্রনাথের চোপে পড়েছে। বাইরে পেকে বা ভেতর পেকে যদি মাঝে মাঝে আঘাত না আগে তবে কোন ছাতিই গতিশীল ও স্টেশীল হয়ে উঠতে পারে না। বাঙ্লার মাটিতে চৈত্ন্যদেবের আবিভাব ছিলো এই ধরণের একণি আভান্তরীণ আঘাত। তাই গোড়**শ** শতকের বাঙালীর জীবনে জাগরণের জোয়ার এমেছিলো–-সমাজ, সংস্কৃতি, ধর্ম ও সাহিতে।র ক্রেনে নতুন ধান্ধির সাক্ষ্য আমর। পেয়েছিলাম। কিন্তু চৈতন্যদেবের পর থেকে রাম-মোহনের পূর্ব পর্যন্ত দীর্ঘ দিনের ইতিহাসে এমন কোন বৃহৎ ও মহৎ ব্যক্তিত্বের সন্ধান পাই না, যাঁর প্রভাবে বাঙলার সনাজদেহে নৰপ্ৰাণের সঞ্চার হতে পারতো। সেই মধ্যয়গীয় তিমিরে কোন यात्नाकपुरुत याति जीत घरानेनि नत्नरे रेजिरात्मत श्री (शरक গেছে অপরিবতিতে। মুসলমান বাষ্ট্রশক্তি বাঙলা দেশে একটা প্রচণ্ড আঘাত নিয়ে এগেছিলে। সন্দেহ নেই, কিন্তু সেই আঘাত বাঙালীর চিত্তে কোন স্টাইনচিত্র্য জাগিয়ে তুলতে পারেনি। রবীক্রনাথের ভাষায়—'বাহুবলের ধান্ধা দেশের উপরে পুব জোরে লেগেছে, কিন্তু কোনো নতুন চিন্তারাজ্যে কোনো নতুন স্বষ্টির উদ্যমে তার মনকে চেতিয়ে তোলেনি। তাছাড়া আরে। একটা কথা আছে। বাহির থেকে মুসলমান হিন্দুস্থানে এসে বাস। বেঁধেছে কিন্তু আমাদের দৃষ্টিকে বাহিরের দিকে প্রসারিত করেনি। .....সেইজনাই পন্নীর চণ্ডীমণ্ডপেই রয়ে গেল আমাদের প্রধান আসর।'' স্বতরাং দেখা যাচ্চে, পাঠানই হোক বা মোগলই হোক কোন মুসলমান রাষ্ট্রাক্তিই আমাদের জাতীয় উজ্জীবনের সহায়ক হয়নি। ফলে বাঙালীর জীবন নিবিচার প্রথানুগতা ও গতানুগতিক আভাসিকতা নিয়ে দীর্ঘদিন মরণদশায় ধুক-ছিলো, বহিবিশ্বের সঞ্চে সংযোগ হারিয়ে ঐক্যবিধ্বস্ত বৃহত্তর মানৰতার প্রসাদ পেকে বঞ্চিত ছিলো। আর ছাত্তেই ইয়েছিলো মান্য হিসেবে বাঙালীর পরাজয়।

রৌদ্রহীন বদ্ধজ্ঞায় যেমন পোকামাকড়ের রাজ্য, তেমনি বাঙালীর সেদিনের স্টিপ্রবর্তনাবজিত নিরুদান অসাস্থোর স্থােগে নিখন ও মৃত্যুর আধিপতা দেখতে পাই। অ**ঠাদ**শ শতাব্দীর শেষ দিকে রামমোহনের আবিভাব ঘটেছিলে। এমনিতর এক কালরাত্রিব পটভুমিকায়। রবীজ্রনাথ বলেছেন—'রামমোহন রায় যখন ভারতবর্ষে জন্মগ্রহণ করেন তখন এখানে চতুদিকে কালরাত্রির অন্ধকার বিরাজ করিতেডিল। আকাশে মত্যু বিচরণ করিতেছিল। মিথা। ও মত্যুর বিরুদ্ধে তাখাকে সংগ্রাম করিতে ছইয়াছিল। মিখ্যা ও মভূগ-নামক মায়াবী রাজাদের প্রকৃত বল নাই, অমোঘ অস্ত্র নাই, কোখাও তাহাদের দাঁড়াইবার স্থল নাই, কেবল নিশীখের অন্ধলার ও এক প্রকার অনির্দেশ্য নিউী-ষিকার উপরে তাহাদের ফিংহাসন প্রতিষ্ঠিত।.....রামমোহন রায় যুখন জাগ্রত হইয়া বঙ্গুস্মাজের চারিদিকে দুষ্টিপাত করিলেন তথন বঙ্গসমাজ সেই প্রেতভমি ছিল। তথন শ্মশান্ত্রে প্রাচীন কালের জীবন্ত হিন্দুধর্মের প্রেত্যাত্র রাজস্ব করিতেছিল। তাহার জীবন নাই, অস্তিহ নাই, কেবল অনুশাসন ও ভয় আছে মাত্র। প্রাকৃ-ইংরেজ যুগের বাঙলাদেশের এই শ্মশান-চিত্র ভানিশ শতকের

রেনেগাসের পটভূমি হিসেবে যে মূল্যবান, তাতে কোন সন্দেহ নেই।

ত্থনকার শুরু সামাজিক অবস্থা নয়, ধর্ম ও সাহিত্যও একই तकरमत भावनीय अस्त अस्य (भाँ एक किस्ता। ५ स्मृत मस्य क्रमस्यत সত্যোপলন্ধির কোন সম্পর্ক ছিলে। না। ধর্ম বলতে কতগুলি বাধা নিরস, শুচিতা ও কৃত্রিম গতি বোঝাতো। নিয়ম পালন করে আচার প্রবৃত্তি আর অভ্যাস রক্ষা করে জীবনের চিস্তাকে অতি সরল করে নেওয়াই যেন রীতি ছিলে।। वरनिष्ट्न—'गानुष वरनिष्ट् य यानिकान (थरक युका) *य* नियम বেঁধে দিয়েছেন, তার বাইরে যাবার যে। নেই। ফলে নিত্য কৃত্রিনতার দরুণ তার মন অসাড় হয়ে যার, সে তথন নিত্যধর্ম অর্থাৎ সত্যকে মেনে নিতে দ্বিধা করে। আমাদের দেশের ধর্মের ধর্পন এই রকম নিঃসাড় অবস্থা, ত্রপন রামমোহন এসে-ছিলেন। সার সাহিত্য বলতেও তথন বোঝাতে। বৈঞ্চবকাব্য ও মসলকাব্য। রাধাকৃষ্ণের বেনামীতে অধঃপতিত জীবনের মল বাসনা-কাননা প্রকাশের তাগিদ খেকেই যেন বৈষ্ণব সাহিত্যের জন্ম হতে লাগলো—সপ্তদশ শতাব্দীর শেষ দিক থেকে পুরে। यहोपन गंजिन्दी नरत ठलरला छोत रङ्गत। मञ्जलकारना रपन्ना গেলে।, এক দেবতাকে সিংহাসন থেকে খেদিয়ে দিয়ে আর-এক দেবতার অভ্যুদয়-–নিতান্ত অকারণে, কারণ নতুন দেবতার মহিম। প্রতিষ্ঠায় মানুষের মর্মবুদ্ধিকে নতুন করে তৃপ্তি দেওয়ার প্রতিশ্রতি ছিল না। রবীক্রনাথের ভাষায়—'ছলনা, অন্যায় এবং নিষ্টুরতা কেবল যে মন্দির দ্ধল করল তা নয়, ক্রিদের দিয়ে মন্দির। বাজিয়ে চামর দুলিয়ে আপন জয়গান গাইয়ে নিলে। লজ্জিত কবির। কৈফিয়ত দেবার ছলে মাথা চুলকিয়ে বললেন, কী করব, আমার উপর স্বপ্রে আদেশ হয়েছে। এই স্বপ একদিন আমাদের সমস্ত দেশের উপর ভর করেছিল।' অপ্রাদশ শতাংদীর মধ্যভাগে লেখা ভারতচন্দ্রের অ য়দামঞ্চলের লিখন—পারিপাট্য ও কবি ই-সৌন্দর্য সমরণীয় হলেও তা এক প্রচলিত প্রথার নিম্প্রাণ স্টি মাত্র। দেবতার মহিমা কীর্তনের ধরতাই বলির অন্তরালে ধর্ম ও দেবতার প্রতি শুধু অবিশ্বাস নয়, ব্যঙ্গ ও বিদ্রুপের স্থুর ধ্বনিত। আসল কথা, সমাজের ভিত্তিমূলে যে আক্রমণ চলেছিলো, তা থেকে তখনকার সাহিত্যও আম্বরক্ষা করতে পারেনি ।

রবীজনাপের মতে, বাঙলা দেশ, সমাজ, ধর্ম, সংস্কৃতি সাহিত্যের এমনিতর শোচনীয় অবস্থায় ইংরেজ রাজহের সূত্রপাত এবং রামমোহনের আবিভাব। প্রাক্-ব্রিটিশ আমলের শ্রেণীবিন্যাস ও সমাজ-মানসে বিপ্লব ঘটানো ইংরেজের কাম্য ছিলোনা বটে, তবু ইংরেজ রাজদ্বের আথিক ও সামাজিক তাৎপর্য আঠারো শতকের শেষ দিকেই আভাসিত হতে থাকে। ইংরেজ-প্রতিত পরিবর্তনের মূল কথা হচ্ছেঃ স্বয়ংসম্পূর্ণ গ্রামীণ বর্গ-নীতির স্বয়ংসম্পূর্ণতার বিনাশ, আমদানী ও রপ্তানীর সূত্রে বিশ্বের ধনতন্ত্রের সঙ্গে সামস্ততান্ত্রিক বাঙলার যোগাযোগ স্থাপন, পণ্যবিনিময়ের আথিক চেতনার বদলে নগদমূল্যে পণ্য কেনাবেচার অর্বাচীন চেতনার প্রকাশ। দ্বিতীয়তঃ ইংরেজ রাজদ্বের নত্ন আথিক বিধিব্যবস্থায় জমি-নির্ভর উপস্বন্ধভোগী, সরকারী কমচারী ও শিক্ষিত তদ্রলোকদের নিয়ে একটা মধ্যবিত্ত শ্রেণী



POET WITH HIS DISCIPLES (1913)

শিশ্বগণদহ রবীক্রনাথ - ১৯১৩

(পিচনের সারিতে দণ্ডায়মান: চাকচক্র বন্দোপাগায়, দ্বিকেক্র নারারণ বাগচী, মণিলাল গঙ্গোপাধায়, প্রভাত কুমার গ্রেথাপাধায়। উপবিষ্ঠ: করণানিগন বন্দোপাধায়, যতাপ্রনোচন বাগতী, সত্তাক্র নার দণ্ড)



IN ENGLAND (1912)

ইংলণ্ডে - ( ১৯১২ ) (রধেনটাইন, সুকুমার রার ও কেদারনাথ চটোগাধ্যার সহ)

গড়ে ওঠে, যার গজে প্রাক্-ব্রিটিশ আমলের রাজকর্ম চারী, টোলো পণ্ডিত, সভাকবি, বৈদ্য ইত্যাদি নিয়ে গাঠত প্রগাছা-মধ্যবিত্ত শ্রেণীর পার্থ ক্য ছিলো। বিশেষভাবে এই কথা সমরণ করিয়ে দেওয়ার কারণ হচ্ছে এই যে, সদ্যোক্ত মধ্যবিত্ত শ্রেণীই উনিশ-শতকের বাঙলার বেনেগাঁসের নায়ক।

देशक पामलंत निकानानम्वात पिरक पृष्टिभीठ कराल पिर्या यात्र, कनकाठा मामामा (১৭৮১) প্রতিষ্ঠা থেকে हिन्तू कलंक (১৮১৭) শ্বাপনের অন্তবর্তীকালীন সময়ে निका मध्यस्य वांकर्रक थांकर । हिन्तू कराज हैश्ट्रतकी निका किन्ना, पामन ও জীবনচর্যার নীতি অনুশীলনের পীঠস্বান হয়ে ওঠে। জনসাধারণের নিকার য়েটুকু ব্যবস্থা ছিলো, তার কৃতির অবশ্য নিশনারীদের প্রাপ্ত। কিন্তু সমগ্র নিকার্যবস্থারই মূলে নিঃমার্থ কল্যাণ কামনা ছিলো না, ছিলো ইংরেজের মার্থসিদ্ধি ও মাদর্শ রূপায়ণোর লক্ষ্য। সেকলের নিক্ষা বিষয়ক ঘোষণা তার অন্যতম প্রমাণ। রামমোহন রায়ের মতো অনেকের এই মুরোপীয় নিকার প্রতি সমর্থন ছিলো, য়নিও সেকালের 'দালাল' স্কটির দৃষ্টিকোণে সেই নিকাকে তারা দেখেননি। তারই মধ্যে রামমোহনের। দেখতে পেয়েছিলেন জাতির মুক্তির পথ।

সামাজিক আদর্শের ক্ষেত্র একটা প্রবল আলোড়ন উনিশ শতকে স্পষ্টই দেখা দেয়। শিক্ষিত সম্প্রবায়ের চিত্ততে একটা ভাঙাগড়ার পাল। চলতে থাকে। পূর্ববাহিনী ও পশ্চিমবাহিনী বিচিত্র চিত্ত। ও ভাবধারার ঘাত প্রতিবাতে আমাদের মান্যলোক ত্রখন আলোডিত। কিন্তু সেই ভাবাবর্তের মধ্য খেন্ছে জাতীয় চরিত্রের স্থানিদিষ্ট রূপ জেগে উঠতে সময় লেগেছিলো সমন্বায়িত व्यापर्श्व माधवमक्रत्म वां धानीत जीर्याजा पुष्प विष्टत मुल्प व इयुनि। উनिय येड(कत क्षेत्रनार्वहोर्डे (सरे कहिन मनियिक उ ও ব্যবহারিক প্রয়াসে ব্যয়িত। রেভেলিউপান, কাউণ্টার-রেভ-निष्ठेत्रान । अविकतरमगारनत निष्ठित है जिल्लाम स्थरक गमकानीन, সমাজের রক্ষণশীলতা ও প্রগতিশীলতা, সংস্কারম্পৃহা ও ব্যক্তি-श्वारीनजातात्वत चल्छानि । हिछ्भक्षरावेत रह्याताहै। यनुभान कता কঠিন নয়। আর এই চিত্তসন্ধট ছিলে। বলেই রেনেগাঁসের স্বচেয়ে বড়ো লক্ষণ-চিত্ত্যুক্তির জন্য সম্পান্থিক মনীঘীদেব विश्व यश्वत्रभीय ३ विश्वत्रभीय धंवारमत धरमाजन जिल्ला । करन अदनगाँदगत कपल कटलट्ड् भठाव्नीत विशिवादन, अत अविभाव গেছে ক্ষেত্ত প্রস্তুত করার কাজে।

আর ধর্মের জগতে কী পরিবর্তন এলো, তা রবীক্রনাথের মুবেই শোনা যাক—'হিল্পুর্নের বিপুরায়তন প্রাচীন মন্দির জীর্ণ হইয়া প্রতিদিন ভাঙিয়া পড়িরেছিল, অবশেষে হিল্পুর্নের মন্দির আর দেখা যাইতেছিল না, কেবল মন্দিরেরই কার্চলোট্রধূলিস্থপ অত্যন্ত উচ্চ হইয়া এই হিল্পেনেলা ও ইণ্ডিয়ান এগোসিয়েয়ান ক্রমে পরিণত হয় কংগ্রেসে—সবচেয়ে বড়ো অসাম্পুর্দায়িক প্রজিন। কিন্তু শতাবদীর শেম দিকে মুসলমানদের সাম্পুর্দায়ক রাজনৈতিক মনোভাবের পাশেই দেখা যায় হিল্ ছাতীয়তাবাদ। এর মর্ম মূলে নানা ব্যক্তি, পথ ও মত রস্ময়্পার করেছে। আবার বিংশশতকের শুক্তরে বালা দেশের স্বদেশ-সাধনা পরিণত হয় উগ্র জাতীয়তাবাদে। সে যাই হোক, সমগ্র উনিশ শতকবাদী আলোড়ন আন্দোলনের ফলে দেশে একটা স্থাপিই রাজনৈতিক চেতনার স্থিই হয়।

সাহিত্যের দিগতে দৃষ্টিপাত করলে দেখতে পাই. উনিশ শতকের প্রথম পঁটিশ বছর ছিলে। প্রস্তুতি ও পরীক্ষার যুগ।

তর্বনকার লেখা বইওলি ঠিক সাহিত্যপদবাচ্য ছিলনা। তাদের অধিকাংশই ছাত্রদের জন্য লিখিত পাঠ্যপুস্তক বা ভানভারতী জাতীয় গ্রন্থ। মৃত্যুঞ্ধের লেখায় মাঝে মাঝে সাহিত্যের বস रम्या मिर्यरण नरहे, उन डाँत रकान निर्मिष्ठ ভाषातीि छिरना ना, कान विभिष्ठे वाङ्गिरञ्ज छान्न छात्र तहनात मरना रनशे। छरव শতাব্দীর প্রথমার্কেই রামমোহন, ভবানীচরণ, বিদ্যাসাগর, অক্ষয় কুমার, রাজনারায়ন ভূদেব, রাজেঞ্জাল ইত্যাদির পদা রচনায় সা।হিতাবর্ম স্থপর্ফিণ্টু না হলেও (একমাত্র বিদ্যাসাগর কিছুটা ব্যতিক্রম) বিশিপ্ত ব্যক্তিয়ের স্বাক্ষর সমুজ্জুল। কাব্যের ক্ষেত্রে ष्ट्रेश्वत ७७ ७ तक्रलाल रमत्रशीय। द्वरनगीरभत क्यल क्लारनांत একটা উপধক্ত সাহিত্যিক ও ভাষাগত ভিত্তি নির্মাণেন কৃতিয এঁদের দিতে হবে। ভারপর ধিতীয়ারে মধ্যুদ্ন, হেমচজ্র, विद्यांत्रीजाल, त्रवीक्ष्मार्थ, विक्षिम, त्रुट्ममठिक्ष, मीनविभु, शितिमठिक्ष, ধিজেন্দ্রলাল প্রভৃতির অধামান্য সাধনায় রেনেগাঁধী সাহিত্যের স্বৰ্থ দেখা দেয়। এই নতুন সাহিত্যের প্রেরণায়লে একটা অভিনৰ জীবন দুটি স্ক্রিয় থাকায় নতুন চৈত্না ও অনুভূতি অঙ্গীকার করে সাহিত্যের গোত্রান্তর ও রূপান্তর হয়।

উনিশ শতকের বাঙলা রেনেগাঁদের এই যে নানাদিক সংক্ষেপে আলোচন। করা গোলো, ববীজুনাপের চোপে তার তাৎপর্য ধরা পড়েছিলো। তিনি নিছেই জিলেন এই রেনেগাঁদের সন্তান এবং তার অন্যতম প্রধান নায়ক। তাই তার মনোবিকাশের ইতিহাস আসলে আনাদের রেনেগাঁদের ইতিহাস। রবীজুনাপ বাঙলার বেনেগাঁদ পরস্পার পরিপ্রক।

त्रती क्रमाथ वरलर्छन-- विच्यान यर्श- प्रथीर यारक यरताशीय ষ্ঠা বলতেই ছবে, সেই যুগে যথন প্রবেশ কবলম সময়।। তথন चित्रितारमा चेट्रारम्बत भाषामान्ति। এই।न्टिक ভिट्रहोतीय युर्ध নাম দিয়ে এখানকার যুবকের। খাসাখাসি করে থাকে । যুরোপের যে-এংশের সঙ্গে আমাদের প্রতাক সম্বন্ধ, সেই ইংলও তথন ঐপুর্যোর ও রাষ্ট্রীয় প্রথতির উচ্চ তম শিখরে অধিষ্ঠি ত।.....রিফর্মে-न्न गुर्ल, रक्ष्य त्वरज्ञानुन्न गुर्ल गुर्वाल रा भठ-श्राठरकार कुना लएडिइन, रमिपन छोत रमधे योनर्स निभाग कुन्न ध्यनि। .....আমর। সেদিন ভারতের স্বাধীনতার পত্যাশায় উঠিয়াছিলাম । .....বামমোহন রায় সেই ভগুমন্দির ভাঙ্গিলেন। সকলে বলিল, তিনি हिल्बर्स्सर উপরে আঘাত করিলেন। কিন্ত তিনিই हिन्दर्भत कीवन तका कतिरलन।.....की मक्करावेत मगरग्र**र** তিনি জনিয়াতিবেন। ভাষার একদিকে থিলুসমাজের ভাইভূমি জীর্ণ হইরা পড়িতেডিল, থার-একদিকে বিদেশীর সভাতা-সাগ্রেৰ প্রচণ্ড বন্যা বিদ্যুৎ-বেগে খুগ্রুস্ব ছইতেছিল--রাম-মোখন রায় ভাঁছার অটল মহত্ত্বে মাঝপানে আফিয়া। দাঁড়াইলেন। তিনি যে বাঁধ নিৰ্মাণ করিয়া দিলেন খ্ৰীষ্টিয় বিপ্লব সেপানে আসিয়া প্রতিহাত হাইয়া পোল। তিনি যে ব্রান্স বর্মের প্রতিষ্ঠা করলেন, তা নতুন হলেও মূলতঃ উপনিমদের ওপরই প্রতিষ্ঠিত। 'পিতানহ ঋষির। যে শ্রুপকে সাধনা-খাবা আবাহন করিয়া আমাদের ভারতবাদীর সদয়ের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন .....রামনোহন রায় গেই বৃদ্ধকে আনাদের ফুদয়ে প্রতিষ্ঠিত ক্রিতে উদাত হইয়াছেন। আর ধর্মের ক্রেএই পরিবর্তনের প্রেই হিলুধর্মে নানা নতুন চিভার স্মানেশ কালক্রমে দেখা (मैंग -- निक्र एंगेत भगगुरा धर्म खनः तामकृतः-निरनकानक भाषना যুগান্গ হিন্দু-পুনরুজ্জীবনবাদেরই পরিচায়ক।

উনিশ শতকের বাঙালীর রাষ্ট্রচিন্তাও এখানে সমরণীয় ।

িববীক্ত জন্ম শতবাধিকী স্মাবক গ্রন্থ কলিকাতা মিউনিসিপ্যাল গে**জে**ট

শতাবদীর প্রথমার্ধে রামগোপাল ঘোষ, তারাচাদ চক্রবতী, জর্জ ট্রমন ইত্যাদির রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতাবোধ ও জাতীয় রাজনৈতিক চেতনা স্পষ্টিৰ চেটা দেখা যায়। কিস্কু তা সত্ত্বেও রামমোহন থেকে শুকু করে তথ্যকার শিক্ষিত ব্যক্তিরা ভারতে ইংরেজ রাজয়কে ভবিষ্যাৎ স্থপুস্থান্ধির উপায় রূপে গ্রহণ করার যে মনোভাব দেপিয়েছেন, শতাবদীর মধাভাগ পর্যন্ত সেই মনোভাবের বিশেষ কোন পরিবর্তন ঘটেনি। কোম্পানীর মসনদের বার বার পরি-বৰ্তনের ইতিহাস থেকে ভুধু এইটুকু জানা যায় যে, শিকিত মধ্যবিত্তর৷ কিছু কিছু আন্দোলন করতে শিখেছে, প্রশাসনিক ভালো-মন্দ বিচারের দিকে দট্ট দিতে গুরু করেছে। তবে ইতিমধ্যে যা কিছু কোভ ও অসম্ভোষ সঞ্চিত হয় তা রাজ-নৈতিক আন্দোলনের আকারে প্রথম সাওতাল বিদ্রোহ (১৮৫৫-৫৬) তারপর সিপাহী বিদ্রোহ (১৮৫৭), নীলবিদ্রোহ (১৮৫৮-৬০) ইত্যাদির মধ্য দিয়ে আত্মপ্রকাশ করতে পাকে। এরপর ঠাকরবাডির প্রঠপোষকভায়, গণেজ্রনাথ ঠাকরের অর্থসাহায়ের, রাজনারায়ণ বস্তুর উৎসাতে ও নবগোপাল মিত্রের নায়ক্ত্রে যে হিন্দুমেলার উদ্ভব, তাতেই প্রথম স্বদেশী দ্রব্য ও শিল্প স্বীকৃতি পায়। কিছকাল পরবতী রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠান স্থরেন্দ্র-नाथ वरकार्यावार्यत देखियान बरमामित्यमारनत (२५१७) कथा उ এখানে উল্লেখ করা যায়। মনে স্পষ্টভাবে স্বাধীন স্বৰ্প লালন করতে থারত্ব করেছি। সেই প্রত্যাশার মধ্যে এক দিকে যেমন ছিল ইংরেজের প্রতি বিরুদ্ধতা, সার এক দিকে তেমনি ইংরেজ-চরিত্রের প্রতি অসাধারণ আস্থা। কেবলমা এমন্যাত্তের দোহাই দিয়ে ভারতের भौत्रन-कर्नुरक्ष ३९८वर्ष्णत भौतिक ३८७३ श्रोति । यसन कथा। सरम कता (रा मछन इस्रिक्ति, स्मेडे (कात काथा (थरक প्रसिक्तिमा) यर्गाए भीनरान श्रानरा ननीत्मनार्थन कार्छ है रतकता राम्या দিয়েছিলো 'নব্য য়বোপের চিত্তপ্রতীকরূপে।' তারা ছিলো नगायसभं ७ गन्धारदन यापन्। এगनिज्त हेर्द्रार्ण्य प्रश्लास् त्रवीक्षणात्पत्र गर्ग कला—'.... এই युश शुरतारश्रत गरक जागारमत গভীর সহযোগিতাবই যুগ। দৈশের ইতিহাসের দিকে তাকিয়ে जिन (मथराठ (शरनन—'सुरतारश्व **किर**न्त कन्नमशक आगारम्त

স্থাবর মনের উপর আঘাত করল, যেমন দুর থেকে আঘাত করে বৃষ্টিধার। নাটির পরে : ভূমিতলের নিশেচট অন্তরের মধ্যে প্রবেশ ক'রে প্রাণের চেষ্টা সঞ্চার করে দেয়, সেই চেষ্টা বিচিত্ররূপে অঙ্করিত বিকশিত হতে খাকে। একদা রেনেগাঁসের চিত্রবেগ ইনিলি খেকে উদ্বেল হয়ে সমস্ত যুরোপে যেমন ছড়িয়ে পড়েছিলো, তেম্বি ইংরেজ রাজ্যে রেনেসাসী ভাবধারা বাঙ্লা দেশে পরি-ব্যাপ্র হয়, একথাও আমর। রবীজনাপের মুধে ওনেছি। এপন প্রশু হয়েত, উনিশ শতকে রেনেগামের কালে মরোপের কাছ থেকে। থামরা কি পেয়েছি? ববীজুনাথ বলেছেন--'মানুষের মূলা, মান্ধের এক্ষেয়তা হঠাৎ এত আশ্চর্য বড়ো হয়ে দেখা দিল কোন শিকায়। অখচ আমাদের নিজের পরিবারে প্রতিবেশে, পাডায় সমাজে, মানুষের ব্যক্তিগত স্বাতন্ত্র। বা স্বানের দাবি, এেণী-বিচারে ন্যায়সঞ্চত ব্যবহারের স্মান অধিকারত্ব এখনো সম্পর্ণ-ভাবে আমাদের চরিত্রে প্রবেশ করতে পারেনি। তা গোক আচরণে প্রতি পদে পদে প্রতিবাদসত্ত্বেও যুরোপের প্রভাব অল্লে অধে আনাদের মনে কাজ করছে। বৈজ্ঞানিক বুদ্ধি সংক্ষেও ঠিক গেই একই কথা। পাঠশালার পথ দিয়ে বিজ্ঞান এসেডে আমাদের দ্বারে, কিন্তু ঘরের মধ্যে পাঁজিপীথি এখনে। তার সম্পর্ণ দখল ছাড়েনি। তবু যুরোপের বিদ্যা প্রতিবাদের মধ্য দিয়েও অমিদের মনের মধ্যে সম্মান পাচ্ছে।

এই হচ্ছে রবীজনাপের দৃষ্টিতে বাঙলার রেনেশাঁদের রূপ। কবির চিন্তায় ও উপলব্ধিতে তার পভাব ও ক্রিয়া অব্যবহিত ও ব্যাপক। তিনি তার জীবন ও সাহিত্যে রেনেশাঁদের ভাবধারাকে আমরণ বছন করে থিয়েছেন, দিয়ে থিয়েছেন তার সার্থক পরিণতি। তাই দেখতে পাই, আদি বাক্ষসনাজের আবহাওয়ায়, ছিলুমেলাব প্রাণমন্ত উচোরণ করে, স্বদেশী আন্দোলন ও শিবাজী উৎসবের পথ বেয়ে তাঁর চিত্ত ও চিন্তার বিবর্তন ধটেছে, তাঁর মনের মুক্তি হয়েছে বিশুমানবিক তার উদার ক্ষেত্রে; সাম্পুলায়িক ধর্মবৃদ্ধিকে তিনি রূপান্তরিত করেছেন এক প্রতায়সিদ্ধ অনুভূতিবেদ্য সভাবনে; আভিজাত।প্রসূত স্বানের চিরনির্বাসন পেকে তাঁর আর্গ্রামর হয়েছে বাত্যমন্তের সাধনপীঠে।

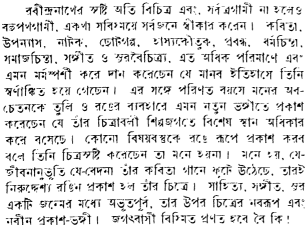
শ্ৰ্য ঃ রবীন্দ্রাথ

কোনো পতাস্থন নেই, নিধানিত অযন মন্ত্রে
জ্যা-বদ্ধ শলার মত ধবিত্রীন নিবৰ্ধি বেগ,
অথবা বায়বাঞ্জিত প্রধাবিত ললভিকা-মেয
সূম নিমন্ত্রনাধীনে-যেন তার ইচ্চোর শুমারে।
বদ্ধন-উত্তীর্ণ লিপসা কখনো স্বানীন সত্তা পৌতে
শূন্যে আস্ফালনে মত হঠকাবিতাৰ আলোভিনে,
তবু সব বার্থ চেটা, দুর্নিবাব যে-মাধ্যাকর্মণে,
বস্তুত সুমই বানী প্রাবৃত্তিক পার্থিব মৃত্যুত্ত।

সূন-কৰ্নত এই নদী থিৱি ভূবৰ অধুনি আকাশ প্ৰাপ্তৰ ক্ষেত্ৰ, সূথিও সদাই বিভাগিত পাঠায় উপটোকন বৌদ্ৰ ভাৱ প্ৰিবী-বন্দিত। সকালে সঙ্গীত, ৱাত্ৰে হৈমান্তিক স্বপূলি কৌমুদী। এই সূথ্য চক্ৰাতপ্ৰেকে দূৱে অন্যত্ৰ নিভূতে অবস্থান অথগতি—বেশ্তা মৃত্যু সূথ্যীন শীতে।।

# त्रवील्रबार्यत कर्मगायवा

भगीत्रण हरिष्ठाशासाय



বিচিত্র এবং গভীর ভাঁর এই স্পাই- ভার মাহিতা, সঙ্গীত, সূর ও চিত্রাবলী। মনকে বিষ্ময়ে অভিভূত করে ফেলেছে। जामता जनमारातप, धमन कि जामार्पत मर्या याता उसी आंनी বিচারক তারাও, রবীক্র-প্রতিভার এই স্টাকেই প্রায় একমাত্র করে ব্রেছি। রবীন্দ্র-প্রভায় মনের চোপে যেন বাবা লেগে ভোছে। সাহিত্য, সঙ্গীত, দুর এবং চিত্রাবলী ছাড়া রবীন্দ-নাথের অপর কোনো স্ঠাঁ আমাদের মনের চোগ দেপতেই পায়না। খব স্তর্ক এবং খোলা মনে আমরা যেমন রবীক্তনাগকে সমগ্রভাবে ৰুৱো নিতে চাই, তথনো মন বারে বারে ফিরে খাসে তার সঞ্চীতে-স্তরে, তাঁর কাব্যে। তাঁর প্রবন্ধের বিচার করি ভাগার সাফল্যে এবং তরের ওজনে। অন্য কোনো ভূমিকা যে তাঁব প্রকাদির আছে, অন্য কোনো ভূমিকাণ তার ধর্মচিন্তা সনাজচিন্তা ভাষণ কথোপকখন প্রভৃতির অর্থ ও তাৎপর্য ভাষা এবং তর ছাড়াও যে বিশেষ হয়ে উঠতে পারে গে সম্ভাবনানিও আডাল হয়ে যায়। তার ফল হয় এই যে, আসর। যখন রবীক্রনাথকে সমগ্রভাবে দেখেডি মনে করি তথন তাঁর জীবনের অনুভতির একটি বিশেষ দিক বাদ থেকেই যায়, তাঁর স্পষ্টর এবটি জাতীয় রূপক ধরা পড়েনি। আমাদের অপরাধ নেই, তাঁর সাহিত্য, সঙ্গীত-স্তর এবং চিত্রাবলী এমনই যে তাকেই রবীজনাপের একমাত্র এবং সামগ্রিক পরিচয় বলে বোধ ছতে পারে। তবে শতবাঘিক উৎসবের দিনে তার स्रष्टित स्रमा फिकॉर्ने (यम स्रामता ना जुलि वा लघु करत ना एपिस)

সমগ্র ববীক্র প্রতিভার খিতীয় বা অপেকাকৃত অপ্রত্যক্ষ দিকটির কী নাম দেওয়া যেতে পারে সোটাও একটা সমস্যা। সাধারণ ভাষায় কর্ম, কর্মকাও, কর্মজীবন, কর্মসাধনা প্রভৃতি ব্যবস্ত হয়। এই স্প্রচলিত শব্দওলির যে-কোনো একটি নিয়ে



খালোচ্য দিকে ইঞ্চিত দেওয়া যেতে পারে। তার শাস্থিনিকেতন, শ্রীনিকেতন, তথা বিশ্বভারতী তাঁব প্রতিভার এই দিকের প্রকাণ্ড পরিচয়। কাবোর ঝক্ষারে, সঞ্চীতের সূরে, চিত্রের রুঙে রূপে তাঁর প্রতিভা কেন্দ্রীভূত হয়ে নিঃশেষ হয়ে যায়নি, তার কর্মাধনার বিরাট পরিচয় রবে গেছে শান্তিনিকেতনে এবং পরিণত বয়সের अप्रै बीनित्क उत्त । यह श्रेडिक्षीन यथन डीन हिन्दा कब्रना आंगा গাৰ্শক্ষাৰ বাহ্য রূপে গ্রহণ করল তথন থেকে শৈশ্ব গ্রবস্থা উত্তীর্ণ করে দেওরা পর্যন্ত রবীভ্রনাথের কী অপরিসীম এম। প্রতিটি श्रीनिनाषि अर्थम अर्थम डांटक ट्रिस्ट क्रिस्ट क्रिस्ट, नटल फ्रिट হয়েছে। তবে, যেপানে নিয়ম-চক্র এনে থিয়েছে সেপানে তাঁর ক্মীরা ভাব নিয়েছেন, তুপুন নতুন কোনো স্কটির কুর্ম<mark>াধনা</mark>য় হাত দিয়েছেন কবি। কবিব দায়িত্ব তথন হল নতন কুৰ্মস্ষ্ট এবং নিয়মকাণুনের খারা স্পটিবর্ম যেন আনুত না হয়ে পড়ে তারই আয়োজন প্রয়োজন শিক্ষণ প্রভৃতি। কবি নিজেই বলেছেন শান্তিনিকেতন-খ্রীনিকেতনের কর্মকাণ্ডে মে-অংশ স্কষ্টি সে-অংশ তীর নিজেব এবং যে-অংশ প্রতিচিক্তার নিয়মকান্ন মাপ-জোপ সে অংশ তাঁর কমীদের অনেকের। তার দায়িত্ব নিয়মান্বত্তির দিকে নয়, স্কটির দিকে, স্কটিধর্ম যেন নিয়ন-যন্ত্রে পর্যবসিত না হয় সেই দিকে। তীর কর্মসাধনা এবং কবি-স্কট্টি মলতঃ স্বতন্ত্র নয় 🕻 বর্মের কঠোর এমে এবতীর্ণ হয়েও তাঁকে কবি। সঙ্গীত স্তর রও রূপ হারাতে হয়নি তার প্রধান কারণ এই। তাঁর কর্ম, তাঁর শান্তিনিকে তন ও ঞ্রীনিকে তন, তার স্পট্ট-স্বভাবেরই অভিনাঞ্জি, ভার কাব্য সঙ্গীত গুর রঙ রূপের সম্প্রক, অওরায় নয়। কবির স্ট্ট-প্রতিভার নিদর্শন যেমন তাঁর সাহিত্য, সঞ্জীত, স্কর চিত্র, তেমনি সার্থক নিদশন তাঁর শান্তিনিকেতন, শীনিকেতন, বিশু-डात ही। यनः हात श्रामिमापि श्रक्तिहा।

পরিণত বয়র্মে তিনি শান্তিনিকেত্রনের অদূরে কতকগুলি গ্রামের মধারতী প্রান্তরে পুরাতন বাজীতে শ্রীনিকেত্রনের প্রশ্লীপ্রন্ঠানের কাছ গুরু করলেন। শ্রীনিকেত্রন যে তার পরিণত চিন্তার কর্মরূপ সে-কথা পরিকার করে বলেছেন তিনি এল, কে, এলম্হার্ট সাহেবকে লিপিত তার পত্রে। পরিণত বয়সের কর্মসাধনা হলেও শ্রীনিকেত্রনের মান্যিক জন্ম এল্প দিনের নয়—বহু দিন থাগে কবিব যৌবনেই শ্রীনিকেত্রনের সন্থাবন চেনা গ্রিকেতিল। বিপুর ঘটবার অনেক থাগে পেকেই আয়োজন-প্রয়োজন আম্বর্গোপন করে থাকে। রবীক্রনাপের শ্রীনিকেত্রন, তার প্রশ্লী-পুনর্গঠনের প্রয়াম, তথ্যকার জাতীয় ভূমিকায় যে বৈপুরিক ধাননা সে-বিময়ে ঘিমত হবার কারণ নেই। শ্রীনিকেত্রনের বৈপুরিক আবিভাবের বেশ ক্রেক্রথ্যের এগ্রেজন, ক্রমশংই প্রতিফলিত হচ্ছিল, ক্রমশংই প্রয়োজন

শ্পষ্টতর হয়ে উঠছিল। শেষে ১৯২২ সালে কর্মরূপে প্রকাশ পেল, পল্লীপুনর্গঠনের কাজ আরম্ভ হল প্রতিষ্টানের প্রচেষ্টায়, ব্যক্তিগত প্রয়াদের সীমা পার হয়ে। যাঁরা সমাজ-বিজ্ঞানী, তাঁর। বলে দেবেন ব্যক্তিগত প্রয়াসকে প্রতিষ্টানগত করার মূল্য কতথানি, কতথানি নিরপেক বোধ এবং আয়-প্যাতি ত্যাগের প্রয়াজন হয় এই ব্যক্তিগত প্রয়াসের গণ্ডী পার হতে। সে কথা যাক। এইটুকু বলবার, যে-চিত্তে শান্তিনিকেতনের প্রয়োজন জ্বগছিল, আয়োজন চলেছিল, সেই কবি-চিত্তেই খ্রীনিকেতনের প্রয়োজন অনুভূত হয়েছিল, আয়োজন সমাপ্ত হয়েছিল। সমগ্রভাবে বুঝতে গেলে দুইনিকে মিলিয়ে স্লয়্গগত ভাবে দেখতে হবে। শান্তিনিকেতনকে সমগ্রভাবে জানতে গেলে খ্রীনিকেতনের ভূমিকা বুঝে নিতে হবে, খ্রীনিকেতনকে সম্যকরপে বুঝতে গেলে শান্তিনিকেতনের ভাবধার। হৃদয়ঞ্জম করতে হবে।

শান্তিনিকেতনের এবং শ্রীনিকেতনের পল্লীপুনর্গঠনের দায়িত্ব স্থ্যংগত করে বুঝবার প্রয়োজন কতখানি তা ভাষান্তরে কবি নিজেই প্রত্যক্ষভাবে বলে গিয়েছেন। তিনি বলেছেন যে তাঁর সেই সাংস্কৃতিক কেন্দ্ৰ পল্লীজীবনের মূলধারা থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়লে ব্যর্থ হয়ে পড়বে, নিকান্ট্রী পল্লী-অঞ্চলের আর্থিক ও বৈষয়িক জীবনের সঙ্গে তাঁর সাংস্কৃতিক কেন্দ্রের মূল যোগ রক্ষা করতেই হবে, তার বিণুভারতীতে সেইজন্য বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি অবলম্বনে চাষ গো-পালন এবং অন্যান্য জীবন-প্রয়োজনের পরীক্ষা এবং প্রচেষ্টা চলবে, ছাত্র-ছাত্রীদের প্রয়োজন মেনীতে হবে যথাসাধ্য বিশ্বভারতীর নিজের কর্মপ্রচেষ্টার দ্বারা। এসব না হ'লে সাংস্কৃতিক কেন্দ্ররূপে সার্থকতা দাবী করা চলবেনা। রবীক্র-নাথের এই সতর্কবানী বিশ্বভারতীর পক্ষে তানপুরার মূল স্করের মত। এটি তাঁর মনোভঞ্চীর একটি বিশেষ নির্দেশক। শাস্তি-নিকেওন বা শ্রীনিকেতন স্বতন্ত্র ভাবে যে সার্থক নয় তার প্রমাণ কবির ঐ স্পষ্ট উক্তি। তাঁর স্মষ্টিকে ঠিক মত বুঝতে গেলে, সমর্থভাবে বুঝতে গোলে, সব দিক একত্র করে মিলিয়ে স্কুসংগত করে বুঝতে হবে, এইটাই যেন স্পষ্ট বলে মনে হচ্ছে। ঐানিকেতনের কর্ম-প্রচেষ্টার ধারা বিচিত্র, কৃষি, গোপালন, শিল্প, স্বাস্থ্য, তথ্যসংগ্রহ, শিক্ষা, সমবায় ভিত্তিতে পল্লীসঞ্চলে বৈষয়িক উন্নতির সংগঠন প্রভৃতি কত কর্ম-বিভাগ আছে। সেগুলির প্রত্যেকটি এখন অবশ্য সর্বভারতীয় পল্লী-গঠনের কর্মসচীতে নানাভাবে প্রতিফলিত। এটি আশার কথা হলেও রবীক্রনাথের সামগ্রিক भरनाज्ञें। यनुज्य कतात विषरा श्रेरवाङ्गीय नय। श्रेरवाङ्गन হল এই যে, পল্লীপুনর্গঠনের বহু বিভাগ খাকলেও স্বক্যটি কর্মপ্রস্তাব এক করে দেখতে হবে, স্বতন্ত্র করে দেখলে সমগ্র জীবন-ধারাটি অন্তরালে থেকে যাবে। গ্রীনিকেতনের সঙ্গে শাস্তি-নিকেতনকে। স্ত্রসংগত ভাবে দেখতে পারলে যেমন রবীঞ্রনাথের কর্মসাবনার স্বরূপ বোঝা সম্ভব হতে পারে, তেমনি শ্রীনিকেতনের প্রয়াসের বহু ধারাকে একত্র করে বুঝতে পারলে তবে রবীক্রনাথের পরিণত বয়সের স্বষ্টি এই ঐনিকেতনের গাঁটি রূপটি ধরা সম্ভব হবে।

অবান্তর মনে হলেও কবির জীবনের দু'চারটি ঘটনাব উল্লেখ
করা যেতে পারে। সেওলি দৃষ্টান্ত-স্বরূপ। দেখা যাবে, যেঅনুভূতি তাঁর কাব্যে সঞ্চীতে রূপ পেয়েছে, সেই অনুভূতিই
কর্মধারায় প্রতিফলিত হচ্ছে, শ্রীনিকেতনের বহুবিধ প্রযাসে সেই
অনুভূতি-অভিজ্ঞতাই যেন কাজ করছে। ইতিহাসের খৃষ্টাবদ
গুণে সময়ের পারম্পর্য বিচার করতে গেলে এটি যে সব সময় ধরা
পড়বে তা নয়; মনের গহনে কোন অনুভূতি কোন যতিজ্ঞতা কী

রূপের আয়োজন করছে তা স্প্রটিশীল কবিই জানেন না—এতো তাঁর আয়-পরিচয়ে অতুলনীয় ভাবে ও ভাষায় বলাই আছে। বাইরের দিক পেকে খৃঠাব্দ হিসাবে তা কার্যকারণ জানা যাবে কী ভাবে। যে রসে কাও পুট হচ্ছে, সেই মূল রসের বৈচিত্রাসাধন চলেছে শাধায় প্রশাধায় পাতায় ফলে ফুলে। কবির মূল জীবনানুভূতিই কোপাও ফুটে উঠছে কাব্যে, কোপাও স্করে, কোপাও চিত্রে; কখনো বুদ্ধির প্রথরতায় তীক্ষ হয়ে উঠছে, কখনো জ্ঞানের সাধনায় উদ্বুদ্ধ করেছে, কোপাও পল্লীর ভূমিকায় সার্থক হচ্ছে। 'আলাপাচারা রবীন্দ্রনাপে' কবি নিজেই বলছেন সামান্য গভীর শ্লেহলেহনের মতো তুচ্ছ ঘটনাও পরে মধুর গভীর কাব্যে উদ্পত হয়েছে, চেনা শক্ত বটে তবু চেনা যায়।

বাগাচরণ বন্দ্র পুব কড়া ম্যানেজার। তারিণী শিকদার (কর্মকার) জনিদার রবীক্রনাথের প্রজা। তারিণী শিকদার নাকি এমন কিছু করেছিল যাতে বহু প্রজার সামনে জমিদার সরকারের সামনে খুব অপমানিত হয়েছিল। অতএব শাসন্ধানিকা-বেগে ছুটে এল তারিণীর উপর; তারিণী ছুটে এসে পড়ল রবীক্রনাথের কাছে। জনিদার রবীক্রনাথ ম্যানেজার-আমীনদের ডেকে ভংগনা করে গতর্ক করে দিলেন। তাঁর বক্তব্য হল জমিদার এবং কর্মচারীদের সেমন মান আছে, তেমনি মান-সম্বন আছে প্রজার। প্রজা বোকা হলেও তাকে বুঝিয়ে দিতে হবে, বুঝিয়ে দেবার দানিম্ব কর্মচারীদের প্রজার মানসে কোন আঘাত করা চলবেনা, তাতে জনিদারেরই অপমান।

জমিদার রবীক্রনাথ ধূ ধূ প্রান্তরের মধ্য দিয়ে চলেছেন। ফান্তন-চৈত্রমাসের দুপুর-বেলা। দূর থেকে কেথেন ছুটে আসছে মাঠের মধ্য দিয়ে হোঁচট খেতে খেতে, আর বলছে পাল্লী ধামাও। পাল্লীর বেহারা চলেইছে, থামছে না, লোকটিও পিছন পিছন ছুটছে। অবশেষে রবীক্রনাথের ভকুমে পাল্লী থামল, লোকটিও ছুটে এসে দাঁড়াল। তারপর কাপড়ের খুট থেকে একটা টাকাবের করে বিনীতভাবে নজরানা রাগল। বিস্মিত রবীক্রনাথ ফেরৎ দিতে গেলেন, কিন্তু অপমান-অভিমানের নালিশ কঠে নিয়ে লোকটি প্রধান সেরে চলে গেল। রবীক্রনাথ বিহ্বল চিত্তে তার দিকে চেয়ে রইলেন।

রসিক পেয়াদা নিজেকে ত্রিনাথের সেবক বলে মনে করত; অনেক সময় সায়াসীর বেশে থাকত আর ত্রিনাথের গান করত। একদিন রবীজ্রনাথের নজর পড়ল তার উপর; কাছে ডেকে জিজ্ঞাসা করলেন দুএকটি কথা। রসিক এই অভাবনীয় ঘটনায় উৎসাহ পেয়ে অনর্গল কথা বলে চলল, তার ঘরসংসারের কথা, তার সাকুর-ভিজর কথা আরে। কত কী। অবশেষে তার গ্রাম্য চঙে ত্রিনাথের গান শুনিয়ে তবে ছাঙ্ল। রবীজ্রনাথ আদৌ বিরক্ত হলেন না, বরং মনোমোগ দিয়ে তার গান শুনলেন, অনেকক্ষণ ধরে শুনলেন। তার গানের পিছনে প্রাণটাকে যেন অনুত্র করলেন এবং যাতে তার অভাবের চাপে গান না থামে তার জন্য ভাল জমি কিছু তাকে ধান করলেন।

একদিন কালিম্পং পাহাড়ে কবির কাছে এসেছিলেন কয়েক-জন মহিলা। তাঁরা সকলেই গৃহিনী, একখা-সেকথার পর আরম্ভ হয়ে গেল তরকারি রানার কথা—বড়ি, সজনের জাঁটা, স্বজ্ঞ প্রভৃতি। কখন কী ভাবে যে এ-সব কথা এসে পড়ল বোঝা গেলনা প্রবন্ধ-লেখক সেগানে সমস্তক্ষণই উপস্থিত ছিলেন। রবীন্দ্রনাথ সোৎসাহে রন্ধন-বর্ণনা শুনছেন, শুধু শুনছেন না, নিজেও মাঝে মাঝে যোগ দিচ্ছেন।

এই রকম ঘটনা দু-চারটে নয়, বহু। এগুলি কবি-প্রতিভা-দীপ্ত রবীক্রনাণকে নিকট করে তোলে, ঘরোয়া জীবনের মধ্যে তাঁর স্বভাবের কিছুটা আলোকিত হয়। যারা কাছে আসে তারা তাঁকে নিকট করে পায়, আর রবীন্দ্রনাথ লাভ करतन এই गव छ। है-भारते। घतनात मरना विराध महि, जन-জীবনের অনুভৃতি। বোকা তারিনী শিকদার, নিরীহ সরল-বিশ্বাসী প্রজার নজরানা, রাসকের গ্রান্য ভক্তি-সঞ্চীত, মহিলাদের স্বামীপত্রদের পরিতৃপ্ত করে খাওয়াবার আকাজ্ফা, কিছুই তাঁর কাছে তুচ্ছ নয় ; প্রতিটি ঘটনাই বাতায়নের মতো খুলে ধরেছে তাঁর সামনে বিরাট প্রাণ-প্রবাহ, গভীর গ্রামীন জীবন-সংস্কৃতি। (कार्ता घोना , ठाँव गरन थकक श्रांत अठख श्रांत अर्रान : गर्व-গুলি মিলে পূর্বপরিচিত গ্রামীনতার একটি সামগ্রিক রূপ-স্টে করেছিল তাঁর কল্পনায়। এতি মধুর যে কল্পনা, অতি ব্যাপক সে কল্পনা। এদের প্রতি, তারিণী-রিসক-নিরীহদের প্রতি তাঁর মনে জাগে শ্রদ্ধার ভাব, বড় লোকের দয়ার ভাব নয়, একটা ব্যক্তি-নিরপেক্ষ সত্য যেন প্রতিভাত হয়, কোনো ব্যক্তিগত ভাবাবেগ নয়। ছিন্নপত্রে ( ৯৬ ) তিনি লিখছেন, 'এদের উপর যে আমার কতথানি শ্রদ্ধা হয়, আপনার চেয়ে যে এদের কতথানি जान भरन इस, जा अता जारन ना। अरमत मसा कतराज शिला অপুমান করা হয়, অতএব এদের নিজেদের শক্তিতেই প্রতিষ্ঠিত করতে হবে। এই হল তাঁর বিশ্বাস। তিনি বললেন মুক্তুমির ভিতরই থাকে মরু-উদ্যানের রসশক্তি। যাদের উদ্দেশে তিনি ছিন্নপত্তে শ্রদ্ধা জ্ঞাপন করলেন, তাদের মধ্যেই গ্রোপন আছে মহৎ শক্তি। প্রয়োজন উধু সেইটুকু আবিষ্কারের এবং সেইওলি সমবায়ের শক্তিতে পরিণত করার—এ চিন্তা তিনি প্রকাশ করেছেন বহুবার, শ্রীনিকেতনের শিল্পভাগ্রারের ( কলিকাতায়) উদ্বোধনের সময় ভাষণে পুনরুক্তি করেছিলেন তিনি; তখন জোর দিয়েছেন এদের নিজেদের শক্তির উপর, এদের সমবায়ের উপর। এ-বিশ্বাসের মূলে ছিল রবীন্দ্রনাথের শ্রদ্ধার গভীর মনোভাব ; কর্মক্ষেত্রে প্রতিফলিত হল খ্রীনিকেতনের কর্মসূচীর মধ্যে---সমবায় স্বাস্থ্যকেন্দ্র, স্থাবায় শিল্পকেন্দ্র, স্থাবায় ঋণ-গ্রহণ সমিতি, শিল্পভ্ৰন, পল্লী-মহিলা-সূচীশিল্প সম্বায় জাতীয় বহু কর্মোদ্যোগ। তাঁর সাংস্কৃতিক কেন্দ্র তো অর্থনৈতিক প্রচেষ্টা থেকে দূরে থাকলে পার্থ হবে, তিনি তো বলেইছেন। শ্রীনিকেতনের উদ্যামে যেমন রূপ নিল তাঁর এদা তাঁর বিশ্বাস, তেমনি ছাত্র-কর্মীদের কঠে শোনা গেল গান 'সব কাজে হাত লাগাই মোর।' 'থামর। চাষ করি আনন্দে' 'সঙ্কোচের বিহ্নলতা । 'ওরে নৃতন যুগের ভোরে' আরে। কত। এদের অপমানে ফেলে রাখলে শেয়ে অপমানে খতে হবে তাদের স্বার স্মান--এই প্রচণ্ড স্তর্ক বাণী উচ্চারিত হল ছন্দে ছন্দে। সেই যে 'আলাপচারী রবীন্দ্রনাণ'-এ আছে তিনি বলেছিলেন যে ছোট্ট তুচ্ছ ঘটনাই অনেক সময় ফসল হয়ে ফলেছিল তাঁর সাহিত্যে, এ তোঁ তাই। ক্ষি-কারণ সম্বন্ধ নয়, মূল অনভূতির বিচিত্র প্রকাশের কথা—কোথাও গানে-কবিতায়, কোণাও কর্ম-मही-श्रन्य ।

রসিকের গ্রাম্য ভক্তি-সঙ্গীত মনোযোগ দিয়ে শোনা রবীন্দ্রনাথের কোনো বিচ্ছিন্ন ঘটনা নয়। তিনি অঞাতপ্রায় লালন
ফকিরের গানের জন্য কত অনুসন্ধান করেছেন, বাউলকে সম্মানে
ডেকে এনেছেন, পল্লীর গানকে সম্দরে আহ্বান জানিয়েছেন
খ্রীনিকেতনে। তাইতো দেখা যায় তাঁর বিশ্বভারতীতে তাঁর
নিজের গান আছে, বেদমন্ত্র উচ্চারিত হয়, আবার অপূর্ণ অমাজিত

শব্দের লোকগীতিও সমাদৃত। এীনিকেওনের লোকশিক্ষার প্রয়াসে স্থানীয় কবি মন্ত্রী অভিনেতা কথকদের মধোচিত মর্যাদা ও স্বীকৃতি দানের যে ব্যবস্থা ছিল এবং অনেকথানি এখনো আছে, তার মূলে কোনো ধেয়াল নেই, আছে যা একান্ত আমাদের সর্বজনের তাকে উপলব্ধির মহৎ সাফল্য। 'লোকসাহিত্য' গ্রন্থে তিনি ছড়া গান কথা আকারে যে গ্রাম্য সাহিত্য আছে সে সম্পর্কে বলেছেন `....তাহাকে কাব্য হিসাবে গ্রহণ করিতে গেলে তাহার স**ঙ্গে** , भएक गरन गरन भगन्य धीम भगन्य लोकोनगरक जलाहेया नहेया পাঠ করিতে হয়—তাহারাই ইহার ভাঙ্গা ছন্দ এবং অপূর্ণ মিলকে অর্থে ও প্রাণে ভরাট করিয়া ভোলে। গ্রাম্য সাহিত্যের হর-গৌরী কথা সম্পর্কে বলছেন 'সেই হরগৌরী কথায় আমাদের ताःना (म**ে**न्द्र এको। नएछ। भूर्यत्र कथा चार्छ। ' एउटन्डनारमा ছড়া'য় কোনো ছড়ার কথা বলিতে থিয়ে মহাক্বি কালিদাসের ্লোক উদ্ধৃত করেছেন! সামান্য ত্রুচ্ছে, এমন কি ৬দ্র আসরে অচল হয়ে আসতে যে-সব ঢড়া গান কথা, তাকেই এত গভীর ভাবে পেয়েছেন বলেই তাঁর কর্মসাধনায় তাদের স্থান স্বায়ী হয়ে রয়েছে খ্রীনিকেতনের লোকশিক্ষাবিস্থারে, আর প্রবেশ করেছে সাহিত্যের আসবে, তাঁর অনেক গানে নেলেছে গ্রামীন ভাবের সরল রস।

শিশুদের প্রতি তাঁর ভালবাসা স্কবিখ্যাত। দেখেছেন তিনি আগ্রহভরে স্নেছের বিশ্বাসের চোখে। দেখেছেন তাদের পীড়া, আর কিয়ে তাদেব আনন। তাদের পীড়া দেখে মনে হয়েছে 'ছোটো ছেলের। কী অসহায়।' তাদের উপর পীড়ন দেখলে 'হঠাৎ মানুমের যেন একটা Ideal' এর **উপর** আঘাত লাগে।' ( ছিন্নপত্র ২০ ) ছীবনের অনুভতি অভিজ্ঞতা Ideal একদিকে 'শিশু' 'শিশু ভোলানাগ' 'ছড়ার ছবি' ইত্যাদি স্ষ্টি করল ; অন্যদিকে শিশুদেব 'পাঠ ভবন' শিক্ষাক্ষেত্র' স্কষ্ট হল শাস্থিনিকেতনে ঐনিকেতনে ছেলে-মেয়েদের মুক্ত পরিবেশে ধ্রেহের শাসনে সংযমে শিক্ষা দেবার জন্যে। শুধু তাই নয়, धीरम धीरम कमीता পেलिन छोहे छोहे छात भारतरात्व ऋलित খাঁচা থেকে মুজ বাতাসে ছানিয়ে খেলিয়ে গান-গাইয়ে তথ্য-সংগ্ৰহ করিয়ে সমবেত ভাবে কাজ করিয়ে সুসংগত শিক্ষার ব্যবস্থা कतरा । एएलरारशरमत धरे यन निष्ठित शिकात मलर्क नला হল বিতীবলিক এদের প্রধান কেন্দ্র হল খ্রীনিকেতন। এদের গান হ'ল 'একস্ত্রে বাঁধা থাচি' 'সব কাজে হাত লাগাই মোরা' আবে। বহু। আব-একটি গান বোৰহয় এদের উপযুক্ত 'আমরা লক্ষ্যীছাড়ার দল'!

রবীন্দ্রনাথ যে সামগ্রিক জীবনানুভূতি লাভ করেছিলেন তা বড় মধুর ও বিরাট। কিন্তু জীবনের দুঃধ দারিদ্রা দুর্বলতা গ্লানি তাঁর নজবের বাইরে পেকে যায় নি। তিনি ডোট তুট্ছে ঘটনার মধ্য দিয়ে যে বিরাট্ সংস্কৃতি ও জীবনের আভাষ লাভ করেছিলেন, তার মধ্যে দারিদ্রা দুর্বলতা। গ্লানি নিতান্তই বেস্তরে। বেছল অশোভন কর্কশ নিষ্ঠুর অসংগতি বলে মনে হয়েছিল। যে পরিপূর্ণ জীবন হবির কল্পনা তাঁর চিত্তে স্পষ্ট হয়েছিল তার মধ্যে ওওলির অস্তিম বস্থা। তিনি কবি, তাঁর কবি-চিত্ত পরিপূর্ণতা'-কে ভালবাসতে, পরিপূর্ণতার ব্যাঘাত যা কিছু সবই তাঁর কবি-চিত্তে অসহ্য পীড়ার স্বষ্টি করত। এ কথা তিনি সংক্ষেপে বলেছেন আলাপ-আলোচনার মধ্যে—(আলাপচারী রবীন্দ্রনাথ)। দারিদ্রা-গ্লানি তাঁর পরিপূর্ণতার ব্যাঘাত, অতএব এগুলি দূর করার কাড়ে তাঁকে হাত দিতে হল, তিনি দূরে খাকতে পারলেন না।

তিনি সাহিত্যে পানে ভাষণে তাঁর কাজ শেষ করতে পারেন নি, তাঁর নিজের জীবনে নিজের পরিপূর্ণতার প্রেরণায় হাতে-নাতে কাজ গুরু করতে হল, প্রতিষ্ঠান পড়তে হল। 'কাজ তাঁর স্টি-ধর্মকে পরিপূর্ণতার আনন্দ দান করেছিল। কাজ করার আনন্দ তাঁকে পেয়ে ধগেছিল; তিনি ছিন্নপত্রে (১৪৭) লিখছেন, 'যত বিচিত্র রকমের কাজ হাতে নিচ্ছি ততই কাজ জিনিসানার পরে আমার শ্রদ্ধা বাড়ছে। কাজের মধ্য দিয়েই জিনিস চিনি, মানুষ চিনি, বৃহৎ কর্মক্ষেত্রে সত্যের সঙ্গে মুখোমুপি পরিচয় ঘটে।' সভাকে মুখোমুপি পেতে গেলে কাছের প্রথামুপি পরিচয় ঘটে। কবি গানের ভিতর দিয়ে ভুবনকে সভাকে নিকট করে প্রেয়েছন, আবার কাজের মধ্যেওন, তাবার কাজের মধ্যেওন, স্বিপ্রণিতা ঘটল সাহিত্য, স্তর, চিত্র এবং কাজের স্পণতিতে।

শ্রীনিকেতন ও শান্তিনিকেতন যেমন পরম্পরকে পরিপূর্ণতা দান করেছে, তেমনি কবির কর্মসাধনা তাঁর কাবা, সঙ্গীত, স্তর, প্রবন্ধ ভাষণ, চিত্রাঙ্কন প্রভৃতি বিচিত্র স্কৃষ্টিকে পরিপূর্ণতা দান করেছে। তাঁর কর্মসাধনা কবির সামগ্রিক স্কৃষ্টি-ধর্মেরই আর এক দিক। এদিকাটি বিশেষ করে বুঝে না দেখলে রবীক্রনাথকে শতবার্ষিক উৎসবেও পণ্ডিত সত্যের মত ভুল করে দেখা হবে। কর্মসাধনার দিকটি উপেক্ষা করলে বা লঘু করলে দেশের ক্ষতি হবে, কারণ পণ্ডিত সত্য নিয়েবেশী দূর অগ্রসর হওয়া যায় না। ক্ষতির দিকটা যেমন, কবিকে সমগ্রভাবে না দেখলে তাঁর প্রতি অবিচার করার সম্ভাবনাও তেমন। তাঁর সাহিত্যের উজ্জ্বল্যে মন যেন আংশিকভাবে বিহল হয়ে না প্রত

:0:

#### গুরু দেব

যে স্বপু দেবে আমরা বিভোব হযেছি তাহা ভবু স্বাধীন ভারতের স্বপু নয়। আমরা চাই ন্যায় ও সাম্যের উপন প্রতিষ্ঠিত এক স্বাধীন রাষ্ট্র আমবা চাই এক নূতন সমাজ ও এক বাটু যাব মধ্যে মুর্ভ হয়ে উঠুৰে মানব জীবনের এেঠ ও পবিত্রতম আদর্শগুলি।

ওক্দেন ! আপনি বিশুমানবের শাশু একঠে আমাদের স্বস্তোধিত জাতির আশা-আকাজ্ঞাকে রূপ দিয়েছেন। আপনি চিনকাল মৃত্যুক্তমী যৌবন-শক্তির বানী শুনিয়ে আস্ছেন। আপনি শুধু কাব্যের বা শিশ্পকাল রচ্মিতা নন। আপনার জীবনে কাব্য ও শিশ্পকাল রূপ-পরিএই করেছে। আপনি বিশুক্ষি। আমাদেব স্ব…্র মূর্ত হতে চলেছে দেখে যে সমস্ত কথা, যে সমস্ত চিন্তা, যে সমস্ত ভাষ আজ আমাদের অন্তরে তরপ্রায়িত হয়ে উঠেছে—তা আপনি সেমন উপলব্ধি করবেন, তেমনটি আব কে করবে ? যে শুভ অনুষ্ঠানের জন্য পাজ আমবা সম্বেত হয়েছি তার হোতা আপনি ব্যতীত আর হে হতে পাবনে ?

ওঞ্দেব ! আজিকার এই জাতীয় যজে আমবা আনপাকে পৌরোহিতোব পদে বরণ করে ধন্য হচ্ছি। আপনার পবিত্র করকমনের দ্বাবা 'মহাজাতি-সদনে'র ভিঙি স্থাপনা করুন ! যে ধমস্ত কলানে প্রচেষ্টাব ফলে ব্যক্তি ও জাতিমুক্ত জীবনের আশ্বাদ পাবে এবং ব্যক্তিব ও জাতির স্বাদ্ধীন উন্নতি সাধিত হবে—এই পৃহ তারই জীবনকেন্দ্র হয়ে, 'মহাজাতি সদন' নাম পার্থক করে তুলুক—এই আশীবাদ আপনি করুন। এই আশীবাদ করুন যেন আমরা অবিরাম গতিতে আমাদেব সংগ্রাম পথে এইসন হয়ে ভাবতেব স্বাধীনতা অর্জন কবি এবং মহাজাতিব সাধনাকে সকলা বক্ষমে সাঞ্চামতিত ও জয়মুক্ত কবে তুলি।



ধ্দুলিছ তার পাখার পেল কণকালের ছল উড়ে পিয়ে কুরিয়েই পেল গেই তারি আনন্দ। —ম্ফুলিছ

জনিকা লিখতে থিয়ে বনীক্রনাথ যথন জনিকের থান থেয়ে উঠেছিলেন, তার সমকালীন পাঠক নিশ্চয়ই স্বাচ্ছণ্য নোষ করেনি। কেননা, শতাব্দীর গীতি-কবিতার বৃহদংশই ছিলো নীতি-কবিতার স্থমস্থা নামান্তর, এবং হেম-নবীনের সঞ্চোহ তথনও বাংলা কবিতার পাঠকের আদরের সামগ্রী, রোমন্থনের উপকরণ। মনে রাখতে হবে, 'জনিকার' লিরিকওচ্ছে ১৯০০ খ্রীষ্টান্দে রচিত ধ্যেছে এবং রচনাকালের প্রায় ব্যামান বছর পরেও রবীক্রনাথকে জনৈক কবিতা-পাঠকের কাছে সেই প্রসঞ্জে জনাবন্দী দিতে হয়েছেঃ

'কাৰ্যের একটা বিভাগ থাছে যা গানের সহজাতীয়। সেখানে ভাগা কোনো নিদিই অর্প জাপন করেনা, একটা যায়া রচনা করে, যে মাধা ফান্তন মাধ্যের দিজিও হাওয়াধ, যে যায়া শর্ব ঋতুতে সূর্যান্তকালের মেঘ-পুঞে। মনকে বাঙ্কিয়ে তোলে; এমন কোনো কপা বলেনা যাকে বিশ্বেষণ করা সম্ভব।

এছ লৈ উনিশ-শতকের কাব্যামোদীর কাচে এইনিরপেক্ষ লিরিকের নিজের কাডেই এ এক আশ্চর্য আবিকার। রবীঞ্চনাথ উনবিংশ শতান্দীর ক্রিক্লের মধ্যে বিহারীলালকে বর্ণমাল্য দিয়েছিলেন. একথা ঠিক: কিন্ত সেই বিহারীলালের কবিতা—অপ্পষ্টতার নাম্প্রিজড়িও ছওয়া সত্ত্বে-এর্থনিরপেক্ষ নয়। খিতীয়ত, রোমান্টিক ও ভিক্টোরীয় উত্তরাধিকারে পরিপুট রবীক্রনাথের गग भीर्धकाल क्रांत-- अगग कि. 'क्रांशिका' तहनात श्रात्व वितारि একটা সময় ছড়ে- কবিতায় বক্তবা ও বাচ্যার্গের, উদ্দেশ্য ও তাৎপর্যের উল্লেখযোগ্য ভূমিকাটিকে অম্বীকার করতে পারেনি। তাই বল্ডি, 'কণিকা' রচনার উপলক্ষেটে রবীক্রনাথ স্বপ্রথম নিজেকে আরেক ভঙ্গিতে দেখবার অভিপ্রায় পোষণ করেছিলেন, তার পূর্বে নয়। অর্থাৎ, কবিতার ক্ষেত্রে অর্থ সর্বেস্বা না হয়ে মিতাচারী ছোক, রসরহসোর খানুকুলো নিবেদিত হোক— সরচিত কবিতার মৃত্রে তিনি এরকম একটি এঘণা করেছিলেন 'ক্ষপিকা'র যুগেই।

আপাতত ভুললে চর'ব না, 'কণিকা গ্রন্থাকারে বেরিয়েছে কণিকার মাত্র এক বছর আগে অর্থাৎ ১৮৯৯ বীটাকো। কণিকার পদ্যগুলি সারার্থ-দীপিকা, রৌদ্রস্বাচ্ছ, প্রজ্ঞাদৃপ্ত—এই সমস্ত

### রবান্ধনাথের সুক্তি-কবিতা

সলোকরঞ্জন দাশগুপু

ওণানলী মনে বেধেও একপা বলতে আছ কোনো দ্বিধা নেই, 'কণিকা'ৰ মধ্যে ঠিক-ঠিক কবিতার সংখ্যা আঙুলে ওণে বলা যায়। 'কণিকা'ৰ 'প্রকাৰভেদ' কি 'আকাজ্কা' বড়ো জোর মুবুদ্দনেৰ 'রধাল ও প্রপ্লতিকা'ৰ ধড়ে একই নিক্ষে তুলনীয়, নির্মাণ্ড, কবি দেখানে শেষ পংজিতে চোপে আঙুল দিনে দেখান 'এই উপদেশ কবি দিলা এ কৌশলো।' এটাও বিবেচা, 'কণিকা'ৰ পদ্যওলিৰ বাক্সংখ্য অপেকাক্ত আৰো বেশি। এবং সংক্ছে নেই, কণিকাকে ববীজনাথ নিজেই হয়তো ও্যুমান্ত কবিতা হিসেবে দ্যাপেন নি, সভরাং কবিতার পক্ষে উপযোগী প্রধানন অথবা কৌশলী পদ্ধতি প্রযোগের প্রয়োজনও অনুভ্র ক্রেন নি। ফলত, 'কণিকা'ৰ দ্বিপদী-চৌপদী, ষ্ট্পদী কিদশপি জির অবিকাংশ রচনাক্ণা-ই ম্যুতিবার্য স্ভাগিত'র প্রযায়ভুক্ত। এদের didactic এপে স্মুক্তিকণামুত বল্লেও অন্যায় হবে না।

'বলাকা ব কবিতাবলার অর্থ জানতে উৎসক এক সম্বেত গোড়বেইনীকে রবীন্দ্রাথ কবিতাগুলির কোনো মানে না ক'রে শুধু আবৃত্তি ক'রে শুনিযেছিলেন, এ ঘটনা আজ ধ্বারই জানা। 'বলাকা বচনার সময় ববীক্রনাথ কাব্যের অর্থ প্রপ্রেক কোন্ ধারণা পোষ্ণ করেছিলেন, পেই সম্থে রচিত ফান্তনী নাটকের একটি সংলাপ থেকে সেক্থা বোঝা ধ্যুছ হবে :

দাদা। আমাকে দৰকাৰ আছে না কি।
আছে।
দাদা। আমাৰ চৌপদী —
চক্ৰমাৰ। তৌমাৰ চৌপদীকে আমৰা এমনি ৰাজিমে দেব যে তাৰ এই
আছে কিনা ৰোকা দাম হৰে।
স্বতৰাং অই না ধাৰণো মান্বেৰ যে দাম হম তৌমাৰ তাই হৰে।
অইবং অই না ধাৰণো মান্বেৰ যে দাম হম তৌমাৰ তাই হৰে।
অইবং আইবে লোকে বলৰে অবোৰ।
কাজিৰ তৌমাকে বলৰে অবোৰ।
কাজিৰ বলকৈ অবিধিক।
বাইবেৰ লোক বলৰে অন্বৰ্ধক।
বাইবেৰ লোক বলৰে এছত।
চক্ৰমাৰ। আমন্ত্ৰিমাৰ মাধাৰ প্ৰাৰ্থৰ প্লবেৰ মুক্ট।

দেখা যাচ্ছে, এমন চৌপদীও লেখা সন্তব যাৰ মধ্যে অৰ্থ অপনা সারাংশের উপস্থিতি অনিবাৰ্য নয়। বরং, সেই চৌপদী অর্থের আতিশ্যা এখনা সারাংশের প্রাদৃতীৰ না থাকা সঞ্জে কবিতার লক্ষণযুক্ত হতে পারে, এবং সেই মতুন চৌপদীর রচয়িতাকে নব প্রবের মৃক্ট প্রান্যে সম্ভব।

এই পিনিবভিত কাব্য-জিজ্ঞাস। রবীন্দ্রনাথের কাল্যে যে সঙ্গ্লে-সঙ্গেই প্রতিফলিত হলো, সেক্থা বললে ভাল হবে। কিন্তু তাঁব সেই প্রয়াথেব বিশেষ এক বরনের রচনাতেই এ পরিবর্তন স্রাভাসিত হয়ে উঠলো। 'কণিকা'র কবিতা স্বনুবাদ করতে গিয়ে একটি চৌপদী কিরকন রূপান্তর লাভ করলো, পাশাপাশি দুটি উদাহরণ রাধনে সেকখা বোঝা সহজ হবে:

> ফুল কহে ফুকারিয়া, ফল, ওরে ফল, কত দূরে রয়েছিদ বল্ নোরে বল্। ফল কহে, মহাশয়, ফেন হাঁকাহাঁকি, তোমারি অন্তরে আমি নিরম্বর থাকি।

> > -- एन अ एन

"How far are you from me, O Fruit?"
"I am hidden in your heart, O Flower".
-Stray Birds, 86.

ষিতীয় কবিতায় যে-ইন্সিতধমিতা সঞ্চাবিত হলো, সোচি প্রথম উৎফলনে ছিলো না। আবান, নাংলা বিপদীতেও ঐ ইন্সিত-বঙ্কিমা সঞ্চার করা যে আসায় হয়ে এলো, স্ফুলিম্পেন একটি কবিতা উদ্ধৃত করলেই আমরা তা দেখতে পানো:

> कुष्ट्रस्य (भीठा कुष्ट्रस्य अनुगारन मनुन्य १८४ तुकार करलन थीरन)

এখানেও যে একটি ভাবার্থ নেই, তা নয়। কিন্তু সেই ভাবার্থ কবিতার কোরকটিকে আক্রমণ করেনি, স্থতরাং এখানে যে-রস পাচ্ছি সেটি কাব্যরস।

Stray Birds এর প্রথম সংস্করণ বেরিয়েছে ১৯১৭-তে। এর উৎসর্গপত্র এ-দূত্রে একান্ত উল্লেখযোগ্যঃ

To T. Hara of Yokohama

উৎসর্গ যাঁকে কর। হয়েছে, তাঁর জীবন সম্পর্কে কোনে। তথ্য যদি পাঠক না-ও জানেন, এটুকু নিশ্চয় লক্ষ্য করবেন, তিনি জাপানবাসী। জাপানের কবিতার আয়তনসংয্ম যে রবীক্রনাথকে ক্রমশই আকর্ষণ করছিলো, নিমে উদ্ধৃত বিবরনী তার প্রমাণঃ

"সেপ্টেম্বর (১৯২১) মাসের রাত্রিবেলা রবীক্রনাপ ক্ষেকটি ক্লাস্থানিষ্টেলেন জাপানী কবিতা পড়াবার জন্য। ডিট্স লঠনের আলোয় ব'সে পড়াতেন ছাতের ঝোলা হাওরায়। আমরা মোট দশ বারো জনের বেশি নয়, ওাকে ঘিরে ব'সে মেতাম। জাপানী 'হাইকাই' নামক 'লিরিক রপ্রিপ্রাম' কবিকে বিশেষভাবে মুগ্ধ ক্রেভিল। ক্রিতাপ্তলি এক লাইন, দুলাইন, তিন লাইন বা চাব লাইনেব। তিনি এই ছাত্রীয় করিতা পড়ে এমনই বিস্মিত হয়েছিলেন যে তাব সে বিস্মায় তিনি আমালের মনে যতক্ষণ না সঞ্চারিত করতে পারছেন তভ্রুল। করেছিলেন মনে আছে। তিনি বল্লিজেন এই করিতার জন্ম নিতাপ্তই ক্লোভুহল থেকে, হুঠাং-কৌভুহলে, উদ্দেশমূলক নয়, একটি benevolent curiosity, কিন্তু ভারপর ভালর ছোয়া (করিতা ভুলিতেই লোগা) পাওয়া মাত্র তা profundity of sympathyতে, অর্থাৎ সেই কৌভূহলে একটি অতি গভীব সংবেদ্বে ক্রপাপ্রতিত।

য়েম্ন এক লাইনের হাইকাই--'গ্রান্ত বাহক চেবি ফুল দেখতে পায় না।'' --স্মৃতিচিত্রণ। পরিমল গোস্বামী।

রবীন্দ্রনাথের একটি হাইকাই এখানে তুলে দেওয়া যেতে পারে:

পথে হল দেরি, ঝরে গেল চেরি দিন বৃধা গেল, প্রিয়া। ওবুও তোমার কমা হাসি বৃহি দেখা দিল মাজেলিয়া।

---- রেখন

কিভাবে এই ধরনের লেখা শুক করলেন, রবীন্দ্রনাথ নিজেই তার ইতিহাস বলেছেন: 'এই লেখনগুলি শুরু হয়েছিল চীনে জাপানে। পাখায় কাগছে রুমালে কিছু লিখে দেবার জন্যে লোকের অনুরোধে এর উৎপত্তি। তারপরে ম্বদেশে ও অন্য দেশেও তাগিদ পেয়েছি।'

—রচনাবলী সংস্করণ, ভূমিকা।

#### বিশদ করে অন্যত্র আরো বলেছেন:

'ষধন চীনে জাপানে গিয়েছিলেন প্রায় প্রতিদিনই স্বাক্ষরলিপির দাবি মেটাতে হত। এমনি করে যখন-তখন পথে-ঘাটে যেখানে-সেখানে দু-চারনাইন কবিতা লেখা আমার অত্যাগ হয়ে গিয়েছিল। এই লেখাতে আমি আনন্দও পেতুম। দু-চারটি বাক্যের মধ্যে এক-একটি ভাবকে নিবিট্ট করে দিয়ে তার যে বাইল্যবজিত রূপ প্রকাশ পেত তা আমার কাছে বড়ো লেখার চেয়ে অনেক সময় আরো বেশি আদর পেয়েছে। আমার নিজেব বিশাস বড়ো বড়ো কবিতা পড়া আমাদের অত্যাস বলেই কবিতার আয়তন কম হলে তাকে কবিতা বলে উপলব্ধি করতে আমাদের বাবে। আমাদের দেশে পাঠকদের মধ্যে আয়তনেব উপাসক অনেক আছে— সাহিত্য সম্বন্ধেও তারা বলে, নাল্লে স্থেমন্তি—নাট্য সম্বন্ধেও তারা বলে, নাল্লে স্থেমন্তি—নাট্য সম্বন্ধেও তারা রাত্রি তিনটে পর্যন্ত অহিনয় দেখার ছারা টিকিট কেনার গার্থকতা বিচার করে।'—প্রবাসী, কাতিক সংখ্যা, ১৩৩৫

তাহলে, ববীক্রনাথ এই কবিতাবলীতে ভাবকে নিবিষ্ট করবার কথা বলেছেন, বিবৃত করার উপর জোর দেন নি। এবং স্বাক্ষর-কবিতা ব'লে এগুলির কাব্যমূল্য সম্বন্ধে যে আদৌ অনাস্থা পোমণ করেন নি, তা থেকে একথা মনে করা সম্ভব, উপাদ্য্য পূর্বে রবীক্রনাথের কবিতা-রচনার ক্ষেত্রে এই স্বাক্ষর-কবিতাগুলি একটা পরোক্ষ অপচ সক্রিয় প্রভাব বিস্তার করেছে। এডগার অ্যালান পোর মতো একান্ত এবং একাপ্রভাবে ছোটো কবিতার পক্ষ অবলম্বন করা রবীক্রনাথের পক্ষে অসম্ভব ছিলো। কিন্তু 'শেম দিকে' দীর্ঘ কবিতা রচনার প্রতি তাঁর একটা সচেতন বিমুখতা এসে গিয়েছিল। তাঁর একাধিক কবিতায় তথন সূক্তির সংহতি এসেছে। একটি কবিতা:

আমার ছুটি আগতে কাছে সকল ছুটিব শেষ, ছবি একটি জাগছে মনে—ছুটির মহাদেশ। আকাশ আছে স্তব্ধ সেগাম, একটি স্থবের বারা অগীম নীব্রতার কানে বাজাচ্ছে একতারা।

––চুটি, গেঁজ্ডি।

একটি চিত্রকল্প এখানে আঁকা হয়েছে এবং সেই মুহূর্তেই কবিতাটিরও সমাপ্তি। এতটুকু অতিরেক নেই, অপচ একটি ভাবগ্রাম কি এখানে অসম্পূর্ণ রয়ে গেছে ?

রবীন্দ্রনাথের ভাষায়, 'অণিমাসিদ্ধি' এই ধরনের কবিতা চারিত্র্য গুণ। রবীন্দ্রকাব্যের সায়াহ্মপর্যায়ে এই অনিমাসিদ্ধি এপেছিলো। স্বাক্ষর-কবিতাগুলি প্রথমে বাহিরের তাগিদে লেখা হলেও অবিলম্বে কবির আনন্দের অনুশীলনে পরিণত হয়েছিল। এবং সেই কারণেই এদের রবীন্দ্রকাব্যধারার মূল শরীরের পেকে বিচ্ছিন্ন করলে অন্যায় হবে। সূক্তির মধ্যে মে-জীবনবোধ আছে, এই কবিতাগুলির অধিকাংশেই তা আছে। প্রিয়্বদা দেবী এদের এক-একটি স্থ-সংস্কৃত মণির সক্ষে তুলনা করেছিলেন। এ তুলনা ম্বার্থণ। এগুলিকে আমরা সূক্তিক্বিতা বলতে পারি। এই সূক্তি-কবিতাগুলি রক্তমণির মতোই দীপ্যান্ন।

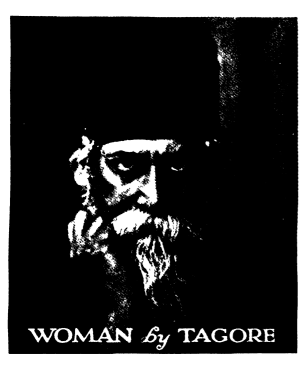


SELF PORTRAI

by Tarere

অ; গ্লচিত্র

- বব ক্রাপ



মাকিন মাসিক পত্র MENTOR-এ মে ১৯২১ সংপ্যায় প্রকাশিত প্রভেদপট

Portrait Study of Tagore in popular American Monthly MENTOR - MAY - 1921

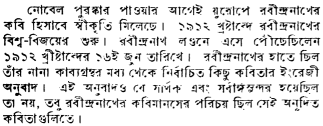


প্রাক -- স্বাসিত মার হালার

A PLAQUE By Asit Halder

### (मर्म (मर्म त्रवीस्वाय

ভবানী মুখোপাধাায়



সেই বছর পয়ল। জুলাই তারিপে, অর্থাৎ লণ্ডনে পৌছনোর একপক্ষ কালের মধ্যেই শিল্পী উইলিয়াম রপেনস্টাইন তাঁর বন্ধু জর্জ বার্নাড শ'কে যে চিঠিগানি লিপেছিলেন তা বিশেষ উল্লেখ-যোগ্য। এই চিঠিতে রপেনস্টাইন তথা বিদগ্ধ ইংলণ্ডেন দৃষ্টিতে রবীন্দ্রনাপের পরিচয় পাওয়া যাবেঃ

....আমার একাও বাসন। তুনি এসে রবীক্রনাপ ঠাকুরকে দেখে যাও। একদিন এসে তাঁর সজে আলাপ করে যাও। বাংলার সাহিত্য, শিল্প, শিক্ষা, পজা, শর্ম, আভিজাত্য, গণতপ্র প্রভৃতি স্বকিছুরই প্রতিনিধি এই রবীক্রনাপ। ভারতের আর কোন দূত যদি আমাদের পক্ষে দেখা না সভব হয় তাহকে এই একটি মানুষকে দেখেই ধারণা করা যাবে যে ভারতবর্ষ সার। বিশ্বের মধ্যে এক সার্থকতম দেশ।

রবীক্রনাপের সঙ্গে উইলিয়ান বংগনস্টাইনের পরিচয় এর কয়েক বছর আগে ভারতবর্ষে ঘটেছিল। রপেনস্টাইন এসেছিলেন অবনীক্রনাপের সঙ্গে দেখা করতে, সেই সূত্রে আলাপ। রবীক্রনাথ সেই যোগসূত্র বরেই লওনে পৌছে উইলিয়াম রপেনস্টাইনের সঙ্গে যোগাযোগ করলেন। কথাপ্রসঙ্গে একদিন কয়েকটি কবিতার অনুবাদ পাই করে শোনালেন রপেনস্টাইনকে। কবিতাওলি রপেনস্টাইনকে মুগ্ধ করল। তার কয়েকটি বেছে নিয়ে টাইপ করিয়ে রপেনস্টাইন তার যে সব বয়ুদের পাঠালেন তাঁদের মধ্যে ইয়েট্স্, স্টপ্রেচর্তিন্ কম্ ও বাছলা, উল্লেখযোগ্য। বলা বাছলা, সকলেই রবীক্রনাপের কবিতা তাঁদের ভাল লেগেছে। কবিও এই উৎসাহ ও প্রশন্তি লাভে প্রকিত হলেন।

রখেনস্টাইন এই অভাবনীয় উৎসাহ লক্ষ্য করে আনন্দিও হলেন এবং তাঁর বাসভবনে এক বৃহত্তম মজলিসের আয়োজন করলেন। এই সম্মেলনে আগত্তিত হয়ে উপস্থিত হলেন মে সিনক্ষেয়ার, ইভিলিন আগত্তিসিল, আর্নস্ট রিস্, ফক্স-স্টাংওয়েজ, চার্লসট্টেভেলিয়ান, এজরা পাউও, এলিস মেনেল, হেনরী নেভিনসন প্রভৃতি। সেদিনকার অধিবেশনে রবীজ্রনাথের কবিতা পাঠ করে শোনালেন উইলিয়াম বাটলার ইয়েট্স্। এই দিনই রবীজ্রন



নাথ সর্বপ্রথম দেপলেন চার্লস এন এজকে, তিনি তথন দিল্লীব সেণ্ট ষ্টাফেন্স কলেজে অধ্যাপনার কাজ নিয়েছেন।

ইংরেজী সংশ্বরণ 'গীতাগুলি'র মোট ১০০টি কবিতার ৫১টি 'গীতাগুলি'র, ১৭টি 'গীতিমাল্যে'র ১৬টি 'নৈবেদ্য'র, ১১টি 'বেয়া'র, ৩টি 'শিশু'র, আর বাকিগুলি 'চৈতালী', 'সমরণ', 'কুরুনা', 'উৎস্গ', 'অচলায়ত্রন' পেকে একটি করে গৃহীত। ১৯১২ খ্রীষ্টাব্দের প্যলা নভেষর এই কাব্যগুর প্রকাশিত হয়।

"Gitanjali (Song Offerings) A collection of prose translations made by the author from the Bengali—with an Introduction by W. B. Yeats: Printed at the Chiswick Press for the India Society" ইংরেজী গীতাঞ্জলির এই টাইটেল পেজ। এই প্রস্থের ৭৫০ খণ্ড মাত্র তাপা হয়, তার মধ্যে ২৫০ খানি সর্বসাধারণের মধ্যে বিক্রির ব্যবস্থা জিল।

এই প্রসঞ্চে রবীজনাপের নিজের কথা বিশেষভাবে উল্লেখনীয়। ববীজনাপ বলেতেনঃ বাংলা গীতাঞ্চলির কবিতা আপন মনে ইংরেজীতে তর্জনা করেছিল্ন। শরীর অস্তম্ব ছিল, আর কিছু করার ছিল না। কোনও দিন এওলি ছাপা ছবে এমন স্পর্বার কথা স্বপ্নেও ভাবিনি। তার কারণ প্রকাশযোগ্য ইংরেজীলেখার শক্তি আমাব নেই—এই ধারণাই আমার মনে বদ্ধমূল ছিল।

পাতাপান যপন কবি ইয়েনপের হাতে পড়ল তিনি একদিন রপেনস্টাইনের রাড়িতে অনেক ওলি ই রেজ সাহিত্যিক ও সাহিত্যক্ষজকে তার পেকে কিছু থাবৃতি করে শোনাধেন কলে নিমন্ত্রপ করেছিলেন। আনি মনের মধ্যে ভারী সন্ধুচিত হলেন। তার খুটি কারণ ছিল। নিতান্ত সাবাসিদে ধরণের দশবারো লাইনের কবিতা শুনিয়ে কোনদিন আনি কোন বাঙালী শ্রোতাকে যথেষ্ট তৃথি পেতে দেখিনি।....ইয়েন্য মেদিনকার সভায় পাঁচ-সাতটি মাত্র কবিতা একটির পর আর একটি শুনিয়ে পড়া শেষ করলেন। ইংরেজ শ্রোতার। নীরবে শুনলেন। নীরবে চলে গেলেন—দম্বর পালনের উপযুক্ত ধন্যবাদ পর্যন্ত আমাকে দিলেন না। সে রাত্রে নিতান্ত ভাজ্যিত হয়ে বাসায় ফিরে গেলান।

পরেব দিন চিঠি যাসতে লাগল। দেশান্তরে যে খ্যাতিলাভ করেছি তার অভাবনীয়তার বিষ্ময় সেই দিনই সম্পূর্ণভাবে যামাকে অভিতত করেছে।' (তীর্থংকর—দিলীপক্মার রায়। পঃ ১৩৮)

র্বীজ্ঞনাপ স্বাং শংশায়াচ্ছা, বাংলা কবিতার ইংরাজী ভর্জমা, কেমন হবে। কতটুকু বা পাওয়া ধাবে। যুরোপকে আকর্ষণ করবে বাংলাদেশের কবির এই স্বল্লায়তন কবিতা ? এই প্রশ্নের জ্বাব পাওয়া পেল ১৯১৩ খ্রীষ্টাব্দের মার্চ মাসে Fortnightly

> রবীক্র জন্ম শতবাধিকী স্মারক গ্রন্থ কলিকাতা মিউনিসিপ্যাল গেল্ডেট

Review নামক বিধ্যাত পত্রিকায় কবি এজর। পাউও-কৃত স্থাদীর্ঘ সমালোচনার। প্রবন্ধটি যখন প্রকাশিত হয়, তথনও কবি নোবেল পাইজে স্থানিত হন্দি, তাই এই প্রবন্ধটি বিশেষ মূল্যবান। এজর। পাউও লিখেছেনঃ

শ্রীযুক্ত রবী-দ্রনাথ ঠাকুবের কবিতা ওচ্ছের প্রকাশ (Gitanjali) প্রামার কাছে এক অবিস্মরণীয় ঘটনা। পাঠক হয়তে প্রমান বক্তব্য ঠিক বুঝবেন না, আমার বক্তব্য কবির কান্যে প্রমাণিত। এই কবিতা অতি ধীরে, শান্ত পরিবেশে ও উঁচু স্তরে পাঠ কনতে হবে। এই কবিতার অনুবাদক স্বয়ং স্করকার তাই সেই মহৎ শিল্পীর অভিব্যক্তি স্ক্রা স্ক্রীতের মাধ্যমে।

'মাসাধিক কাল কলি ইয়েট্সের ভবনে গিয়ে দেখেছিলাম এই মহাক্রির আগমনে তিনি চঞ্চল হয়ে উঠেছেন, এক করি আমাদের চেয়ে মহৎ ও বিবাট। কোপায় যে আমার বজর। শুরু করি তাই ভারতি। বাংলাদেশের জনসংখ্যা পাঁচ কোটি। প্রথম মছরে মনে হবে বেলগাড়ি আর প্রামোফোন দেশটাকে আচ্ছার করেছে। কিন্তু এই বাছা, এই দেশের অভঃসলিল। সংস্কৃতি আধৃনিক প্রভেসের সজে তুলনীয়। এই বাংলাদেশের মহাক্রি ও গীতিকার শ্রীযুক্ত ঠাকুর। ছাতীয় সঙ্গীতের রচ্যিতা, সেই প্রর 'লা-মার্গাই'-এর সঙ্গে তুলনা করা চলে। তাঁর 'সোনার বাংলা শুনলাম। সম্পূর্ণ প্রাচ্য স্বর, অপূর্ব তার মাদকতা, জনতাকে ম্পেশ করার শক্তি তার আছে। হালকা চালের গান, চঙ্টা ঘনিষ্ঠ এবং উদ্দীপনাময়। এই কথা উল্লেখ করার হেতু এই যে এত্যারা সহজেই বোঝা যাবে যে দাস্তে ব্রিভ মহাকাবোর ত্রিবিধ ওপ রবীজনাখ ঠাকুরের করায়ত্ত, যথা প্রেম দেশাম্বনোধ ও আয়ার-মুক্তি।

এজর। পাঁউও তাঁব শুদীর্ঘ প্রবন্ধ ববীন্দ্রনাথ, ববীন্দ্রনাথের সদেশ, এবং মহৎ কবির লক্ষণ সম্পর্কে বিষদভাবে আলোচনা করেছেন। তাঁর মতে রবীন্দ্রনাথ বাংলাদেশের সর্বশ্রেষ্ঠ রাষ্ট্রদূত। রবীন্দ্রনাথের কবিতাপাঠের সময় সহসা সেই কক্ষে গৃহক্রীর ছোট মেরে এসে হৈ-হৈ শুরু করল, কবি কবিতা পামিয়ে হেসে উঠলেন। এজর। পাউওের এই দৃশ্য ভাল লেগেছে। মনে প্রশৃ জেগেছে নদনতত্ত্ব আলোচনা আর শিশুর হাসি কি একই ফরে বাঁধা ?

তারপর রবীজনাথের কবিতার গুণাগুণ বিচারকালে বলেছেন;
....এই কবিতার আছে এক নিজরঞ্চ স্তন্ধতা, যেন সহসা নর্নান
গ্রীসকে আবিকার করলান। গুরোপে রেঁনেসামের কালে যেনন
ফিবে এসেছিল ভারসামা, তেমনই একালের থাপ্রিক ঘূলী হাওয়ার
মধ্যে এক সংস্কৃত, শান্ত, নধুরতার পরিবেশ আবির্ভূত হল।
অভিসির নীতি শিরীর জন্ত থাকলেই মন স্কৃত্ব মান্য্র্যায় অপ্পন্ত
মান্যিকতা এই নীতিকে বেশীদূর নিয়ে থেতে পারেনি। বিশ্রাপ্ত
চিন্তাকে মুক্ত করেনি। রবীজনাপ, এনেছেন স্কৃত্ব স্বস্থতা।এ আমার প্রাক্তিমক অত্যক্তি নয়, উচ্ছোস নয়, প্রায় মাস্যাধিককাল
এই বিষ্যো চিন্তা করেছি। শ্রীযুক্ত সাকুরের যে সমস্ত রচনা আজ্
অনুদিত হয়নি সে বিষয় বলার সময় আসেনি তবে যে কাব্যপ্র্যামার হাতে আছে তার সঙ্গে ভুলনা করার জন্য যে এই মনে
প্রত্যে তার নাম দান্তের 'পার্ডিসো।'

এই স্কুৰ্নিষ্ঠ উদ্ধৃতিটুকু না দিলে এজনা পাউণ্ডের বিরাদি আলোচনার পরিচয় পাঠককে দেওয়া সম্ভব হও না। এই প্রধ্যে নিঃসন্দেহে সেই কালেই রবীক্রনাথ কিভাবে ইংলওের বিদ্য়া সমাজকে অনুপ্রাণিত করেছিলেন তার পরিচয় পাওয়া যাবে। পাউও এই প্রবন্ধের এক জায়গায় বলেছেন যে রবীক্রনাপের উপস্থিতিতে নিজেকে এতিশয় অসভ্য বন্য বর্বর বলে মনে হয়— যেন আদিম যুগের মান্য।

ববীজ্ঞনাপের ১৯১১ খ্রীষ্টাব্দের লওন যাত্রা সবদিক পেকেই সাথক হয়েছিল। তিনি লওন পেঁছিনোর একনাসের মধ্যেই The Nation নামক ইংরাজী সাপ্তাহিকের কর্তৃপক্ষ ত্রেকোলারে। হোটেলে করিসম্বর্ধনায় এক বিরাট পার্দির আরোজন করেন। এই সম্বর্ধনা ভোছে বিদ্যাই জন মেসফিল্ড, নারট্রাও সকলেই উপস্থিত ছিলেন। এই সময়েই জন মেসফিল্ড, নারট্রাও রাগেল, এইচ, জি, ওয়েলস প্রভৃতির সঙ্গে কবির পরিচয় ঘটে। এই সম্বর্ধনা ও প্যাতির মূলে গীতাঞ্জার সেই ক্ষেকাটি অনুদিত কবিতা।

ব্রীঞ্চাপের কাব্যে যে সামান্যতম ন্যুলা সুরোপ সেদিন পেরেছিল তাতেই তারা নেতে উঠেছিল। কারণ, তার মধ্যে পাওয়া থিয়েছিল নতুন দিগতের আভাস, রবীঞ্চাপের কবিতার ছিল এক থনাবিদ্ত ছগতের আভাস, সারা বিশ্বের ন্যুনে ভাই কবির কবিতা সেদিন ধাঁধা লাগিয়েছিল।

বারবার রবীজ্রনাপের মনে প্রশু জেপেছে কি আছে আমার কবিতার, যা নিয়ে এই বিদেশীব দল এমন মেতে উঠেছে। তার পশ্যের জ্বাবে ফেদিন তারা বলেছিলেন—আমরা যা করতে চাই, যা করতে চেয়েছি, তুমি তাই করেছ, তাই এই অভিনদ্দন।

যাঁদ্রে ছিদের ছানাঁলে যাতে যে 'ডাকগরে'র ইংলাছী অনুবাদের পুন্ফকপি ধখন ম্যাক্মিলন কোম্পানী তার কাতে পাঠিয়েছিলেন তখন তিনি এমনই আশ্বহার। হয়ে পড়েন যে সেই রাতেই তারযোগে ফরামী অনুবাদের অনুমতি প্রাণ্টন করেন। আঁদ্রে ছিদ 'গীতাঞ্জা'র ফরামী অনুবাদও করেছিলেন। মেদিনও তিনি উত্তেছিত হয়ে রবীজনাপের কাছে গিয়ে বলেছিলেন—তোমার মত কবির পথ চেয়েই বসে ছিলাম। রবীজনাপের গোতাঞ্জী র ফরামী অনুবাদের স্কণীর্ঘ ভূমিকাপেয়ে যে কথা আঁদ্রে ছিদ বলেছেন, তার মধ্যে তাঁর সব বলা হয়েছে মনে করি। 'গীতাঞ্জলি'র শেষ কাটি কবিতায় মৃত্যুর মন্ত্র বেনাও গাহিতের ভারগানী ও ভ্যমুর স্তর আমি কোন দেশের কোনও গাহিতের আবা গুণিন।'

যুরোপ সেদিন রবীজ্রনাথের কবিতার মধ্যে প্রেডিল শান্তি ও সাম্বনা। জীবনের রহস্যালোকের চাবিকাঠি, তাই সান। পুথিবী ভারতবর্মের কবিকে সেদিন এইভাবে দ্বাত প্রমারিত করে সদয়ে **গ্রহণ** করেছিল। এই ১৯১২ খীঠালেই রবীন্দুনাগ থামেরিকা যাত্র। করেন, তারপর সার। আমেরিকা ভ্রমণ করে অবিবি লণ্ডন হয়ে সদেশে ফেবেন ১৯১৩ খীষ্টান্দের ৬ই অক্টোবর। নোবেল পুরস্কানের সংবাদ ভারতে আসে ১৩ই নভেগর ১৯১৩। ব্ৰীক্ৰনাথের এই আমেরিকা দ্রমণের বিস্তারিত বিব্যুণ অতি, সন্দরভাবে লিখেছেন মৈত্রেয়ী দেবী তাঁর 'বিশ্বের চোখে বিশ্বক্রি' নামক প্রকারলীতে (যুগাওর)। এই কালে তাঁর ইংরাজী 'Gitanjali'র ম্যাক্ষিল্ন সংস্করণ 'Gardener' এবং 'Cresent Atoon' প্ৰকাশিত হল, ইংৱাজী Gitanjali'র প্ৰথম প্ৰকাশক 'চিত্রাহ্নদার ইংরেজী অনুবাদ 'Chitra প্রকাশ করলেন। নবীক্রনাপের আমেরিকায় প্রদত্ত বক্ত তাবলী 'Personality' এবং লওনে ক্যক্ষ্টন হলে, ১৯১৩ খীঠাবেদর জুন নামে প্রদত্ত বক্ত তাবলী 'Sadhana' নামক প্রবন্ধ সংখ্যতে সংকলিত হয়ে প্রকাশিত হয়েছে। ভারতীয় ঐতিহা ধর্ম দর্শন ইত্যাদি বিষয়েই এইসৰ প্ৰবন্ধে কণি আলোচনা করেছেন।

এরপর ১৯১৬ প্রীষ্টাব্দে কবি জাপান ভ্রমণে থিয়েছিলেন। তথন প্রকাশিত হয়েছে তার 'Fruit Gathering'-বিভিন্ন কাব্যগ্রহের নির্বাচিত ৬৭টি কবিতার সংকলন এই প্রহে পরিবেশিত।
জাপানে কোবে সহরে রবীক্রনাথকে যেদিন 'জাপানী সাইংবাদিক
সমিতি' সম্বর্ধনার আয়োজন করেন সেদিন কাউণ্ট ওকুমা জাপানী
ভাষায় কবিকে অভিনন্দন জ্ঞাপন করেন, কবি তার প্রতিভাষণ
দিটোজনেন বাংলা ভাষায়। জাপানে ব্রবীক্রনাথ 'The Spirit
of Japan' এবং 'The Massage of India to Japan'
এই দুটি বিষয়ে ব তাদান করেন, রবীক্রনাথের অপ্রিয় সত্যভাষণের ফলে জাপানী কর্তুপক্ষরা তাঁর ওপর অসন্তুই হন। এই
সম্বেই ভারতীয়দের প্রতি দুর্বাহারের প্রতিবাদে রবীক্রনাথ
ক্যান্ডার ভ্যানকবেরের আমন্ত্রণ প্রত্যাধ্যান করেন।

আমেরিকার স্বর্ণপ্রীতি ও অর্থপুরুতার প্রতি কবির কানকে সে দেশেও তাঁকে অপ্রীতিভাজন হতে হয়েছে। সতাভামণে এবং সতানিষ্ঠায় এচঞ্চল রবীজনাথ কিন্তু ব্যক্তিগত স্বার্থে নিজের বক্তব্যকে অনুচারিত রাথেন লি। এই সূত্রে Personality নামক প্রবন্ধসংগ্রহ থেকে পশ্চিম সম্প্রকিত উক্তিটি বিশেষ অর্থ-সূচক। রবীজনাথ বলেছেন—

The west may believe in the Soul of Man, but she does not really believe that the universe has a Soul. Yet this is the belief of the East, and the whole mental contributions of the East to mankind is filled with this idea.

তিরিশে মে ১৯১৯ তারিপে বনীজনাথ জালিয়ানওয়ালা নাপের অভ্যাচারের প্রতিবাদে নাইট উপাধি ভাগি বারেন। লার্ড ্চমসফোর্ডকে তিনি জানালেনঃ আমাৰ এই পতিবাদ আমার ্মাত্রন্ধিত দেশবাসীর মৌন্যম্বণার অভিব্যক্তি—(Surprised into a dumb anguish of terror.) वला विद्यला त्रवीक्षणारथेत अध বিচিত্র প্রতিবাদে সেদিন মবে-বাইরে একটা বিষ্ময়ের এউ জেগেছিল। এব পর ১৯২০তে রবীক্রনাথ আবার যুরোপ ধাত্রা করলেন। আগা খাকে জাহাজে সহযাত্রী হিসাবে পেয়েছিলেন। তিনি কবিকে থাফিজ আবৃত্তি করে শোনাতেন, মাঝে মাঝে স্তফীৰাদ সম্পৰ্কে আলোচনাওকরতেন। লওনে পোছে রখেনস্টাইন হাড্সন, বার্নাড় শ. ফকসু-স্ট্রাংওয়েজ, নিকোলাস রোয়েরিখু, কানি°হাম গ্রেহান প্রতির সংস্থ দেখা হল । উনিশে জুন তারিখে যক্সফোর্ডে এক ছাত্রসভায় কবির ভাষণ দানেব কথা। ডাঃ রবার্টি বীজেনের মেদিন সভাপতিও করার কথা। তিনি তথন ইংলডের রাজকবি। তিনি সেই আময়ণ গ্রহণ করলেন না, চিঠি লিপে जागत्नगः

...I do not feel able to accept the invitation, which I have just received, to speak at the meeting

in Oxford on friday—I am writing, especially as I never sent any answer to your several communications since the late disturbances in India.

[ পুরুষোভ্য রবীজনাথ -- থমল হোম : পৃঃ ৮১ ]

নৈত্রেয়ী দেবীৰ 'মংপুতে রবীঞ্জনাপ' নামক প্রথেও এ কথার উল্লেখ খাছে :

''ওদের ওটা খুব অপমান লেগেছিল। তারপর ইংলত্তে থিয়ে দেপলাম—ওরা সে কথা ভুলতে পারছে মা। ইংরেজ রাজভক্ত ছাত—রাজাকে প্রত্যাধানন তাই অভ আঘাত দিয়েছিল ওদেব।''

কৰি ইংলং ওর এই শীতল অভার্থনা থেকে নিকৃতি লাভের জনাই (with a feeling of relief from studied coolness) ১৯২০ প্রীপ্তাবেদ আগস্ট মাসে ফান্সে গিয়ে পৌছলেন। কৰি এই সময়ে ফান্সের ধনকুলের মঁগিরে কানের গৃহে অতিথি ইয়েছিলেন। এই সুযোগে তিনি মুদ্ধের ফান্সেরীলা প্রতাক্ষ করার সুযোগ প্রহণ করেছিলেন এবং অত্যন্ত বেদনারোধ করেছিলেন। ফান্সের প্রগাত মহিলা কবি কতেস দা নোয়াইলে এই সময়েই কবিকে জানান যে, ঠিক যে কালে মহাযুদ্ধ খোষিত হল সেই মুহূর্তে তিনি এবং মঁগিয়ে ক্লেমেনেসা রবীক্রনাথের গৌতাঞ্চলির ফরাসী অনুবাদ পড়েছিলেন। যুদ্ধের হতাশা, ছালা এবং তীব্রতার নিদাক্রণ অশান্তি থেকে নিকৃতি লাভের জন্য ভারতীয় কবির কবিতাই সেদিন তাদের মনে শান্তি ও স্বন্তি দান করেছিল।

থাবেক ন অনুক্রপ কাছিনী এই সচ্ছে উল্লেখযোগ্য। ঠিক থেদিন মহাযুদ্ধের অব্যান ধানি, গেদিন ভক্রণ ইংরেজ কবি উইল-ক্রেড ও্যেনের শেলের আধাতে মৃত্যু হয—সম্ভবতঃ ফ্রান্সের রণক্রেছে। তার ব্যক্তিগত জিনিস ও কাগজপত্র তার শোক-সম্ভপ্ত জননীর কাছে ভিয়ার অফিস পেকে পাঠানো হল। সেই বৃদ্ধা ওয়েনের নোট্রই পড়তে পড়তে আবিকার করলেন কয়েক চত্র কবিতা এবং তার তলায় লেখা আছে এই কয় ছত্র (কবিতাটি ফ্রেপেনেই) আমার মনে এই দুঃসম্যে অতিশ্য শান্তিদান করেছে। বৃদ্ধা কোন্দিন ঠাকুর কবির নাম শোনেন নি, তবু কবিকে সন্ধান করে ভার ব্যক্তিগত কৃত্তভা জানিয়েছিলেন।

ক্ৰীতিক্যাৰ চটোপাধ্যায় একটি প্ৰান্ধে লিপেছেন--যখন জ্রানেস এখন কবিকে একবার ন্যাক্সি চড়ে যেতে খগেছিল। ব্রবীন্দ্রনাথ নেমে যাওয়ার পর ট্যাক্সি-চালক এাম্জ চটোপাধানয় মহাশয়কে প্রশু করেন—এই ঋষিতুলা মান্সটি কে ৷ শ্রীষ্ঠ চটোপাস্যায় বললেন--হিন্দুক্বি রবীঞ্জাথ নেগোর। এই কথা শোনার সঙ্গে সঙ্গেই সেই ট্যাঝিচালক স্বিন্ধে তার ভাষ্টা প্রভাগ্যান ক্বল। বলল—আমি ক্বির 'ডাক্ঘর' নাইকের ফ্রাসী এনুবাদ পাঠ করে বিশেষ আনন্দ পেয়েছি, তাকে বছন করেছি এ আমাব সৌভাগ্য। কি করে ভাড়া নেবং- -ধটনা ওলি সামান্য হলেও অসামান্য । সর্বসাধারণের गरभा तुर्वीचनारथत कि ভारत मध्याध घरारेष्टित । ब ठातरे अतिहस्स । বুৰীন্দ্ৰনাথের 'ফান্ডুনী' নাটকটিও আনেস বিশেষ সমাদুর লাভ করে। রহান্দ্রনাথ 'ফান্টনী' সম্পর্কে এক ছায়গায় বলেছেন,— 'শারদোৎসৰ থেকে ফাল্টনী পর্যন্ত যাতওলি নাটক লিখেচি, যুখন বিশেষ করে মন দিয়ে দেখি তখন দেখতে পাই প্রত্যেকের ভিতর-কার ধয়োটা ওই একই—জীবনকে সতা বলে জানতে গেলে মৃত্যুর মধ্য দিয়ে তার পরিচয় চাই। এই তর যুরোপ বুঝেচে।

Les Nouvelles Litteraires নানক ফ্ৰাদী সাহিত্য

পত্রিকায় 'ফাছনী র যে স্তদীর্ষ সমালোচনা প্রকাশিত হয়, প্রমণ চৌধুরী মহাশ্য তার একটি বন্ধানুবাদ করেন। ফরাসী লেখকের বন্ধবার সামান্য অংশ উদ্ধৃতকরা হল, সেক্সপীয়রের A Midsummer Night's Dream নামক নাটকের সঙ্গে তুলনা করে লেখক বলেছেন :—আমার বিশ্বাস যে বিলাতের মহা-নাট্যকার তার ফুরফুরে কল্পনার পেলা দেখিয়ে কেবল আমাদের চিত্রবিনাদন ও চিন্তার ভার অপনাদন করতে চেয়েছিলেন। অপরপক্ষে হিন্দু মহাকবি রবীজ্ঞনাথের উদ্দেশ্য তার ফাছনীতে আমাদের একটি সর্বজ্ঞনীন ভব্রের উপদেশ দেওয়া। তিনি পৃথিবীর চির্বেটাধনের উৎসব সম্পাদনে রত….'

(সবুজপত্র—জৈঠি, ১৩৩৩)।

'ফান্তনী'র মূল স্তর যৌৰদের এগিয়ে চলার বাণী যুরোপকে সেদিন 'থানল দিয়েছে।

জার্মানীর কাপুত শহরে ১৯০০ প্রীর্মান্দের চোদ্দই জুলাই আইনসাইন ও রবীক্রনাথের সাক্ষাৎকার ঘটে। সেই সময় আইনসাইন প্রশাক্ষরে জ্বাংশকে বিচ্ছিন্ন কোনও দৈবশক্তিতে কি আপনি বিপার্গী ? উত্তরে রবীক্রনাথ বলেন: বিচ্ছিন্ন শক্তি নয়. মানুমের সীমাহীন ব্যক্তিয় বিশ্বকে ধারণায় আনে। মানুমের ব্যক্তিরের আয়তে স্বক্তিয় বিশ্বকে ধারণায় আনে। মানুমের ব্যক্তিরের আয়তে স্বক্তিয় বিশ্বকে ধারণায় আলে। প্রোটন ও ইলেকট্রন এবং তাদের পরস্পরের মধ্যকার ফাঁকট্রকু নিলেই বস্তু পড়ে ওঠে। তবু বস্তুর আপাতকঠিন রূপ। তেননই ব্যক্তিসমূহ নিয়ে বিশ্বমান্দ্র, ব্যক্তির মধ্যে আছে মান্দ্রমের স্বাধার্থ এবং এই সংযোগই মানুমকে জীবন্ত ঐকের বেবছে। সম্প্র বিশ্ব এইভাবে সংশ্লিষ্ট। এই হল মানবীয় বিশ্বের আহতি। আমি সেই ভাবধারাকেই শিল্প, সাহিত্য ও মানুমের বর্মজানের ক্ষেত্রে প্রকাশ করেছি।

স্থাপি কংগাপকখন—শেষের লাইনাট্তে রবীজ্ঞনাথের বজব্য স্থাপরভাবে প্রকাশিত। তাই তাঁর চিত্রপ্রদর্শনীর পরিচয় পত্রিকায় ফরাগা মহিলা কবি কঁতেম দ্য নোয়াইলম লিখেছেনঃ 'How noble he was and unstinted this wise man, in communion with himself, enigmatical and yet transperent, like the Silver Sea!'

রণীন্দ্রনাথের ছবি ও যুরোপকে সেদিন বিষ্মিত করেছিল, স্তব্ধ করেছিল।

রবীজনাথ ১৯২১ প্রাঠানেদ যখন বালিনে থিয়েছিলেন তখন শেখানে তাঁকে বিপুল সম্বর্ধনা দান করা হয়। এমনই একটি বিবরণ লিপিবন্ধ করেছেন তৎকালীন (১৯২০-২৬) বালিনস্থ ব্রিটিশ রাষ্ট্রপুত ভাইকাউণ্ট ডি এবারন্ন। সেই ডায়েরীর সামান্য অংশ উদ্ধৃত করছিঃ

জুন ৩, ১৯২১। পতকাল ভারতীয়ে কবি রবীজনাথ ঠাকুর এখানে এসেচিলেন। কি ওলর মূতি, সাধুমানবের উজ্জুল দুঠান্ত। তরফাগিত চুল আর দাড়িতে রমণীয় আকৃতি। যীশু-খুীাইরে যে সূতি আমাদের ক্লনায় পড়া তার চেয়ে মনোহর; ভার ধীর, মুসুণ কঠবের আমাকে নুগ্ধ করেছে। ক্লান্ডানভিয়া ওজার্মানীতে তিনি বিপ্ল মুদ্র্যনা লাভ করেছেন।

গতকাল হেলেন, (লেডী ডি এবারনন, প্রাক্তন ব্রিটিশ প্রধান-মন্ত্রী রোগবেরীর কন্যা ) একটি সভায় তাঁর কবিতাপাঠ শুনতে গিয়েছিলেন, সভাগৃহের ভেতরে তো ভিড়ের জন্য চুক্তে পারে নি, এমন কি সেই রাপ্তাতেই পৌছতে পারে নি, এমনই প্রচন্ত জনসমাগম হয়েছিল।..... সেদিন যুরোপ নিলিপ্ত, আম্বস্থ নৈর্বজিক রবী<del>জ্</del>রনাথের আবিভাবে বিশ্যিত হয়েছিল।

রবীজনাথ মুরোপকে বারবার দেপেছেন অন্তরপ্রভাবে, তার পোশাকী ও আটপৌ র চেহারা রবীজনাথের চোপে ধরা পড়েছে। তিনি সত্যভাষণে চিরদিনই নিভিক্তর দেখিরেছেন। তাই ভাইকাউণ্ট ডি এবারননের সেই ১৯২১ সনের ডায়েরীর সামান্য ক্ষেকটি কথার মধ্যে রবীজনাথের মুরোপ-সম্পর্কিত স্পষ্ট উজি বিশেষভাবে লক্ষ্য করা উচিত। অনেক পরে রবীজনাথ তাঁর কালান্তরে প্রাক্-মহাসমরের মুরোপ ও সমরোত্তর মুরোপে ইতিহার ক্ষেত্রে যে বিরোধ বেধেছে তা বলেছেন। মুরোপের সংস্কৃতিতে মনুষাত্ব আজু নির্বাধিত, সেখানে স্থানাধিকার করেছে পশুবল। খ্রীষ্টিয় নীতির বাক্য ঠাণ্ডা সিন্দুকে বন্ধ করে রাখা হয়েছে। মুপোশ খলে পড়েছে মুরোপের—তার ভিতর থেকে বেরিয়ে পড়েছে তার পশুপৃতি। মানুষের অধ্যাত্ব সম্পদক্ষে বিকশিত করতে হবে, মানুষকে তার স্বর্ণসিংহাসনে প্রতিষ্ঠিত করতে হবে—এই ছিল রবীজনাথের বাণী।

প্রমণ চৌধুরী মহাশয় লিখেছেনঃ রবীক্রনাথের বাণী ইউরোপের বহুলোকের মনে যে প্রবেশ করেছে ও স্থান পেরেছে এটা হচ্চে ইউরোপের গৌরবের কথা। এ পেকে শুধু এই প্রমাণ হয় যে ইউরোপের বহুলোক শিক্ষা-দীক্ষার ফলে সেই মন লাভ করেছে, যে মন পৃথিবীর সকল দেশের সকল জাতের বড় কথা সাদরে গ্রহণ করতে পারে।'—( স্বুজপত্র--শ্রাবণ ১৩৩৪)

১৯২৪ খ্রীষ্টান্দের মার্চ মার্সে কবি চীন এবং জাপান প্রমণে থিয়েজিলেন। বলা বাছলা তার সামা ও মৈত্রীর বাণী সব দেশেই সমান সাড়া জাথিয়েছে। চীনা তরুণ সম্প্রদায়ের ডাঃ হু সীকবির গুণমুগ্ধ ভক্ত শিষ্য হয়ে পড়েন। জাপানে কবির সঙ্গে বিপ্রবী রাসবিহারী বস্তর সাক্ষাৎকার ঘটে। জুলাই মাসে কবি স্বদেশে ফিরে আসেন।

এই ১৯২৪ সনে সেপ্টেম্বরে আবার দক্ষিণ আমেরিকা যাত্র। করেন। পেরুর স্বাধীনতা-শতবাঘিকীর আমন্ত্রণ কবি গ্রহণ করেছিলেন। সান ইসাডোরে ওণমুগ্র ভক্ত ভিক্টোরিয়। ওকাম্পোর স্তন্দর বাগানবাড়িতে কবি কিছুদিন বিশাম গ্রহণ করেন। এই সময়ে 'পূরবী'র অধিকাংশ কবিতাবলী লিখিত হয়, 'পূরবী' এই ভিক্টোরিয়। ওকাম্পোকেই কবি 'বিজ্য়া' নামে উৎসর্গ করেন। এই ভিক্টোরিয়। ওকাম্পো ১৯৩০ সনের মার্চ মাসে কবির শিল্পপ্রদর্শনীর ব্যাপারেও বিশেষ সাহায্য করেন।

১৯২৬ পুঁ। ইনেদর নে মাসে কবি ইতালী যাত্রা করেন।
মুগোলিনী কবির সঙ্গে দেখা করেন। কবিব উক্তি নিয়ে কিঞ্চিৎ
তুল বোঝাবুঝির স্পাই হয়। ফ্যাসিস্ত সরকার কবির বাণীর
ধ্রবিধামত অংশ নিমে নিজেদের প্রচারকার্যে ব্যবহার করেন।
'ম্যাঞ্চেসীর পাডিয়েন', ইতালীয় বিধানসভার সদস্য ম্যাত্তিয়োতি
কবির ফ্যাসিবিরোধী মন্তব্য প্রকাশ করেছিলেন। প্রফেসর ডি,
লেসনী বলেছেন: Tagore's conversations with reporters
in Italy were the product of these people: the
reporter, the interpretor and Tagore himself.—স্বতরাং
এই অবস্থায় যেমন বিকতি ঘটা সম্ভব তাই হয়েছে।

থাগসেট কবি ইংলওে ফিরে এলেন। ইংলওে রখেন-স্টাইন, রবাট ব্রীজেস্ প্রভৃতি পুরোনো বন্ধুদের সঙ্গে সাক্ষাৎকার করে কবি নরওয়ের স্মাটের আমপ্তণে অসলো। শহরে অভ্যাথিত গলেন। স্টকহোলমে স্বেন হেদিন, বিয়ন্সেন, যোহান বোয়ার

- (গ) বিজন ভারার মাঝে কাপিছে যেমন স্বথের থালোকময় রহস্য অসীম, ওই নয়নের নিবিড় তিমিরতলে কাঁপিছে তেমনি থামার রহস্যবিধা। (মান্দী)
- ্ষ) শেই আলোটি নিমেম-হত প্রিয়ার ব। কুল চাওয়ার মতে। সেই আলোটি মায়ের প্রাণের ভয়ের মতে। দোলে।
- (ছ) আকাশের দূরাওরে একে একে অন্ধকারে হতেডে বাহির একেকটি দীপ্ত তার। স্তদূর পল্লীব প্রদীপের মতো। (চিত্রা)

এই সৰ এলঙ্কান উপনাগভ বলে সাধানণ ভাবে এদের উপনা বলে এভিহিত কর্চি।

এই পাঁচাঁটি চিত্র স্বীয় বৈশিষ্টো বিশিষ্ট। চমংকৃতি-স্কান্তর্বানা কৌশল এখানে গবলম্বিত হয়েছে। কোনাটাতে অজানাকে জানার মারা। কোনাটায় বহুস্যান্যকে বহুস্যান্যরের মানা, আবার কোনোটার অজানাকে অজানার মারা ব্যাখ্যা করা হয়েছে। স্কুল বা প্রবাদে পেকে সূক্ষ্য ভাবলোকে উত্তরণ এত অনায়াসভাবে স্চারুক্তপে নিম্পাঃ হয়েছে যে আমাদের চেতনার উজ্জীবন মটো আমাদের অপ্তাতে। এই উপমাপ্তলির কোনোটাই গতানুগতিক নয়, অপচ কোনোটাই অসাধারণ উপাদানের মারা নির্মিত নয়। চিত্রমায়ী বর্ণনার বাণী এখানে উপমাচিত্রের মাধ্যমে কবির বক্তবাকে নিংশেমে প্রকাশ করেছি। পূর্বোক্ত মৈতে নাহি দিব কবিতার উল্লোপিত উপমাচিত্রের বিস্থারিত আয়োজনের পাশে স্বাদ্যুত উপমাচিত্রের সংহতি ও সংয্য আমাদের মুগ্ধ করে।

উপনা প্রোগে রবীঞ্চনাথের নৈপুণা কত এভীর ও দূর-বিন্তারী তার প্রনাণ পাই তাঁর গদ্যরচনায়। এখানে গ্রন্থভের বিচিত্র সম্পদের সামান্য অংশ উদ্ধার করে দেখাই। গ্রন্থভের পক্তির তথা মানবছদয়ের নানা ছবি গ্রন্থলার রবীজ্রনাথ উপস্থিত করেছেন। এই উপস্থাপনা একটি বিশেষ কৌশল অবলম্বিত হথেছে। কেবল নয়নানুভূতি নয়, সমগ্র ইন্দ্রিয় গ্রামের উপরেই গ্রন্থার নির্ভর করেছেন; চোপে-দেখা বস্তুকে নাসিকা, বক ও কর্ণেজ্ঞিয়ের দুয়ারে উপস্থিত করেছেন। দৃষ্টিচেতনার সঙ্গে মিলিত হয়েছে ম্বান্টেতনা ও শ্রুতিচেতনা। নিচের উদাহরণ-ভলিতে আমার এই বক্তব্যের পোষকতা হবে।

(क) নাহিরেও অত্যন্ত ওমোট। দু-প্রহরের সময় খুব এক প্রস্তানা বৃটি হইয়া থিয়াছে। এখনো চারিদিকে মেদ জমিয়। আছে। নাতাসের লেশমাত্র নাই। বর্ধায় ধরের চারিদিকে জন্ধন এবং আগাঢ়াওলি এতাও নাজিয়। উঠিয়াছে, সেখান হইতে এবং জনমগুলপানের ক্ষেত হইতে দিল্ল উদ্বিজ্জের খন পদ্ধ চতুদিকে একটি নিশ্চল প্রাচীরের মতো জ্যাট হইয়া দাড়াইয়। আছে। গোয়ালের পশ্চাগ্রী ডোবার মধা হইতে

- ভেক ডাকিতেডে এবং বিল্লিবনে সন্ধার নিস্তন্ধ আকাশ একেবারে পরিপুর্ব ( 'শাস্তি' )
- (ব) থীলকিই বন ইইন্ডে একটা গদ্ধ এবং বিল্লিব **প্রান্ত**রৰ হাহার ঘরে থাসিলা প্রবেশ করিন্তেছিল । ('নহানায়া')
- (গ) নিকটেব পাছাড়েব বন-তুল্যা, পুদিনা ও মৌরির জঞ্জ হইতে একটা ঘন জগন্ধ উঠিয়া স্থিত থাকাশকে ভারাকাও কবিয়া রাখিযাছিল। ('কুৰিত পামাণ')
- (গ) এক দিন বিধাকালের মেগন্ত দ্বিপ্রহরে দীয়ং তথ্য সকোনল বাতাস দিতে ছিল ; রৌদ্রে ভিজা ঘাস এবং গাচপাল। হইতে একপ্রবার গন্ধ উপিত হইতেছিল, ননে হইতে ছিল যেন কান্ত ব্রণার উক্ত নিঃপ্রাস গামের উপ্রে আধিষা লাগিতেছে। ('পোইনাসার')
- (৩) থাকাশ ছইতে একপানা অন্ধকাৰ নামিয়া এবা পুথিৰী ছইতে একপানা অন্ধকাৰ উঠিয়া চোপের উপরকাৰ এবা নিচেকাল প্রবেশ মতো একাল থাসিয়া মিশিত হইল। (মণিহাৰা)

গদের বাছে। উপমাধ্যমাগ যে কত পাতাবিক, জীবও ও প্রান্থাছেল হতে পাবে তাব প্রমাণ এখানে পাই। এইসব উপমা গরেব বর্ণনার এফাভূত, তা বাইবের বস্তু নয়। তাকে বিশিষ্ট করে নেওমা যায় না। উপমাপ্যোগের এই কারে তা অপ্রের জেতে দোষণীয় হতে পাবত, কিন্তু ব্রীজনাথের প্রোগকৌশ্যে ও নিমিত্টনপুণ্যে তা পাতাবিক হয়ে উঠেছে।

উপনা যে কবিতার একচেনিয়া বস্তু নয়, তা যে পালোর অনিকারেও আগে, তার মতাতা এখানে প্রতিষ্ঠিত হচ্চে। আমর। দৈনন্দিন জীবনে নিয়তই অঙা তমারে উপনা প্রোগ কবি। ধে ন্যাপারে আমবা সচেতন নই বলেই তা আনাদের শ্বতি এড়িয়ে যায়। অপচ না যখন তার শিশুকে প্রোকন্সোনা বলেন, বা বন্ধু যখন বন্ধুকে আদব করে মন্তামণ করে তখন সে অজাতেই উপনা প্রোগ করে। ববান্ধুনাপ এই স্বভাব-সভাকে তার লেখায় স্বীকৃতি দিয়েছিল।

রবীজনাপের উপনা-বানহারে থারো-একটি লক্ষণীয় নৈশিষ্ট্য--তার অনাড়েই সহজ গতি। গংক্ত ও প্রাকৃত উপনার চিরাচরিত নিপ্রাণ বীতিকে তিনি গ্রহণ করেন নি। গজেন্দ্র-গামিনী নাগিকা বা ব্যক্তর নাগকের রূপবর্ণনায় তার আগ্রহ নেই। রজ্যের বা বিধাবরের প্রতি তার কোনো কৌত্রহল নেই। চেনা সংসাবের বিচিত্র চলচ্চিবি পেকে রবীজনাথ উপাদান সংগ্রহ করে জীবনের ক্রেনে তাদের যথাযথভাবে স্থাপনা করেছেন। তার কলে ববীজ্যাহিত্যে উপনা স্বাভাবিক সৌল্র্যে পাঠকচিত্রকে অভিমিক্ত করেছে।



### त्रवीस्त्रवार्यत अकृष्ठि-एष्ठव। ७ वात (विशया-षूत्रव

শুদানত্ত বস্থ

রবীক্রকাব্যের দুটি মূল প্রেরণা ঃ প্রকৃতিপ্রীতি ও মানবপ্রেম। এখানে তাঁর প্রকৃতিপ্রীতির পশ্চাৎপট সম্পর্কে আংশিক আলোচনা কর্চ্চি। কান্যে প্রকৃতিপ্রীতির কথা থাক্তরেও কবি নিজে তাঁর প্রকৃতি সম্পর্কে শেখানে ধরা দিয়েছেন, কি গ্রন্থে না পত্রে---আমরা ভাৰ তারই আলোচনা করছি। জবিনসমূতিতে ববীজ্ঞাপ এখানে তাঁর প্রকৃতিপ্রীতির পশ্চাৎপটি সম্পর্কে আংশিক আলোচনা কর্মচা। কান্যে প্রকতিথীতির কথা পাকলেও করি নিজে তার উল্লেখ করেছেন যে বিশুপ্রকতির সংগে তাঁর প্রথম পরিচয় ঘটে : তাঁর জীবনের উদুযোগ-পর্বের একটি বিরাট অনভব তিনি 'ডিলপাএ' গ্রন্থেও বিশ্লেষণ করেছেন। প্রকৃতির সংগে তাঁর নিবিভ সালিধ্য তাঁকে প্রকৃতির মর্মলোকের এক অঞাত উপলব্ধির সন্ধান দিয়েছে, —তিনি যেমন ম্ঝ বিদ্ময়ে বহিঃপ্রকৃতির অভিব্যক্তিতে আনন্দ লাভ করেছেন, তেমনই প্রকৃতির অন্তলোকের জীবনও তাঁর কাচে স্পষ্টিভূত হয়েছে। প্রকৃতি আমাদের কাছে, সাধারণ মানুষের কাছে—ভার বৃহিঃসভার রূপ নিয়ে ধ্বা দেয়, কিন্তু কবির কাছে প্রকৃতি তাব স্বরূপে শুধু স্বস্থিত নয়, শুধু গাছপালা नमीপर्न ७, জीवनজञ्चत गरभाष्टे तांग करत ना. डीत क्रम्राय ব্যাক্লতার স্থার ঘটিয়ে তোলে, অভাতপর্ন আনন্দ্রয় একটা অদুষ্ট প্রভাবে তাঁর অন্তরে অনন্তের আভাস এনে দেয়, তখন কবি তাঁর চতুম্পাশ্বের ছগ্নং ও ছীবন খেকে গ্রকৃতিকে আলাদা করে দেখেন। প্রকৃতি সম্পর্কে তাই সাধারণ মানুমের উপলব্ধি यथन Physical, त्रतीक्रनारशत उथन Physical এবং Metaphysical. এই Metaphysical দৃষ্টি কিন্তু কৰি 'মোনারতর্বা' যুগে প্রেষ্ট উপলব্ধি করেছেন, এবং ছিন্নপত্রের পত্রাবলীতে এই প্রতায়ের স্পষ্ট প্রকাশ।

'তিনপত্র' এই কারণে রবীঞ্রনাপের ভাব জীবনের উপলব্ধিতে একটি ঘনিনার্য ও ঘরশাপাঠ এও। 'তিনপত্র' ভার পত্র সংকলন—এবং এই চিঠিওলি নোটামুটি ১৮৮৫ সাল পেকে ১৮৯৫ সালের মধ্যে লেপা। সাধারণ মানুমের কাতে চিঠির যে অর্থ, রবীজ্রনাথের পত্র বলতে কিন্তু চিঠির সেই অর্থ বোঝায় না। ব্যক্তি-জীবনের বান্তর দিককে রবীজ্রনাথ পত্রে ভেমন মর্যাদা দেননি, কিন্তু পত্রের সাধারণ কথাবার্তার মধ্যে তার অপুরুতি-লোক উদঘটিত হয়েছে। আর এ দিন থেকে ছিন্ন পত্রের চিঠিওলি একেবারে আদর্শ। কারণ পাঠক সাধারণের জন্যে কবি এখানে ভাঁর মনের অনুভ্বকে ব্যক্ত করেননি, শুধুমাত্র একটি মানুমের কাছেই তিনি নিজকে ধরা দিতে চেয়েছেন। তাই প্রকৃতি সম্পর্কে তার উক্তিও আটপৌরে হয়েছে, পোষাকী বসনের জৌলুসে নিজস্ব লালিতা হারিয়ে ব্যে নি।

রবীজনাথের বহুপত্রের মধ্যে বহু অনভাতির একাশ বিধাত

হয়েছে, কিন্তু তাঁর অস্তঃপ্রকতির কথা ছিন্নপত্র গ্রন্থেই ধরা আছে। ভার মনে প্রকৃতি কি করে তার দৃশ্যগত সৌন্দর্য ছাড়াও একটা আধ্যান্ত্রিক ব্যঞ্জনায় কবিকে আপন করে প্রকৃতির রাজ্যে টেনে নিচ্চে—তার একটি স্পষ্ট পরিচয় রয়েছে। Wordsworth-এর The Prelude ৰা Tintern Abbey প্ৰভৃতি কবিতায় যেমন পাওয়া যায় কি কি অবস্থার মধ্যে দিয়ে Wordsworth প্রকৃতির মধ্যে থেকে আধ্যাত্মিক আনন্দলাভ করেছিলেন–তেমনি ছিম্নপত্রের মধ্যে দিয়েও রবীক্রনাথের কবিমানসের অন্তর্জীবনের একটা স্তরের পরিচয় পাওয়া যায়। ছিন্নপত্রের সাতাশ নম্বরের চিঠিখানার বর্ণনার কথা এবং গেখানে বাণিত প্রকতির চিত্রের কথা একবার ভাবা যাক। কৰি গেই নিশেচই, নিস্তর, নিশ্চিন্ত, নিরুদ্দেশ প্রকৃতির মধ্যে একটা বৃহৎ সৌন্দর্যপূর্ণ নিবিকার উদার শাস্তি দেবেছেন। এর আথে কবি কৰুল করেছেন—''অনেকদিন পরে আবার এই বুড়ো পুথিবীনির সংগে যেন দেখা-সাক্ষাৎ ছলো। সেও বললে—এই যে। আমি বললুল—এই যে। তারপর দুজনে পাশাপাশি বয়ে আছি, আব কোন কথাবার্ত। ৩৪, ৩৫, ৩৬, ৩৭ নদ্ধর পত্রগুলিতে বিশেষ করে –-এব° অন্যান্য প্রায় সমস্ত পত্রেই তাঁর প্রকৃতিপ্রীতির কথা কিছ ধরা পড়েছে।

রবীজনাথ বিশ্বাস করতেন প্রকৃতির সংগে মানুষের একটা নিকটিও নিবিড় সম্পর্ক রয়েছে। গোড়াতে অবশ্য দেখি প্রকৃতির স্থলর রূপ দেখে তিনি মুগ্ধ হয়েছেন, এবং তাঁর এই সৌন্দর্য-চেত্রনা তাঁকে প্রকৃতির এক অনির্দেশ্য সৌন্দর্যের কাল্লনিক রাজ্যে নিবে যেতে আকুল হয়েছে। সংক্ষেপে বললে বলা যায় যে প্রকৃতির সৌন্দর্যচেত্রনাই তাঁকে অরূপ স্থলরের কাছে পৌঁছবার কথা ঘোষণা করেছে। সোনারতরী-চিত্রা যুগের কবিতাগুলির কথা সমরণ করলেই তার প্রমাণ মিলবে।

প্রকৃতির চেতন। আর মাননীয় অনুভূতির একাপ্প বিশ্বাস তিনি কেমন তন্ময় ছিলেন—সে সম্পর্কে ছিন্নপত্রের ১৮ নম্বরের প্রটি পাঠ করলে তা বোঝা যাবে। ঐ চিঠির একজায়গায় তিনি লিপছেন—''পৃথিবীর কাছ থেকে আমরা যে সব পৃথিবীর বন পেরেছি এমন কি কোন স্বর্গ থেকে পেতুম। স্বর্গ আর কা দিত জানিনে, কিন্তু এমন কোমলতা-দুর্বলতাময় এমন সকরুণ আশংকাভরা অপরিণত এই মানুষগুলির মতো এমন আপনার বন কোখা থেকে দিত। আমাদের এই মাটির মা, আমাদের এই আপনাদের পৃথিবী, এর সোনার শস্যক্ষেত্রে, এর স্লেহ-শালিনী নদী গুলির বারে, এর স্তথদুঃখয়য় ভালবাসার লোকালয়ের মধ্যে এই সমস্ত দরিদ্র মঠ সদ্বের অশুর ধনগুলিকে কোলোকরে এনে দিরেছে। আমর। হতভাগারা তাদের রাধতে

পারিনে, বাঁচতে পারিনে, নান। অদৃশ্য প্রবল শক্তি এগে বুকের কাহু থেকে তাবের ভিঁড়ে ছিঁড়ে নিয়ে যায়, কিন্তু বেচার। পৃথিবী যতকুর সাধ্য তা সে করেছে। আমি এই পৃথিবীকে ভালবাসি।

কৰি প্ৰকৃতিকে যত ভালবাসভেন—তত যেন তাঁর অভজীবনের দূরবিষ্বত এক প্রর পুঁজে পাছেন। দিনের পেষে
—কাজকর্মের সব ঝামেনা চুকিয়ে কৰি যথন প্রান্নীর ওপর
বোটে কেনারাটেনে একলা বসেন থার বলেন—'তথন আমার
আকাশে সেই সন্ধ্যা তারাটি ধরের লোকের মত দেখা দেবে।
আমি শীতের সময় যখন এই প্রাতীরে আসতুম, কাছারি পেকে
ফিরতে অনেক দেরি হত। বোট ওপারে বালির চরের কাছে
বাঁধা থাকত; ছোট জেলে ভিঙি চড়ে নিস্তন্ধ নণীটি পার হতুম,
তথন এই সন্ধ্যাটি স্থান্তীর অথচ স্থপ্রান্নুবে থামার জন্যে
অপেক। করে থাকতো। এখানকার প্রকৃতির সংগে সেই আমার
একটি মানবিক ধরকরার সম্পর্ক।' ১১২ নম্বর চিঠিখানি
এই প্রসংগে লক্ষণীয়।

কবির অন্তর্গীবনের এই স্থরটি, প্রকৃতির সংগে তাঁর অনুরক্তির ইতিহাস—-যা তিনি 'জীবন সনৃতি' গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন মাত্র—তার ম্পাঠ বর্ণনা আমরা ছিলপত্র প্রন্থে পাঞ্ছি। ''শ্যাম' নামক ভ্তের অবীনে পেকে জানালা দিরে দেখা পুকুর বারে বট গাছের বিজ্তির মাবানে রবীজনাগ কেমন করে কার্রনিক ব্যাপ্তির একনা দিবস্তবাদী আনক্ষাদ পোতেন—-থে কথা জাবন হন্ততে বেলেছেন—-'পে বট এখন কোগার প্রেলা বাক পাজ বাজিয়া উঠয়া নিজের চারিদিক হইতে নানা প্রকারের ঝুরি নামাইয়া দিয়া বিপুল জানলতার মধ্যে স্থিনি নুদিনে ছায়া—ব্রাদ্রপাত গণনা করিতেছে।' জাবন্দম্ভির 'বাছিরে যাত্রা' নিবন্ধে তিনি লিগছেন—'প্রতাহ প্রভাতে খুম হইতে উঠিবানাত্রই আমার কেমন মনে হইত যেন দিনটাকে গোনালীপাড় দেওয়া নতুন চিঠির মতো পাইলাম।''

এই खूतरे जित्तभारत नितिक स्टार त्याल्ण। भत्यकात्वत त्याल्य जित्त याश्वराता स्टार न्याल्ण -- ''এই শব্य व्य वर्षाण साहि प्रत्य यामात याश्वरक छत्त छत्त विक्र करत व्य आमात याश्वरक छत्त छत्त विक्र करत व्य उप विभाग यामात भिष्क कम् न्याभात नव। এ जीवत्न आमात या-किंदू वजीत उप उपि अ खीजित्य क्वित व्य तिक्य विक्र स्वत मुस्टू व पूर्वी जूं जित्त यामात कारण मता प्रत्य। ''

প্রকৃতি চেতনার একটা ক্রম-পরিণতি যেমন লক্ষ্য করা যায় ছিন্ন পত্রের গোড়া থেকে শেষ পর্যন্ত, তেমনি তার লিরিক-মানসের একটা স্তুষ্ঠ প্রকাশও চোপে পড়ে। প্রকৃতি গোড়াতে কবির কাতে বস্তু সত্যের মতো দেখা দিয়েছে, তারপর যে হয়ে উঠেছে স্থলর, কিন্তু সর্বশেষে আমরা দেখি প্রকৃতির মধ্যে কবির অস্তরের এক নিবিড় অবসান—এবং কবি প্রকৃতির জ্ঞাৎ থেকে একটি মহান সত্যের সন্ধান কলে ফিরছেন। অবশেষে এই প্রকৃতির প্রভাবেই কবি যেন নিজেব মনোলোকে এক মহান শিদ্ধীর পদস্কার শুনতে পাচ্ছেন। তাঁকে তিনি আনার করে নিতে পারছেন। ছিন্নপত্রের এক থেকে একশো বায়ানখানা পত্রে এই খবরই আমর। পাই। আর সেই খবর অসাধারণ অনাস্বাদিতপূর্ব সাহিত্যরমেব মাধ্যমেই আমর। পাই। ''সূর্য यारु यारु एजारतत रवन। পुर्विमक र्भाग्क की এक क्षेत्रां धरशत পাতা খুলে দিচ্ছে এবং সন্ধ্যায় পাশ্চম থেকে ধীরে ধীরে আকাশের উপরে যে এক প্রকাণ্ড পাখা উনটে দিচ্ছে সেই বা কী সাশ্চর্য-লিখন—আর এই, ক্ষীণ পরিসর নদী আর এই দিগন্তবিস্তৃতচর,

আর ওই ছবির মতন প্রপার, ধরণীর এই উপ্পেক্তি একটি প্রাস্তভাগ, এইবা কী বৃহৎ নিস্তন্ধ নিভত পাঠশালা।'' ''মাপান। জানলার ওপর রেখে দিই, বাতাস প্রকৃতিব স্নেগ্র হস্তের মতে। আত্তে আত্তে আমার চুলের মধ্যে আঞ্ল বুলিয়ে দেয়, জল ছলু ছল শব্দ করে বয়ে যায়, জ্যোৎস্ন। ঝিক ঝিক করতে যাকে এবং সনেক সময় 'জলে নয়ন আপনি ভেগে যায়'।'' ''রুগন ভেলের পিকে মা থেমন করে তাকায় প্রকৃতি গেই রকম প্রগভীব স্তন্ধ এবং স্পিন্ধ বিধাদের সংগো আমার মুসের দিকে চেয়েছিল, নদার জল মাকাশের মতে। স্থির এবং আমাদের দুটি বাঁধা নৌকো। জলচর সাখির মতে৷ মুখের উপর পাখা বেঁপে স্থির ভাবে ঘমিয়ে चारक्।'' ''बाबात प्रभेष्ठ मनानेदक दक त्यन चूलिएड करन चूतन নিবে এই রঙিন শরৎ প্রকৃতির উপর থার এক পোঁচ নঙেন মতে। নাখিয়ে দিয়েভ্-ভাতে করেই এই সমস্ত নীৰ সৰুজ এবং সোনার উপর স্থার-একটা যেন নেশার রও লেগে গেড়ে।`` ''সূর্যালোকে আজকের প্রকৃতিকে ভাবি একটি গুক্লবসনা মহিমমরী মহাপুরীব মতো দেখাছে। এই রকম সকাল বেলায় মনে হয

> --নাই মোর পূর্বাপর যেন আমি একদিনে উঠেছি ফুনিবে অরণোর পিতৃমাতৃহীন ফুর।

বেন আমি এই আকাশেন, এই নদীর, এই পুরাতন শ্রামল প্রামান

বৰীজনাথের প্রকৃতির সংগো এই যে একার চিতা –তা তিনি তাঁৰ সমগ্ৰ কৰি হাতেই স্বীকার কলেছেন, গদের প্রভাত-সংগীত প্রসুধ নিবন্ধে, জীবনম্মতির স্থানে স্থানে এবং ভিলপ্রের ষ্বত তার পুকৃতি চেত্নার প্রভূষি আলোচনা করেছেন। মান্য প্রকৃতির স্বরূপের সৌপ্র উপলব্ধি করেই প্রকৃতির অন্ত-क्लोक्ट श्रेरनरमेन स्मानीत होतिन। श्रानिकात करत स्कटन । भानुस्यत ত্রধন বুঝতে বাকী পাকে না যে প্রকৃতির প্রসৌন্দর্যের মাধ্যমে দিয়েই বিশ্বপ্রকৃতির মোহন রাজ্যে সে প্রবেশ করতে পারবে। বিপুপ্রকৃতির সংগো মানুষের প্রেছপ্রেমের একটি চিরকালের বল্ধন আছে, এই সূর ''গোনার ভ্রা''র এনেক কবিভাত্তেই রবীজুনাথে ঘোষণা করেছেন। পক্তি আর মান্ধ একেবারে এক--কোণায় যেন উভয়ে স্বেছেপ্লেমের ডোরে নিবিড়ভাবে বাঁশ। এই বয়নের রবাজনাধ ''সমুদের প্রতি'' কবিতায় বিশেষ করে ঘোষণা করেছেন। কিন্তু ছিঃ।পত্রে বলভেন— ''আমি বেশ মনে করতে পারি, বছষ্ঠা পূর্বে যখন তরুণী পুথিবী मग्रम्यान (पेरक मर्त भाषा जुरन छेर्छ ज्यनकात नतीन मुर्गरक বুদুনা করতেন, তুধুন আমি এই পৃথিবার নূতন মাটিতে কোপ। খেকে এক প্রথম জীবনোচ্ছামে গাছ হয়ে পল্লাবিত হয়ে উঠে-ছিল্ম। তথন জীবজয় ছিল না, বৃহৎ সমুদ্র দিনরাত্রি দুলছে, এবং অবোৰ মাতার মতে৷ আপনার নবজাত ফুদু মুমিকে মাঝে মানো উন্মত্ত আলিংগনে একেবারে আবৃত করে ফেলছে--তুপন जानि এই পৃথিনীতে जानांत मंतीः पित्त श्रेथन म्यात्नांक श्रीन করেছিলুম, নব শিশুর মতো একটা অন্ধ জীবনের পুলকে নীলান্ধর তলে আন্দোলিত হয়ে উঠেছিলুম, এই আমার মাটির মাতাকে স্মন্ত শিকভ্ওলি দিয়ে জড়িয়ে এর স্ত**্যর্য পান করেছিলুম**। একটা মৃচ আনকে আনার ফুল ফুটত এবং নবপল্লন উদাত হতে।। — তারপরেও নবনব যুগে এই পৃথিনীর মাটিতে আমি জন্মেছি।

> রবীজ্ঞন শতবাধিকী স্মাবক এছ কলিকাতা মিউনিসিপ্যাল গেছেট

আমর। দুজনে একলা মুখোমুখি করে বসলেই আমাদের সেই বছকালের পরিচয় যেন অল্পে অল্পে মনে পড়ে।"

কবি প্রকৃতির সংগে জন্মান্তরীণ এই রহস্যময় উপলব্ধির বন্ধনে নিজেকে বেঁধেছেন। রোমাণ্টিক কবি-মানসের এই অভিব্যাক্তিতে রবীক্রনাথ পাশ্চান্ত্য দেশের কাছে ঋণী নন। তিনি শিশুকাল থেকেই প্রকৃতি সম্পর্কে একটি বিশেষ ধারণা পোষণ করতেন—তাই তাঁর প্রভাতসংগীত, সন্ধ্যা-সংগীত প্রভৃতি প্রাথমিক প্রস্থান্তলিত প্রকৃতি মূক বা জড় নয়, প্রাণচেতনার একটি ম্পর্ণ রয়েছে দেখা যায়—যে ধারণার কথা তিনি বিশেষ করে ছিলপত্রপ্রথাই ব্যক্ত করেছেন। রোমাণ্টিক কবির প্রকৃতির স্বরূপ নির্থের এই ব্যাকুলতা এবং তাঁর প্রকৃতি চেতনার ভিত্তিভূমি বিশ্বত রয়েছে ছিলপত্র প্রস্থাই। কেননা ঐ প্রস্থের একটিপত্রে কবির প্রস্কু ঘোষণা রয়েছে যে কবি যথন পৃথিবীর সংগে এক ছারে ছিলেন, তথন তাঁর ওপর স্বন্ধুছ ঘাস জন্মাত, শরীরে আলো পড়তো, সূর্য-কিরণে তাঁর স্থদ্র বিস্থৃত শামন অন্ধের প্রথমে রোমকুপ পেকে যৌবনের জগন্ধি উত্তাপ উথিত হতে থাকতো —তিনি যেন কত দেশদেশান্তরের জলস্বলপ্রত ব্যাপ্ত করে

উজ্জ্ব আকাশের নিচে নিস্তন্ধভাবে শুয়ে পড়ে খাকতেন।

এই হচ্ছে কৰির প্রকৃতি চেতনার একদিকের কথা। শরৎ কালের সূর্যলোকে কৰির সর্বাংগে একটি আনন্দরস, একটি জীবনী শক্তি অত্যন্ত অব্যক্ত অর্ধচেতন এবং অত্যন্ত প্রকাওভাবে সঞ্চারিত হতে থাকতো—কবি সেই উপলব্ধি আজো সমরণ করতে পারেন। তিনি নিজেই বলছেন—''বেন আমার এই চেতনার প্রবাহ পৃথিবীর প্রত্যেক ঘাসে এবং গাছের শিকড়ে শিকড়ে শিরায় শিরায় ধীরে ধীরে প্রবাহিত হচ্ছে—সমস্ত শস্যক্ষেত্র রোমাঞ্চিত হয়ে উঠছে এবং নারকেল গাছের প্রত্যেক পাতা জীবনের আবেগ থর থর করে কাপছে। এই পৃথিবীর উপর আমার যে একটি আন্তরিক আন্থীয়-বংসলতার ভাব আছে, ইচ্ছা করে সেটা ভালো করে প্রকাশ করতে।''

রবীজ্রনাথ যথনই প্রকৃতির রূপরস গদ্ধম্পর্শ সম্পর্কে চিন্তা করতে বসেছেন—তখনই তিনি নিজের সংগে বিশুপ্রকৃতির একটি অবিচ্ছিন্ন যোগ উপলব্ধি করেছেন, এক চিরপুরাতন একাশ্বতা তাঁকে একান্ডভাবে আকর্ষণ করেছে। এই হলো তাঁর প্রকৃতি নেপথ্য-ভ্রন।

বুজটেডন্যাদিতে কালক্রমে দেবাখালোপ হয়েছে। কালিদাস শুৰুই কৰি। তথানপ নিস্তার পাননি কিংবদ্ধী তাঁকে বাণ্দেবীর সাকাৎ বরপুত্র বানিয়েছে। রবীঞ্চিবিতের এবক্য পবিধান হবে এমন আশক্ষা করি না। সর্ববিধ অতিক্থার বিরুদ্ধেতিনি যা লিপে রেখেছেন তা**ই তাঁকে** অমানবতা থেকে রকা করবে।

রবীক্স-রচনা অতি বিশাপ, রবীক্স বিষয়ে যে-গাহিত্য লিখিত হয়েছে তাও অল্প নয়, কালক্রমে তা আরও ধাড়বে। কবির সঙ্গে যাঁদের সাক্ষাৎ পরিচয় ঘটেছে তাদের অনেকে আবও চল্লিশ পঞাশ বংগর বাঁচবেন এবং তাঁদের দারা রবীক্ষতত্ব বিব্ধিত হবে। তা ছাড়া কবির সহস্যু পত্র, অসংখ্য প্রতিকৃতি, স্বর্গচিত অনেক চিত্র বিকণি হয়ে আছে, তার গানে দেশ পুশবিত হয়েছে। তাঁর কঠস্বনও যম্বণুত হয়ে স্থায়িত্ব পেয়েছে। এই সমন্তের সম্বায়ে যে বিপুল রবীক্ত পরিবেশ প্রতিষ্ঠিত হয়েছে তাতে রবীক্ত রচনান সঙ্গে রবীক্তাল্পার নিবিত্ সংযোগ অক্য করে রাখনে। তিনি মহা অজ্ঞানায় প্রস্থান করলেও আমাণের কাছে চিরকাল জীবিত্বৎ প্রত্যক্ষ থাকবেন।

যে মহৎ উত্তবাধিকার তিনি আমাদের জন্য রেপে গেলেন তা কি আমরা ধনীর জড় সন্তানের মত পর্ম আলস্যে শুনুই হাত পেতে নের ү কবির কাতে আমাদের যে ঋণ তা শালোক্ত ত্রি-ঋণের তুল্য গুরুতার, কেবল ভাবের উচ্ছাুুুসে তা শোধ হবে না। যে কর্ম তাঁর জীবনের বুত ছিল, যার জন্য তাঁর ভাবনার অন্ত ছিল না, বিশুভারতী-রূপ তাঁর সেই, আরম্ভ কর্ম যদি অবিসংবাদে সমবেত চেষ্টায় স্থাসন্সা হয় তবেই আমাদের কত্ততা প্রকাশ সার্থক

## त्रवीसि छिष्ठाय बाक्षण ७ बक्षावान

অমিয়রতন মুখোপাধাায়

বৈশ্যপ্রধান বস্তুতান্ত্রিক বিশ্বসমাজে ব্রাহ্মণ বা প্রাহ্মণাদর্শের মর্যাদা নেই, এবং বলতে কি, মর্যাদা থাকার বা দেয়ার প্রশান যেন নিতান্তই সেকেলে, সেই হেতু অপ্রাসন্ধিক। দায় প্রহণ করার বা দান্ত্রিই যাকেলে, সেই হেতু অপ্রাসন্ধিক। দায় প্রহণ করার বা দান্ত্রিই স্বীকার করার চেয়ে দানীর কথানিই যে-যুগে উচ্চকণ্ঠে, হাজারে। কণ্ঠে ঘোষিত হয়, সম্পিত হয়, সে-যুগে ত্যাগের কথা, প্রেমের কথা তথা ত্যাগার্তী কি প্রমন্ত্রী মানুমের কথা অর্থাৎ ব্রাহ্মণাদর্শের কথা উপেক্ষিত হবে য়ে, হয় য়ে, আমি জানি। ....সাম্পৃতিক সমাজে 'ব্রাহ্মণ' শব্দানির তাই ভার বা ধার তেমন আর নেই। আপাতো বিচারে মনেও হয় বর্তমান পৃথিনীতে ব্রাহ্মণ সমাজ তেমন ভক্তি ও শ্রদ্ধা আক্ষুণ করেই না।

তবু বলি, একটু ধীরভাবে ভেবে দেখলে বাঝাও যায়, যে স্বার্থসর্বস্থ এই যুক্তিবাদী সংসারে বাজণ আছেন—এবং উন্ন ত স্বভাবের দিব্য মহিমায় মানবসমাজের আব্যাল্পিক একটি শ্রেয় আদর্শে অহরহ আকর্ষণও করছেন। হিংসায় উন্মন্ত এই পৃথী ভূমে প্রেমমন্ত্রেও অহিংসা মন্ত্রে যারা দীক্ষিত, জীবন দিয়ে যারা বিশ্ব মানুষকে মনুষ্যত্বের আদর্শ তবু শিক্ষা দেন, তারা কি ব্রাজণ নন? পরমত্যহিষ্ণুতা যাদের স্বভাবে, 'অঙ্কেটা সর্বভূতানাং' যেসব মহাল্পা, মিখ্যাচারী এই স্বাজ-সংসাবের বস্তুবাদি। 'প্রাট্ট মেজরিটি'র সন্ধ্রুবেই যারা সত্যের জন্য দেন আগ্বলি, অসংগ্রাদের'র বিরুদ্ধে সংগ্রাম করে যারা ঘোষণা করেন মানবজীবনের আদর্শতন্ত্রঃ 'সংগ্রামে মে মতং শেরো যা চে জীবে পরাজিতো'— তারা কি শুর সেকালের সত্য ত্রেতা ছাপবের, আমাদের কালের

ব্রান্ধণ একটি জাতি বা সম্প্রদায় মাত্র নয়, ব্রান্ধণ একটি ভাব, একটি আদর্শ। ব্রান্ধাদর্শ অন্তরে বাহিরে প্রতিভাত করে মানব সমাজে যিনি মানুদের মত মানুষ, তিনি ব্রন্ধানন, তিনি ব্রান্ধণ।...স্পষ্ট কথায়—সত্যে যার দীক্ষা, প্রেমে বিশ্বাস, মঙ্গলে অভিলাষ, স্থলরে রুচি, সংযমে স্থলর এবং ক্ষমায় দেবাদপি গরীয়ান—তিনি ব্রান্ধণ, নীচ কুলে জন্মগ্রহণ করেও তিনি ব্রান্ধণান্তম।...বিপ্রবংশে জন্মগ্রহণ করার সৌভাগ্যে যিনি ঘান্ধণ, ধর্মানুষ্ঠানের দ্বারা যজ্ঞোপবীত ধারণ করে থিনি ছিজ নামে অভিহিত, সামাজিক বিচারে তিনি ব্রান্ধণ হলেও মনঃসাধনা ও নাক্সাধনার মহিমায় ব্রন্ধাশ্রিত কর্ম করে তাকেও সত্যকরে ব্রান্ধণ হয়ে উঠতে হয়।...সাধনার আশীর্বাদে অ-ব্রান্ধণও ব্রান্ধণ প্রবাত্ত এবং সাধনার অভাবে ব্রা প্রংশে জাত কুমারও অ-বান্ধণ।...

সমাজের অস্তাজদের প্রেমের আনন্দে কোল দিতে যারা জানেন, দম্ভের কু-সংস্কার ান্য বলে বিদূরিত করে বিনয়ন্ত্রুদর চরিত্রপ্রকাশে যারা স্পচিসিদূ, যুক্তপাড়িত ক্ষত্রিয়-পৃথিবীকে শাস্ত ও সংযত করার সাধনায় বীতনিদ্র মনো যারা কঠোর সংগ্রামী,



লোভদীর্ন বৈষয়িক মনোভাবের নিশিচদ্র আকাশে সপ্তায়িব জ্যোতি-বিকিরণে যাবা রাণ্ডিহীন—তমি-খামি তাদের উপেকা করলেও তারা ছিলেন, আছেন, ধাকেন—হেরেও তারা হারেন না, মরেও তারা মরেন না, সেকেলে বলে পরিছসিত ও প্রতিক্রিয়াশীল | বলে অতি-নিশিত হওয়া সত্ত্তে তার৷ চলেন—বস্তুপিতে 🕽 আচ্ছা বন্ধ ওহাস্থিত বন্দী জীবনকে মক্ত করাৰ অভিপায়ে তাদের অভিযাত্রা।...তাবা শুধু এ-দেশের নয়, বিশুদেশের : এ-যুগের নয়, বিপুযুগের।....মন্ধামের মাহাঝাবিকাশে, রুজা-শক্তির অনন্য মহিমাবিকাশে তারা শ্রদ্ধাবান ও সিদুকামঃ স্ত্যা-এয়িতা, ন্যায়ধর্ম, বিপুলোকহিতায় ত্যাগবৈরাগ্য, সর্বজাতি ও জীবে সমদর্শন, অধাায়ন-অধাাপনা, সর্বোপরি সর্বভূতে শ্র-দর্শনের প্রাক্তি আনন্দে ভেদবৃদ্ধি ও অপ্রশাতাকে স্ব্তোভাবে পরিহার– তাদের চরিত্র-লৈশিষ্ট্য। নীচনশেজ হয়েও, ভিন্নস্ত জাতিক হয়ে-ও সত্যকার শাদ্ধধবর্গের তারা প্রধান, তাঁরা বাবাণ।....তাঁরা থাকেন এবং আছেন বলেই পুণিনী আজও টি\*কে আছে।

রবীন্দ্রসাহিত্য ও দর্শনে এই ব্যাধ্যণের প্রভাব প্রণিধানযোগ্য।

নৈষ্ঠিকী তপ্ৰচর্যা ও ব্রানাদর্শের মহিমায় নিজাম কর্ম সমাপনান্তে যিনি ব্রান্ধণ--স্মাজের তিনি পুজনীয়। কিন্তু প্রান্ধণরের অহংকারে এনোর ব্রান্ধনিষ্ঠা, ত্যাগ্যাধনা, ন্যাসমর্ম ও সতাব্রতকে যিনি অস্বীকার করেন তিনি কি ব্রান্ধণ ?—রবীঞ্জ নাপের এই জিজ্ঞায়। মহাভারতের কর্ণকে অভিশ্যুগত দিয়ে পরস্করাম--অথবা এক গবাকে কৌশলে শক্তিইন-করার কূটনীতিকগায় জোণাচার্য—ব্রান্ধণোচিত কর্ম করেন নি—তারা জন্মশ্রন্ধণ হলেও ভাব-ব্রান্ধণোচিত কর্ম করেন নি—তারা জন্মশ্রন্ধণ হলেও ভাব-ব্রান্ধণ নন। অপরপ্রক্ষে ঋষি গৌত্ম (চিত্রাঃ ব্রান্ধণ জ্বর্ধনা) নীচবংশজ সত্যকামকে ব্রান্ধণ বলে স্বীকার করে সরল সেই সত্যাচারীকেই কি শুমু জাতে তুলেভেন, নিজেও সত্যতর ব্রান্ধণ্য দিব্যভার মহানন্দে উর্গীত হন নিং

মন যপন ব্রন্ধ-ভাব, অনুভব করে, যেন ভাবে-ভাবে তা ব্রন্ধই হয়ে যায়, অর্থাৎ বৃহত্তমেরে। বৃহত্তর আদর্শের আলোয় পূর্বধর্ম প্রাপ্ত হয়।....মনের নিজের কোনো রও নেই, অপ্তিম্ব নেই, সত্তা নেই। যা'সে ধরে তাই সে হয়। যদি 'কাম' ধরে— কানের ভাবাবেগে বিশেষ এক রূপ ধরে, বিশেষ এক সত্যকে স্বীকার করে; যদি 'ভাগে' ধরে—তবে ভাগিগের ভাবানদেদ বিশেষ এক আনন্দ প্রাপ্ত হয়, বিশেষ এক সত্যের আলোকে হয় আলোকিত। ..যা ধরে থাকি, ধরে ধরে 'হয়ে' উঠি—শাস্ত্রমতে ভাই বর্ম। কী ধরে নন হয়ে উঠিছে—ভাত্তিকের এটা বিচার্ম। ছোট কিছু ধরি তো ছোট হই, সংকীর্ণ হই; বড় ধরি তো বড়-ভাব ভাবি, উপার হই, হই বিশুদ্ধ ।... শ্রন্ধ হচ্ছে সকল আদর্শের বড় আদর্শ, বৃহত্তমেরো বৃহত্তর আদর্শ,—এ আদর্শ কত বড়, কী তার সূষ্ঠ স্বজরা ভেবে-চিন্তে বলা শক্ত। তবে বর্মদর্শনের ও সাধুসাধকদে ।ইতিহাসে দেখা গেছে—এ-আদর্শের আভাসটুকু পাওয়ামাত্র মন হয় আকাশের মত অসীম-অনন্ত, সমুদ্রের মত অতল-গভীর, আগুণের মত নিংপাপ-বিশুদ্ধ। ভারতীয় ঋষিয়া তাই শ্রাদর্শকেই জীবনসাধনায় স্থান দেন। খা পেয়ে অমৃত হব, তাই প্রার্থনা করি। যা পেয়ে অমৃত হব না তা নিয়ে আমার কী হবে —এই হচ্ছে শ্র বাদিনী ভারতপ্রকৃতির বাণী।

্রস্তুকে চেড়ে যে-বস্থবোধ—সে-বোধ মনকে বন্ধ করে, সংর্কার্ণ করে, ভারতীয়ের তাই না সাধ্য নয়, কাম্য নয়। বস্তুকে জগৎকে, জীবজাবনকে ব্রন্ধভাবে, বৃহৎভাবে, গ্রহণ-করার আনন্দই মনকে নোহমুক্ত রাধতে পারে। তখন বস্তুর ওপর ব্র ত্র অর্থাৎ আদর্শ-ভাবার্টিই প্রাধান্য পায় বলে বস্তুজগৎ মনকে বাধতে পারে না। যোহমুক্ত মন বস্তুকে উপেক্ষা করে না সত্য, কিন্তু বিশেষ কোনো বস্তুবিষয়ে লিপ্ত হয়ে সংকীর্ণ হতেও চায় না।...রবীক্রনাপের মনোদর্শনে ব্রন্ধাদের তাই তত্তপ্রাধান্য।

ব্রহ্ণকে মনের ধারা অনুভব ও আশ্বাদ করতে গিয়ে রবীন্দ্রনাথ প্রেমের কথা উথাপন করেছেন। মনের জগতে প্রেমই হচ্ছে বৃহত্তম আদর্শ। প্রেম হলে মন শুদ্ধ হয়, ভেদাভেদ তুচ্ছ করে মিলনমৈত্রীতে আশ্বা রাখে, সমদর্শনে জাগায় শ্রদ্ধা। ব্রহ্মাদর্শ বা প্রেমাদর্শ চরিত্রে প্রতিভাত করলে তবেই মানুষ, য়ে-কোনো জাতের য়ে-কোনো মানুষ, হয় ব্রহ্মমানব, হয় ব্রাহ্মাণ। প্রেম নেই তো ব্রহ্ম নেই, ব্রাহ্মাণও নেই। সাম্পুতিক নিচ্পের সমাজের স্বার্গাদ্ধ মানবগোষ্টির পক্ষেই নাস্তিক্য সম্ভব, ব্রহ্মাণ্ড অবান্তব, সেই হেতু উপেক্ষার বস্তু, পরিহাসের সামগ্রী।....

তর্কসাপেক হলেও এ-তথা সতা যে, সংারে সবাই নিম্পেম न्यः, जाशांक्रत्यं यिविश्रुशी ३ नयः, यम जमक्रत्व उथा मानवमक्रत्व অসাড বা উদাসীনও নয়। স্বার্থ-সর্বস্ব মানুষের সমাজেও আছে ব্রন্ধানব, উপেক্ষিত হয়েও অচলা যাঁদের ব্রন্ধনিষ্ঠা অর্থাৎ कारमन्यनगीनां प्रवराजां ये या प्रवर्ग विश्व क्यार्प খেয়োবৃদ্ধি, দেশমঙ্গলে নিতাকমঁ, অহং-দমনে দিব্যরুচি, স্ব-জগদগত প্রেমের আনন্দে 'নিরুদ্দেশযাত্রা'।....চি ত্রসাধনার উচ্চস্তরে याँता छेत्रीच, डाँता, क्विन डाँताहे, जारनन-मानवजीवरन শ্রন্ধত্ব অবাস্তব কিছু কল্পব্যাপার নয়—মনোজীবনে পশুত্বের ভাব যেমন সত্যা, শ্রন্ধান্ত তেমনি মানবমনোনিহিত সামান্য ব্যাপার, সেই হেত বাস্তব ব্যাপার।...সাম্পতিক সমাজের কাছে কৰির প্রশ এই: লোকঠকানোটাই কি বাস্তব, লোক কল্যাণটা नग्न ? जाननात्त्र ७५ षात्रिया (पतिया नतन नतन पतन पुत्त-गता আর বিকারের মীরচিকা জালে জড়িয়ে-মরা-টাই বাস্তব, 'मुक्क करता एर नक्ष'--- ध-रनाथ नास्त्रन नय, 'खगः' श्रा नक्षनमारक লভিব মুক্তির স্বাদ'—আত্মপ্রত্যায়ের এই বীরবোধ নয় বাস্তব ?.... मामाना किछ नाम পেয়ে, अथवा गर्यामा পেয়ে किংवा अर्याश পেয়ে 'স্লব' হওয়া বা 'স্লবারি' করাই বাস্তব—যা পেয়েছি, তারো চেয়ে চের বেশি কিছ দিতে-চাওয়ার মনোভাব নয় বাস্তব ? ....কিছু পাৰো তো দেব,—এই বৈশ্যভাব ছাড়া মানবজীবনে' कि जात कारना महत्त्व जा-हे तनहे वरना ? ना-পেয়েও দেব, (प्रशांत जानत्म यांच पिर्म—यांता जागत पान निल, क्षेणी-इ कदल

আমাকে, এ-ভাব কি শুধুই কবিষ মাত্র, নেই জীবনে ?....यদি নেই তবে বৃহৎ-ভাব, যু ভাব নেই আর: সংসারটা তবে হীন মনের মৃত শমশান, বিষয়বুদ্ধির দোকান্যর।

নৃত শন্থানে জড়াছের স্থাবাগে প্রেতানুচরদের প্রাণোলাস, দোকান্মরে ভিড় জমলে বৈশ্যমনের উৎসাহ। প্রেতোলাসে ও বৈশ্যোৎসাহে যাদের মন ও মনন, স্বার্থবুদ্ধির অনুকূলেতাদের যুক্তি, সমধ্যী গোটিগঠনে তাদের মতবাদ। 'সন্বে লোকা স্থিনো হোন্ত' কি 'স্বস্থিমানুষেভ্যঃ' কি 'প্রোপকারায় শরীর-শরীরমেতৎ' কিংবা:

কী গাহিব, কী শুনাবে! বলো মিখ্যা আপনার স্থা, মিখ্যা আপনার দুঃখ। স্বার্থমগু যে-জন বিমুধ বৃহৎ জগৎ হতে সে কখনো শেখে নি বাঁচিতে। মহাবিশুজীবনের তরঙ্গেতে নাচিতে নাচিতে নির্ভিয়ে ছুনিতে হবে, সভ্যোর করিয়া প্রুবতারা। মৃত্যু করি না শক্ষা।

(চিত্রা: এবার ফিরাও মোরে)

—এ-সব ততুবাণী বৈশ্যবিচারে ভাববাদীদের অকেজো বাণী মাত্র, কার্মোদ্ধারের অভিপ্রায়ে মুম্বেই আউড়ানো যায়, চরিত্রে প্রতিভাত করার সত্যের আস্থা স্থাপন করা যায় না।.... রবীন্দ্র বাণী তাই মুম্বেই আনতে পারি, রবীন্দ্রকাব্যের প্রশংসা জনসমাজে করতেও পারি, কিন্তু জীবনে আনতে পারি না, অর্থাৎ ভেতর পেকে হয়ে উঠে, জেগে-উঠে দ্বিজ হওয়ার—বিষয়গত মন পেকে মঙ্গলগত মনে জন্মলাভ করে দ্বিজ হওয়ার—সাধনা যেন করতেই পারি না। অপচ এ-কথা আজ কে না জানে যে, রবীন্দ্রসাধনা দ্বিজহের সাধনা, নবজনেমর সাধনা যা আছি তা নয়, চিত্তসাধনার সর্বোচ্চস্তরে উন্নীত হওয়ার আনলে যা হওয়া সম্বর্ব, মানুষ হিসাবে হওয়া সঞ্চত—তার ভাব-চেতনায় জন্ম নেয়ার, প্রকাশিত-হওয়ার বেদনাবোধ-ই রবীন্দ্রম্ব, ভারতীয় ভাষায় দ্বিজ্ব, ব্রাহ্মণর। এই ব্রাহ্মণেত্বে, মানবিক মহাহম্ব্যাবিকাশের আনল্লেতত্বে, আবার বলি, সকল দেশের, সকল মানুষেরি অবিকার।....

আর্থশান্ত্রে অনার্থকে-ও যেমন ক্রমশ আর্থ করে নেয়ার বিধি আছে (শৃনুন্ত আর্থমনার্থ্য)—রবীন্দ্রশান্তের-ও তেমনি অ-ব্রাহ্মণবেক শিল্পবোধের তথা রসবোধের বিকাশে ব্রাহ্মণ করে নেয়ার আনন্দ্র আছে।....ওরুর উপদেশে নয়, কবিওরুর প্রেমাদর্শের চেতনায় তিনি পাঠক অন্তরে নবজীবনের দেবনা সঞ্চার করেন।....রবীন্দ্র-বাণীর তত্ত্ব-গভীরে সহসা হয়তো প্রবেশ করতে আমরা পারি না, কিন্তু শিল্পওণে মুঝ্ধ যে হই, রসের পুলকে হৃদয়াবেগের যে ক্রান্তি ঘটে—সে-বিষয়ে কোনোই সন্দেহ নেই। যা নিয়ে আছি তা নিয়ে থাকলেও আরো কিছু বৃহত্তর জ্যোতি:সম্পদ যে জীবনে-ই আছে, সে সম্বন্ধে কিছু না-কিছু আভাস যেন আসে। তথন বোঝাও যেন যায়, যে—ছিজত্বের দিব্যানুভাব দল বেঁধে—ক্লাস লেকচর শুনেই—অর্জন করা যায় না, একাকিছের আনন্দে জীবন-গভীরই তী অর্জন-করা সন্তব।...আগে 'হওয়া' পরে 'করা'। হয়ে যে উঠেছে, সে-ই করতে পারে। হয়ে-ওঠার আদর্শই রবীন্দ্রনাথের আদর্শঃ ব্রাহ্মণের আদর্শ।

রবীক্রকন্ধনার থ্রন্ধ যেমন কর্মহীন নন, থ্রন্ধমানবও তেমনি নন কর্মহীন। অজহা অমঙ্গলের মধ্য দিয়েই থ্র দেব মঙ্গলপ্রকাশে যেমন কর্ম করছেন—বাইরের সহস্য আক্রমণ থেকে, লোভ, মোহ, কামনা, ছলনা জিগীষা, জিঘাংসা প্রভৃতি শুদ্রভাবে বৈশ্যচাঞ্চল্য ও ক্ষত্রিয়বিকার থেকে—অন্তরের দিব্যতাপ্রকাশে, শূচিতাপ্রকাশে থ্রাহ্মণ তেমনি স্বার আড়ালে কর্ম করছেন, অর্গাৎ বাইরের অন্তর্মপ্রভাবে অন্তর্মকে অন্তচ-করা নয়, অন্তরের শুচিতার দাক্ষিণ্যে বহির্জ্পৎকে মানব-স্মাজের যোগ্যভূমি করার সংকল্প করছেন সাধনা করছেন।

্রহ্মবা ব্রাহ্মণের কর্ম তাই নীরবে, নিভৃতে সংগাধিত হচ্ছেন। হচ্ছে যে--এ-বিশ্বাস রাধো।

'অন্তরকে বাইরের আক্রমণ থেকে বাঁচাও।....থেকে থেকে ঘারতর কর্ম-সংঘাতের মাঝখানেই নিজের অন্তরকে নির্নিপ্ত বলে অনুভব কোরো। এই রকম ক্ষণে ক্ষণে বারংবার উপলব্ধি করতে হবে। ধুব কোলাহলের ভিতরে থেকে একবার চকিতের মতো দেখে নিতে হবে, সেই অন্তরের মধ্যে কে নো কোলাহল পৌঁছচ্চে না। সেখানে শান্ত স্তব্ধ নির্ম্মল। না, কোনোমতেই সেখানে বাহিরের কোনো চাঞ্চল্যকে প্রবেশ করতে দেব না।.

"এমনি করে সমস্ত কর্ম থেকে, সংসার থেকে, সমস্ত ক্ষোভ থেকে বিবিক্ত করে আম্বাকে যথন বিমুধ্ব স্বরূপ জানি তথন দেখতে পাই তা শূণ্য নয়, তথন নিজের অস্তরে সেই নির্দ্ধন নিস্তর্ধ পরম ব্যোমকে সেই চিদাকাশকে দেখি থেখানে, সত্যং জ্ঞানমনস্তং ব্র নিহিতং গুহায়াম। নিজের মধ্যে সেই আশ্চর্ম জ্যোতির্দ্ধয় পরম কোমকে জানতে পারি যেখানে সেই অতি শুদ্র জ্যোতির জ্যোতি বিরাজ্মান।"....(শান্তিনিকেতন, ১ম খও, পৃষ্ঠা, ১৮২-৮৩)

অন্তরে-বাহিরে শুচিস্কুলর হওয়ার সাধনা প্রথম প্রবস্থ ব্যক্তিগত একাকিফের সাধনাই বটে; তাই বলে তা শূনাগর্ভ Escapism নয়, তা জীবনের মুজি, গ্লদেয়র ক্রান্তিঃ মদেশমন্সলে, বিশ্বমন্সলে তা দেবযানগতি। ব্যক্তিসাধনায় অপ্তরে বাহিরে যাঁরা প্রক্ষানব, তাঁদের সাধনাই, 'রাত্রির তপস্যাই'—রবিকরোজ্জল শুল্ল 'দিন' করে আন্য়ন, সংসারকে 'এ্যানিম্যা-লিনির' লজ্জা থেকে 'র্যাশানালিনির' প্রঞাপথে যায় নিয়ে—ভেতর থেকে মানুমকে দীক্ষিত করে প্রেমসাধনায় আদর্শমন্ত্রে। সংসারে সত্যকার বড় মানুষ যারা, যাঁরা প্র মানব, তাঁরাই মনুষ্য জের আশা, দেবজের আশ্বাস, হ্লমের সাম্বনা, জীবনের শান্তি। তাঁদের দিকে চেয়ে, তাঁদের কথা ভেবে, তাঁদের মন্ত অনুসরণ করে' কলকোলাহলপূর্ল নিত্যবিক্ষুক্ক এই কারাক্ষেত্র থেইে আকাশ-দেখার প্রশান্তি কি অনুভব করি নে?

''বে-সমাজে কর্ম আছে, সেই সমাজেই কর্মকে সংযত রাঝিবার বিধান পাকা চাই— সন্ধ কর্মই যাহাতে মনুষ্যম্বের উপর কর্ত্ব লাভ না করে এমন সতর্ক পাহার। থাকা চাই। কন্মিদলকে বরাবর ঠিক পথটি দেখাইবার জন্য কর্মকোহলাহলের মধ্যে বিশুদ্ধ স্করটি বরাবর অবিচলিতভাবে ধরিয়া রাঝিবার জন্য এমন এক দলের ভাবশাল, খাঁহারা মুখাসম্ভব কর্মাও স্বার্থ হইতে নিজেকে মুক্ত রাঝিবেন। তাহারটে ব্রাহ্মণ।

এই ব্রাহ্মণেরাই যথার্থ স্বাধীন। ই হারাই স্বাধীনতার

আদর্শকে নিষ্ঠার সহিত, কাঠিপোর সহিত সমাজে রক্ষা করেন। সমাজ ইঁহাদিগকে সেই অবসর সেই সামর্থ্য, সেই সম্মান দেয়। ইঁহাদের এই মুক্তি, ইহা সমাজেরই মুক্তি। (স্বদেশঃ গ্রাম্বণ, পৃঃ ১২)

কিন্তু বৈশ্যপ্রধান সমাজে সকলেই যথন বিষয়কর্ম নিয়ে বাস্ত্র, এবং বিষয়কর্ম ও কর্ম-বাত্তাই যথন সর্বজ্ঞান ও স্বজাতি সম্পিত, তথন কর্মের উদের মন্যাহ-রক্ষার তত্ত্ব-সাধনা তেমন প্রেরণাপ্রদ বলে মনেই যেন হল না। কলে সমাজ তথন মনুষ্যাহের উদের মুনাফাকে স্থান দেয়, ছলে বলে কৌশলে আত্ম-প্রতিষ্ঠা ও দলপ্রতিষ্ঠার জয় পায়, চিত্তবৃত্তি তথন নিতান্তই নিম্নাভিমুখী হয় বলে ছোট কাজ, হীনাচরণ, শোষণ-তোষণ প্রভৃত্তি পাশব্যকারে লজ্ঞা পায় না, বরং সমর্থন করে বাস্তব বলে । বৈশ্যপ্রধান সমাজে ঘজ্ঞোপীবত্যারী তথাক্থিত জন্ম ব্যাহ্মণেরাও বীত্যারী বৈশ্যাচরণে তৎপর হয়, যুক্তি দেয় যে, না হয়ে যেন পারাই যায় না। সমাজকে শ্রেয়াবোধে তারা উল্লীত করে না ; চিত্তোন্যায়ে মহৎ কর্মে বিশ্বাস হারিয়ে তারা আধ্যাত্মিক নেতৃত্ব হারায়, সামাজিক দাসত্ব বরণে শূদাচরণকেই জীবন্চর্যা মনে করে। দেবত্বসাধনায় যে ব্যাহ্মণ নয়। সে নামেই ব্যাহ্মণ, কাজে নয়, ভাবে নয়।

''যে-নান্ধণ সাহেবের আপিসে নত মন্তকে চাক্রি করে যে-না ও অপনার অবকাশ বিক্রয় করে, আপনার মহান অবিকারকে বিগর্জন দেয়, যে-নান্ধণ বিদ্যালয়ে বিদ্যাবিধিক, বিচারালয়ে বিচার-লয়ে বিচার-লয়ে বিচার-লয়ে বিচার-লয়ে বিচার-লয়ে বিচার-লয়ে বিচার-লয়ে বিচার-লয়ে বিচার-লয়ে কিচার-লয়ে কিবল কৈক্ত করিয়াছে, সে আপন আদর্শ রক্ষা করিবে কী করিয়া, সমাজ রক্ষা করিবে কী করিয়া এন্ধার সহিত তাহার নিকট বর্দ্রের বিধান লইতে যাইব কী বলিয়া ও সে তো সর্ব্বনানারণের সহিত সমান ভাবে মিশিয়া ঘর্মাক্ত কলেবরে আড়াকাড়ি ঠেলাঠেলির কাজে ভিড়িয়া গেছে। ভক্তির ঘারা সেন্তান্ধণ তো সমাজকে উর্দ্ধে আকৃষ্ট করে না—নিমেই লইয়া যায়।'' (স্বদেশঃ ব্রান্ধণ পূ ৯৩)

কবিওরুর 'কথা কাবোর' কবিতাবলীও সমরণীয়। ত্যাগ, সেবা, তিতিক্ষা, নির্লোভতা প্রভৃতি দেবসুন্দর ন্রাহ্মণ্য ওপকেই 'কথা'য় সিল্পরূপ দেয়া হয়েছে। (সমরণীয়ঃ প্রতিনিধি, পূজারিণী, অভিসার প্রভৃতি) কবিওরুর স্বাধুনিক গদ্যকাব্যেও ন্যাহ্মণ্চরিত্রের বিদ্যাবিলাস লক্ষ্য করেছি। 'পুনুন্চ' কাব্যের 'স্তুচি', 'মুক্তি', 'সানসমাপন' 'প্রথম পূজা' 'শিশুতীর্থ'—এ-প্রসঙ্গে চিন্তিত্ব্য। সন্ধান করলে রবীক্রনাথের নাটকে, উপন্যাসে ও গল্পওফের বহু গল্পে দিবাচরিত্র নুদ্ধান্যর আদুর্শ পাওয়া যাবে।

এই আদর্শের শিশুমূতিওলি বিশুজাতি আজ বুঝি-বুঝি করছে, ধরি-ধরি করছেন। ইউরোপ-আামেরিকার জাতি সমূহ যে-কোনো কারণেই হউক রবীক্রাদর্শের মর্যাদা স্বীকার করছেন। ....সমাজতান্ত্রিক বস্তুবাদী রাশিয়াও রবীক্রসাহিত্যে ও দর্শনে শ্রদ্ধার ভাব পোমণ করছেন। যতদূর মনে হয় এক সাম্যবাদী চীন ছাড়া রবীক্রমহত্বে ও তত্ত্বে সকল দেশ ও জাতিই শ্রদ্ধাশীল হয়ে উঠেছেন। মহাচীনের জীবনাদর্শ আজ জিগীমু ধর্মের সমর্থনে চালিত হলেও একদা তার চিত্ত ও চরিত্রের পরিবর্তন বানুবা, চীনেরো নবজন্ম হবে।

চীনের অনুসরণে অনেকেই আমরা রবীন্দ্রের থ্রন্ধতয়কে একদা নুর্জোয়া তম্ব বলে ব্যাখ্যা করতে গেছি। ঈশুরকে ধন্যবাদ, জাতি সে-ব্যাখ্যা গ্রহণ করে নি। আজ আমরা অনেকেই রবীক্রভাব ও ভাবনাকে অন্তরঙ্গভাবে বুঝতে চেটা করছি।.... কিছু না পারি এটুকু অন্ততঃ বুঝতে পারছি যে, পুঁথিগত বিদ্যা বা পাণ্ডিত্য নয়, সেকেলে গোড়ামি বা একেলে মাতব্দরি নয়, যুদ্ধাদর্শের বাস্তব উপলব্ধি ও আচরণই রবীক্রজীবন, দর্শন, ও কাব্যাম্বাদের অম্বিতীয় সহায়ক।

বর্তমান শতাব্দীতে কবিগুরু আমাদের শিশুসৌন্দর্যে টান দিয়েছেন—আরো কয়েক শতবর্ষ পরে জীবনের গভীর খেকে টান দেবেন: তথন আমরা ভেতর খেকে ঘর হয়ে উঠব, নবজন্ম লাভে, দিজা হব, হব ব্রাহ্মণ,—অন্তর্জীবনের দিব্যেউজ্জন্যে ব্যক্তিজীবন, সমাজজীবন, রাষ্ট্রজীবন তথা বিশুজীবনকে করব অভিস্তুতে। রবীক্রসাধনায় ভারতবর্ষের, অধণ্ড এসিয়ার এবং বিশুপ্থিবীরে। এই আশুসাস, এই স্বপ্র ও সংকল্প:

বিশ্ব্যাপী নামহীন আনন্দ দিক আমাকে নিরহংকার মুক্তি। গেই অন্ধকারকে গাধনা করি যার মধ্যে স্তব্ধ বসে আছেন বিশ্বচিত্রের রূপকার, যিনি নামের অতীত, প্রকাশিত যিনি আন্দেদ।

(শেষ সপ্তক)

বর্ত্তমানযুগে কবির এই উক্তিগুলি অনেকের কাছেই হয়তো সেকেলে এবং অবাস্তব বলে মনে হবে।....গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রে সকলের সমান অধিকার অর্থাৎ ব্রাহ্মণ-ক্ষত্রিয়-শৈব্য-শূদ্র সকলেই সমভাবে কাধে কাধ মিলিয়ে কাজ করবে—এই তো আদর্শ।... আমার সামারাদী বহু দের আদর্শের তো সমকেই সমান—উচ্চনীচ ভেদাভেদচিন্তা তো প্রতিক্রিয়াশীল বুর্জোয়া চিন্তা ছাড়া আর কিছু না।

ঠিক। কিন্তু ভেদাভেদচিন্তা নশ করেও কি বলা যায় না, যে, দলের মধ্যে যিনি নেতা—বিদ্যা, বুদ্ধি, ত্যাগ ও কর্মসাধনায় সাধারণ থেকে তিনি অনেক বড় ?....আর এ-কথাও কি সত্য নয়, যে, নেতা যদি যথেছোচারী হন, একছেত্রনায়ক হন, তবে জনসাধারণ তাঁকে ভয়ে বড় ভাবে, কিন্তু জীবনাদর্শের মহৎওণে জনসমর্থনে সর্বসন্মতভাবে যদি নেতৃত্ব পান—তবে ভক্তি-শ্রদ্ধায় তিনি লোক চক্ষে বড় হয়ে উঠেন ? ভয়ের বাঁধন লোকে ছিয় করেতেই চায়, কাজে যদি না পারে, মনে মনে চায়। ভক্তির বাঁধন লোকে তো ছিয়া করেই না—বরং বাঁধনের মহিমাতেই চিত্তমুক্তির পায় প্রেরণা।

গণতাপ্ত্রিক সমনাধিকার বা সামাবাদী অভেদৰ মেনে নিয়েও বলা যায়, সমাজে যেমন নেতা আছে, আছে তাঁর অনুসারকবর্গ, সংসারে তেমনি প্রেমিক আছে, আছে তাঁর প্রেমোপাসক। লক্ষ্য করলেই দেখনে—সত্যকার যিনি নেতা, সর্বজনবরেণ্য নেতা, তিনি নিজের ব্যক্তি স্থপের জন্য যত কম চান, সর্বসাধারণের সঙ্গে যত সমান হতে চান, ততই তাঁর ব্যক্তিৰ বাড়ে, কথার মূল্য বাড়ে,

অনুসারসের সংখ্যা বাড়ে। সকলের জন্যে যিনি, সকলের তিনি শ্রদ্ধার পাত্র, সকলের সমসারে উপবেশন করেও অধ্যাম্বিক উচ্চাসনে তিনি সমায়ীন। নেতাকে তাই ব্যক্তিস্বার্থ বলি দিতে হয় বিশুস্বার্থে: ব্যক্তি-ইচ্ছাকে বিশু-ইচ্ছায় যিনি সমর্পণ-করার মহামন পেয়েছেন—তিনিই নেতা।

বিদ্যা, বুদ্ধি, শক্তি, প্রতিভা, ত্যাগ ও প্রেমের যেমন তারতমা আছে, শক্তাদি গুণানুসারে নোদের মধ্যেও তেমনি ছোট-বড় ভেদ আছে। সত্য কার বড় যিনি, ছোটদের তিনি ছোট না ভাবতে পারেন (না ভাবে পারাতেই তাঁর মহত্ত্ব ও নেতৃহ) কিছু ছোটরা জানে, ভারে কিংবা ভক্তিতে জানে, তাঁরে ওপর বড় আছে, বড়-র বড়-ও হয়তো আছে।....

নৈতার লক্ষ্য যদি গোটি গত, সম্প্রদায়গত, তবে বিশেষ কোনো গোটি বা সম্প্রদায়ের কল্যাণেই তাঁর কর্ম, তাঁর ত্যাগ তিতিক্ষা সংগ্রাম বা সাধনা। কিছু নেতা যদি বিশ্বজনীন কোনো উচ্চাদশে বিশ্বাসী হন, দীক্ষিত হন, তবে, বলাই বাহুল্য, সেই আদর্শ-জালনেই তাঁর প্রাণপণ সাধনা।

এই সাধনা যত সত্য, অন্তরে বাহিরে তিনি ততই সত্য। সত্যানুসরণই তাঁকে ব্যক্তিবাসনা থেকে বিশ্বসাধনায় তথা বিশ্বসঙ্গলে উদ্দীপ্ত করে। বিশ্বের সকলকে স্বীকার করেই তাঁর ব্যক্তিবিকাশ, কারোকে উপেক্ষা করে নির্দ্ধিত করে বা শোষণ করে নয়। সকলের গুরুকন্প ভিত্তিতাজন হয়েও তিনিসাধণের মত অতিসাধারণ দায়-দায়িত্ব ক্ষত্কে নেন—নেতা বলে বা গুরুবলে স্বতম্ব কোনো ভোগালস্যের স্কুযোগবিলাস তিনি চান না।

এমনতর নেতা রাজনৈতিক গণতঞ্জে বা সাম্যতন্ত্রে আছেন কি না জানি না, কিন্তু ব্রন্ধাতন্ত্রে আছেন। সাম্পুতিক কর্মভারাক্রান্ত বিক্ষুর যুগেও ব্রন্ধাতন্ত্রে বিশাসী মানুষ জানে—ব্যক্তিগতভাবে, সমাজগতভাবে রাষ্ট্রাধিকারক্ষেত্রে অবশ্যই তিনি সকলের সমান, সকলের কাঁধে কাঁধ মিলিয়েই চলতে চান, কিন্তু একটি জায়গায় তিনি স্বতন্ত্র: প্রেমের সাধনায় তিনি হতে চান অননাচরিত্র, ত্যাগের মহিমায়, অনুপম মানুষ।

কবিগুরুর বিশাসঃ ধরিত্রী এই যত অনুপম মানুষেরই প্রতীক্ষা করছে। যারা কুন, যারা লুন, মাংসগন্ধে যারা মুগ্ধ, আন্ধার মহতুসৌন্দর্যে বিশ্বাস নেই যাদের, মানুষ হয়েও জন্তুর মত বীভংস চীংকারে যারা বাজী মাৎ করে বা করছে—সাম্পুতিক যুগে জনসমাজে তাদের প্রভাব বৃদ্ধি পেলেও, নীরবাসনে নিস্তন্ধ ধরিত্রী ''ত্যাগীরে প্রত্যাশা করি'' আছে সমাসীনাঃ

ইন্দ্রের ঐশ্বর্য নিয়ে, হে ধরিত্রী, আছ তুমি জাগি ত্যাগীর প্রত্যাশা করি' নির্নোভেরে সঁপিতে সন্মান, দুর্গমের পথিকেরে আতিখ্য করিতে তব দান বৈরাগ্যের শুভ সিংহাসনে।

(সেঁজুতি: জন্মদিন)

অবশ্য অর্থনৈতিক নিত্য অভাব ও অব্যবস্থার যুগে ত্যাগের বৃহৎ ধর্ম কিনা ব্রহ্মাদর্শ, চরিত্রে প্রতিভাত করা সহজ্প ব্যাপার নয়। পেটের দায়ে কর্ম-করার সঙ্গে সঙ্গে ব্রহ্মধর্ম পালন-কর। খুবই কঠিন যে, সে-বিষয়ে কোনো সন্দেহ-ই নেই। কিন্তু এ-কথা যদি সত্য হয়, যে কঠিনকে সরল করে আনার শক্তি-স্বভাব মানুষের

মধ্যেই আছে—এবং আফিসে কলে, কারপানায়, ইস্কুলে, কলেজে, কোর্টে এমন মানুষেরে। দর্শন মেলে যাঁরা অল্পের জন্য বহুকে হনন করেন না, তুচ্ছ মোহাসক্ত হয়ে মনুষ্যত্বের উচ্চধর্মকে দেন না জলাঞ্জলি।....আমাদের ইস্কুলকলেজে, কলেকারপানায় সাধ্যমতো যারা সত্য বলে, সত্য করে, জাতীয় বোধে করে কর্ম, বিশ্ববোধে দেয় মন, ফাঁকি জানে না, জ্ঞানতঃ করে না অন্যায়, লোভ করে না অসকত বিষয়ে, ক্ষোভ করে না অকারণে— সাম্পুতিক ভাষায় আমরা তাঁদের 'নির্বোধ' বলে' কি 'সাধু' বলে কৌতুক করতে পারি—কিন্তু মনে মনে তাঁদের শ্রদ্ধা না করেও তো পারি না।....সীমিত জীবনের সংকীর্ণ গণ্ডীর মধ্যে থেকেও, ইচ্ছা থাকলে, বড় আদর্শ জানা যায়, মানা যায়। বৃহত্তম শ্রেষ সন্থাধ ধারণা নেই বলে তুচ্ছকেই আমরা শ্রেয় মনে করি। তুচ্ছ কেন্দ্রিত হয়ে মনটা তুচ্ছ-ই হয়, সংকীর্ণই হয়। বড় আদর্শ জীবনেরি ব্যাপার, কিন্তু সংকীর্ণ মনের কাছে বড় আদর্শ জীবনবহির্তুত অবাস্তব ততুক্থা বলেই প্রতীয়মান হয়।

বঁড় আদর্শকে গ্রহণ করতে এবং চরিত্রে ফুটিতে তুলতে যে মনঃশক্তি এ অধ্যাখ্যক্তির প্রয়েজন—সংসার বা সমাজের কর্ম তার অন্তরায় নয়। কর্ম করেও আমি অবকাশ পেতে পারি, ধর্ম করার অবকাশ, যদি কর্মের উর্ধের স্থাপন করি আমার জীবন কে।...পেটের দায়ে আপনি কলকারখানায় যাচ্ছেন কি হাটেনাজারে বসছেন, ডাক্তারি করছেন কি উকীলী করছেন কি মাইারি করছেন বা কেরাণীগিরি করছেন—কিন্তু মানুষ হিসাবে যদি সত্য খাকেন, ন্যায়সঙ্গত কর্ম করায় বা করানোয় খাকেন তৎপর, অন্তরে বাহিরে প্রার্থনা করেন নিজের কল্যাণের সঙ্গে সকলের কল্যাণ—তবে পেট-সর্বন্ধ জীবনবাদের সংকীর্ণতা সাম্প্রতিক যুগকে প্রভাবিত করলেও মানবিক আপনাকে করবে না।....

পেটসর্ব স্ব জীবনবাদের প্রভাবে কী আমরা দেশকে বা সমাজকে দিচ্ছি তা দৈখি নে, কী পাচ্ছি বা পাচ্ছি না, সেইটেই বড় করে দেখি।....দেয়ার ইচ্ছায় নয়, দাবীর বাসনায় মত্ত হয়ে সমাজেরি শুধু নয়,র নি জর মনরো ক্ষতি করি—কিন্তু করি যে, তা বুঝ-ও বুঝি না যে-মনকে বিশুমঞ্চলে দীক্ষিত করা সম্ভব, সেই মনকে ব্যক্তিস্বার্থে বা দলস্বার্থের করি প্রমন্ত।

অসম্ভোদ, দর্মা, ছলনা, ফাঁকি, আত্মর্গর্মতা বা গোর্চিপোদণ, মোসাহেবী কি শোষণ কৌশল—বৈষ্যিক জীবনে অবশ্যই বাস্তব। বৈশ্যাদর্শে এগুলি খুবই কার্যকরী। সংসারে আজ বৈশ্যরাই সংখ্যাগরিষ্ঠ বলে—বীডংস মন্ত্রে বৈশ্যমপ্রই উবীপ হচ্ছে, সম্পিত হচ্ছে। ....কিন্তু অভাবে বৈশ্যকর্ম নিয়েও ধাঁরা মভাবে ব্রাহ্মণ—কর্মকারাগারে বদ্ধ হয়েক শ্রেয়ঃ সাধনায় তাঁরা মোহমুক্ত। চাকরী করেও তাঁরা আপনকার মানস-মহিমার ''মহান অধিকারকে'' বিসর্জন দেন না, অর্থাৎ সৎভাবে তাঁরা কর্ম করেন, সংভাবে উপার্জন করেন অর্থ, যা করেন তাতে তাঁর সংসারের অভাব না মুচলেও অর্থের কারণে মোসাহেবী করেন না কারোর কিংবা বলেন নাঃ যা পাই তাতে কম কাজ করাই সঙ্গত, অর্থাৎ কাজে ফাঁকি দেয়ানাতেই চাতুর্যের তৃপ্তি, সেইহত্তে বাস্তব আদর্শ।

এই যত স্বভাব-খা নারাই সমাজের আদর্শ। ''দুচ্ভাবে, উন্নতভাবে অনুদ্ধভাবে 'জীবনে:' প্রমধনটি রক্ষা' করে চলেন বলে' সমাজ বৈশ্যভাবাপা। হয়েও আজও তাঁদের মান্য

করে, ভক্তি করে। জীবন দিয়ে তাঁরাই প্রমাণ করেন—জন্মব্রাহ্মণ নয়, স্বভাবব্রাহ্মণ-ই ব্রাহ্মণ।.... ব্রাদ্ম ধর্ম না-ধরেই ব্রাহ্মণদের
যিনি অহংকার করেন, তিনি মূচ তিনি অর্নাচীন। ব্রাহ্মণফে
অহংকার নয়, ব্রাহ্মকর্মে ও ধর্মে দীক্ষা এবং তদনুসারে সাধ্যমত
আচরণই ব্রাহ্মণকে ব্রাহ্মণ, এমনকি শুদ্রকে-ও, ব্রাহ্মণ করে।...
মানুষের সমাজে যদি ব্রাহ্মাদর্শ থাকে, ব্রাহ্মণ থাকেন, ''আদর্শ
সজীব থাকে, ধর্মপাক্তেনর চেটা থাকে, হেক আথে যাক কেহ
পিছাইয়া পড়ক, কিন্তু পথের পথিক যদি থাকে, যদি এই আদর্শের
প্রত্যক্ষ দৃষ্টান্ত অনেকের মধ্যে দেখিতে পাওয়া যায়, তবে সেই
চেষ্টার হারা সেই সাধনার হারা সেই সফলতাপ্রাপ্ত ব্যক্তিদের
হারাই সমন্ত সম্প্রদায় সার্থক হইয়া থাকে।'' (স্বদেশঃ ব্যাহ্মণ,
পৃঃ ৯৪)

রবীজনাথের জীবন্সাধনা তথা কাব্যসাধনার মূলে এই ব্র বাদ, এই ব্রাদ্ধণৰ মনুষ্যবের মহিমা প্রকাশের এই আনন্দতত্ত্ব। ....শূদ্রমনকে তিনি ব্রাধাণায়িত রতে চান প্রেমের আনন্দে ।.... অহং নয়, ব্যক্তিস্বার্থ নয়, আস্থার পথে বৃহত্তর ভূমার চেতনায় তাঁর চিত্তাভিসার। বর্তমান যুগে রবীজ্রপ্রীতি দেধে কি অনুমান করব—রবীজ্রনাথের এই যুদ্ধাদর্শ সাম্পৃতিক সমাজকে স্পর্ণ করেছে ?....ববীক্রসাহিত্য, জীবন ও কাব্যপাঠে বর্তমান পৃথিবী যখন আনন্দ প্রকাশ করছে, তখন ধরে কি নেব যে, অওগূঢ় গোপন জীননে মানুমের রগবোধ, দেববোধ কি না ব্রহ্মবোধ বিশুদ্ধ হয়ে যায় নি, ফব্রুধারার মত এখনো প্রবহমান ?.... নৈয়য়িকতার চাপে পড়ে মানুষ আছ বহিবিষয়ক ব্যাপারওলির বন্ধনেই আছে বন্ধ, কিন্তু অবসবের কোনো শুভ মুখুতে রবীক্রপাঠ করামাত্র আজও তাহলে সে বুঝতে পারে—অন্তলীবনে সে আর এক নৃত্ন মানুষ--যেখানে সে 'যুক্ত' হতে চায় 'সবার সঙ্গে', জীবন খেকে জীবনে তার গতগতি, আনির্বচনীয়ের আকর্ষণে তার আনন্দ, মানবহ্রদ্ম তার প্রেম, হ্রদ্মানন্দে তার শিল্পমূক্তি প

মানুষের এই প্রচন্তর মনুষ্যম্ব বোধ, এই দেবস্বমহিমার আনন্দ বোধ শিল্পকৌশলে কবি মনোময় সৌন্দর্যে প্রকাশ করেছেন। তিনি যা বলেন, যেমন করে বলেন—বড় সমাদরেই আমরা তা গ্রহণ করি, আধাদও করি-–কিন্তু জীবনের তা ঘরে রাখতে পারি না। হয়ে উঠি না, তাই দ্বিজ হওয়ার, নব চেতনায় নূতন ভব্য লাভ করার, গৌভাগ্য হয় না প্রমূদিত।

হয়ে না-উঠলে রবীক্রসাধনার মর্মবাণী সম্যক উপলব্ধি করা সম্ভব না ।...মনে রাখা ভালো কবিওরুর জীবনতত্ত্ব হয়ে-ওঠার তত্ত্ব, প্রচলিত কোনো দর্শন বারার বা দর্শনশাখার প্রবৃতিত তত্ত্ব নয়। কবির বালক কালের রচনা রকবিকাহিনী তেই এই হয়ে-ওঠার ব্যাকুলতাটি লক্ষ্য করার মত। কামমোহ পেকে প্রেমবৈরাগ্যে, তত্ত্বের ভাষায় শ্রন্ধভাবে, উত্তীর্ণ হওয়ার আকপাকু ভারটি প্রশিধানযোগ্য। মানসী কারেয় এসে কবি জীবনগত দেবসত্যের নির্দেশ স্পষ্টত প্রেয়েতন বলে মনে হয় (সমরণীয় 'নিহফল কামনা', স্থরদাসের প্রাথনা', অহন্যার প্রতি প্রভৃতি)

সোনারতরী-কাব্যপেকেশেষ লেখা পর্যন্ত প্রেরের দুর্গন পথে নিরুদ্দেশ মাত্রা। এ-মাত্রা, বলাই বাছল্য, আমি-জীবন পেকে আমি-জীবনেই মাত্রাঃ মে-আমি আজ আছি সেই আমি পেকে মুর্গাৎ জীব-আমি থেকে, শিব-আমিতে যাত্রা।



# রবিঠাকুরের ছবি

জোসেফ সাউথ হল

ঠাকুরের ছবি আমাদের বাধা করে কিছুক্ষণ ধম্কে দাঁড়াতে, নিজেদের চেতনার কাছে নতুন ক'রে চিত্রাঙ্কণের প্রশু উবাপন ক'রতে: রং আর তুলি ব্যবহারের, কিম্বা যে-কোন শিল্পকর্মেরই উদ্দেশ্য কি ? একি আমাদের কণিক মনোরঞ্জন অথবা সাময়িক সাচ্চশ্যবিধানের এক মজার পেলনা ? নাকি চেতনার অনুভূতি-গুলিকে এক আয়ার গভীরে পেকে আরেক আয়ার গভীরে নিয়ে যাওয়ার দতিয়ালী ?

যেসব শিল্পী দর্শকসাধারণকে সহজেই আকর্ষণ ক'রতে সমর্থ, মিছি লর প্রচুর হাততালি-পাওয়া বজাটির মতো তাঁর। সকল সময়েই সতর্ক থাকেন, যেন তাঁদের শিল্পকর্ম সাধারণ দর্শকের প্রচলিত ধ্যান-ধারণাকে কোনদিক থেকে আঘাত না করে। যে ধরণের শিল্প দর্শকদের কাছে কঠিন মানসিক এবং আদ্বিক প্রস্তুতির দাবী জানায়, জনপ্রিয় শিল্পীরা সচরাচর তার হাওয়া থেকে তফাৎ থাকেন। কিন্তু সত্যিকারের কবি অথবা চিত্রী আমাদের দৃষ্টি সেখানেই আকর্ষণ করেন যেখানকার কোন দৃশ্য কোনদিন আমাদের দেখা হয়নি।

রবীক্রনাথ ঠাকুরের ছবিগুলি আরো প্রমাণ ক'রলো, কবি
যদিও কথার ব্যবহারে স্মাটের মতোই শক্তিমান, তথাপি তিনি
অনুভব করেন,—স্দয়ের কোন কোন ভাবনা কবিতায় নয়, শুধু
ছবিতেই প্রকাশ করা সম্ভব। ছবির রং, ছবির ভাষা আর ছবির
রেখা তাই এক মহৎ কবিকে আরো দুরে, চেতনার আরেক রাজ্যে
আকর্ষণ করে।

চিত্রান্ধণের সার্থক ব্যবহার শারীরবিদ্যার সূক্ষাতিসূক্ষ জ্ঞান কিয়া পরিপ্রেক্ষিতের চুলচেরা বিচারের মতো বহির্জগতের বিশেষ ভাবনাগুলির আশ্রয়ী নয়। শিল্পীর তুলিতে রেখা আর রং বে-ভাষায় মনের কথা বলে, তা কোনো ছবি আঁকার স্কুলে শেখানো অসম্ভব। বরং বহিরক্ষের প্রতি মাত্রাতিরিক্ত আকর্ষণ প্রায়ই শিল্পীর স্বপু ও স্বকীয়তাকে আঘাত করে, গ্রষ্টার পুরুষকারে অনাস্থা জানায়। ঠাকুরের আঁকা ছবিগুলিতে আমি যা দেখতে পাই তা হ'লে। শিল্পীর ধ্যানস্থ মনের প্রকাশ-ব্যাকুলতা। রেখা

আর রংয়ের ছন্দ-স্থমায় তিনি এমন করে রূপ দৃণ্যাবলী অবলোকন করে থাকেন, পারস্যের গালিচায় কিছা ঢাকাই মস্লিনে আমরা যে-ধরণের শিল্পকর্ম ও রুচির ব্যবহার দেখতে পাই। অনেকটা তেমনি সহজ ছন্দের গভীর হাওয়া লেগেছে ঠাকুরের ছবিগুলিতে। রবীক্রনাথের রং-নির্বাচনের বাহাদুরি সত্যি তুলনাহীন; যেনসতার গভীর থেকে এইসব রং আপন চেষ্টাতেই ক্যানভাসের উপর নিজেদের প্রতিভাত ক'রেছে, এমনি স্বাভাবিক তাদের ব্যবহার।

কিন্ত এখানেই সবক্ধা ফুরোয় না; রবীক্রনাথের ছবিতে আরো আছে। চেতনার গভীরে যেসব ভাবনা কথা বলে, ধেলা করে, তারাই প্রাণ পেয়েছে ঠাকুরের ছবিতে। এ-ছাড়া প্রকৃতি, মানুষ এবং এমনকি পশুও সন্তার নিভৃতে যে অন্তরাশ্বার সন্ধানী—রবীক্রনাথের ছবি তাকেই বাবে বাবে প্রকাশ ক'রতে চেয়েছে। তাদের মুখ, চোখ এবং চলার ভঙ্গীতে শিল্পীর ব্যবস্ত রং আর রেখা যে অনবদ্য ভাবজগতের স্থাষ্ট ক'রেছে তা প্রাণী-মানসের আধ্যাশ্বিক স্বচেতনাই দর্শকদের সামনে উপস্থিত ক'রতে সমর্থ।

শিল্পী রবীক্রনাথের এইসব অভিব্যক্তি কি কথায় বোঝানো সম্ভব, নাকি কেউ মুখ ফুটে ব'লে দিতে পারেন,—'ঠাকুর এই ছবিতে এই কথাই ব'লতে চান' অথবা 'এই ছবিতে তাঁর বক্তব্য মোটামুটি এই'....? আমার দৃঢ় ধারণা, ঠাকুরের ছবির এইসব ব্যাখ্যা অচল, কেননা কথা দিয়েই যদি ছবির সকল বলা ফুরিয়ে দেওয়া যেতো, তাহ'লে এ-কাজতো কবি রবীক্রনাথেরই সাধ্যায়ত্ত ছিলো সবচেয়ে বেশী। আর কবি যদি ছবির সকল ভাবনাই গুছিয়ে লিখতে পারতেন, তাহ'লে কেন তিনি আঁকতে চাইলেন, কেন রেখার ওপর রংয়ের আল্পনা রচনা ক'রলে ?

আমর। তাই ঠাকুরের আঁক। ছবির সামন নীরবে এসে দাঁড়াই, ছবি দেখি, আর সত্তার ভেতরে তলাই, তলাতেই থাকি; আর যদি সত্তিয় বলার স্থিরতা আমাদের ছেড়ে না যায়, তাহলে এ-সব ছবি সম্পর্কে শুধু এইটুকুই ব্যাখ্যা দেওয়া চলে যে, আমাদের এই গভীরে যাওয়াটাই রবীক্রনাথের ছবি দেখা, কেন না এ-চলার শেষ নেই, প্রত্যাবর্তন নেই।



Last Journey from Santiniketan to Calcutta in a Special Train on July + 25, 1941

শাখিনিকেতন ২ইতে শ্বেষ বিদায় ( কলিকাতার পথে ২৫শে জ্লাই ১৯৪১ )



Shri Jawaharlal Nehru and Dr. Tan Yun Shan with the Poet

শান্থিনিকেতনে জওহরলাল ও ভান মূন সেন সহ

# त्रवीस-अिंखात रेविनिष्ठा

মূলক রাজ আনন্দ

গত দেড়শ বছরের ভারতীয় মানস-ইতিহাসকে কোন সাধারণ লক্ষণ চিহ্নিত করতে গেলে বলা যায়, দীর্ঘ নৈরাশ্য ও আশাভক্ষের যুগ। পাশ্চাত্য যন্ত্র-সভ্যতার আঘাতে আমাদের স্বন্ধপরিসর, শ্রুথগতি গ্রামীণ জীবন ভেক্সে পড়েছে, রেলপথ ও যোগাযোগ ব্যবস্থার উন্নতি কাদামাটির কুড়েঘরকে শান-বাঁধানো শহরের সঙ্গে যুক্ত করেছে, বাইরের মেলামেলিতে আমাদের শহরগুলি বৃহত্তর পৃথিবীর সক্ষে ঘনিষ্ঠ হয়ে উঠেছে। আম্বন্মাহিত, স্থবির ভারতবর্ষে সে এক অভূতপূর্ব আলোড়নের সূচনা। তার ঘুম-ভাঙ্গার দিন; ম্বিত ক্রপান্থরের ক্রান্থিলগু।

এই নবরূপায়ণের হোতা উদ্যোক্তারা বিদেশী বলেই পুরানো প্রথার জ্ঞাল ও আনর্জনা ঝোঁদিয়ে বিদায় করার কথা ভাবলেন না, রূপান্তরের বন্যায় যে সব ধ্বংসের স্তুপ ভেসে যায়নি, তাকে যুগোপযোগী করবার কোন চেটাও করলেন না। ফলে, যে নতুন সভ্যতার স্বষ্টি হল তার রূপটা কৃত্রিম, পাঁচমিশেলি। একই সভ্যতার প্রবাহে বিভিন্ন ও বিরুদ্ধধনী সংস্কৃতির রেশ স্বতম্ব অন্তিম নিয়ে রইল, সব মিলিয়ে নতুন সত্যভা ও সংস্কৃতির কোন নৈশিষ্ট্য লক্ষণ, কোন বিশেষ প্যাটার্ণ ফুটে উঠলো না।

প্রাচীন আচার-ঐতিহ্যের চিরাচরিত ধারাকে এই নতুন প্রবাহের অঙ্গীকৃত করার, নতুন কাঠামোয় তাকে ধাপ পাইয়ে নেবার, চেষ্টা হয়নি এমন নয়; কিন্তু বিদেশী শাসক কোন দিনই এই প্রচেষ্টাকে স্থনজরে দেপেনি। আত্মন্থ হবার বাসনাকে তারা প্রথম থেকেই প্রতিহত করেছে। এমন পরিস্থিতিতে ভারতীয় সমাজ-মানসে বিপর্যয় অনিবার্য হয়ে উঠবে, সন্দেহ নেই। হলোও তাই। সামন্ততান্ত্রিক অতীতের অন্ধ কুসংশ্কার, বহুব্যবহারে জীর্ণ রীতি-পদ্ধতি ও লোকাচার প্রাপ্রসর কালের আবেগ ও উদ্দীপনার পাশাপাশি বেঁচে রইল; নতুন জীবন-উৎস থেকে উৎসারিত সংস্কৃতি দেশের সর্ব্য পরিবাাও হতে পারলে। না।

এই সময় থেকেই ইংরেজের স্বাতয়্যপরায়ণ নীতির সূত্রপাত।
বৃহত্তর সম্ভাবনাময় জীবনের আস্থাদ ভারতবর্ষ যখন সবেমাত্র
পেতে স্কুরু করেছে, পাশ্চাত্য সভ্যতার উদার্য ও অকৃপণ ঐশুর্যকে
যখন সে একান্ত শ্রদ্ধায় অকুণ্ঠিতভাবে আপন করে নিতে যাচ্ছে,
সেই মুহুর্তেই ক্লাং আমাত এলো। লর্ড ম্যাকলে ভারতবাসীর
মুখে ইংরেজী বোল ফোটাতে চাইলেন, লর্ড বেণ্টিক নতুন
শিক্ষাপরিকল্পনা চালু করলেন। এই পরিকল্পনা দুটির একদিকে
ছিল প্রাচীন ভারতীয় ঐতিহ্যকে অবহেলা ও উপহাস করার
স্বার্থবৃদ্ধি, অন্যদিকে ছিল মেকি ইংরেজী শিক্ষার মাধ্যমে সরকারী
স্বার্থবাহক কেরাণী স্কুটর শান্যোজন। বাধা-নিষেধের বেড়াজালে
নতুন সঙ্গী জুটলো 'বিপজ্জনক চিন্তার' উপর খবরদারীতে।
যে-সভ্যতা এসেছিল সর্বমানবের বিজয়াঘোষণা নিয়ে, কার্যকালে
দেখা গেল তা দারোয়ানির বেশি কিছু নয়।



বিদেশী স্বার্থের নানা-পোড়েনে দেশীয় সমাজ-মানসের এই গোঁজামিল রূপেরই নাম ঔপনিবেশিক সমাজব্যবস্থা। বিকৃতি এর স্বভাব-বর্ম। সমাজের ক্রাটি ও গলদ সম্পর্কে যে সাদজাগ্রত দৃষ্টি ও চেতনায় নতুন স্পট্টমুগী যুগের উদ্বোধন সম্ভব, চিন্তা ও মানস-প্রকরণের যে সজীবতা ভার সহায়ক, বলা বাহল্য, এই পরিবেশে তা স্বভাবতই দ্র্লভ।

সামাজিক অভিব্যক্তির সঙ্গে সাহিত্যিক অভিব্যক্তির কোন স্থনিদিট স্মান্তরলতা আছে, একখা বলি না। কোন বিশেষ যুগের সাহিত্য তৎকালীন সমাজ-জীবনের বহিরঞ্জ রূপ দার। সম্পূর্ণ নিয়ঞ্জিত বা তার হুবহু প্রতিকৃতি, এমন বলাও আমার উদ্দেশ্য নয়। তাহলে, আধুনিক কালে কোন মহৎ শিল্পপ্রচেষ্টাই সম্ভব হতো না, এযুগের সাহিত্যিকের। এত সার্থক রচনা স্কষ্টি করতে পারতেন না। সমাজ-জীবনের সঙ্গে শিদ্ধী-মানসের যোগাযোগ এত সরল রেখায় নয়, তা ভারে। জটিল, অনেক সাপিল। শিল্প-বিচারে মন্দ্রনাদের সূত্রও তাই অনেক সৃক্ষ্য। এর কারণ, স্বজনধর্মী শিল্পী সমাজ-প্রবাহের চলমানার সঙ্গে যতা। যক্ত, তার উৎস বা পরিণতি সম্পর্কে ততান মনোযোগী নন। আর সামাজিক ক্রিয়া-কর্ম মূলত জীবনের বহিরঞ্জ-সংশ্লিষ্ট বলে ব্যক্তি-মান্সের সঙ্গে তার কোন সরাসরি যোগ থাকে না। তাছাড়। সাহিত্যের একটা নিজস্ব ধারা বা গতি আছে, যার বেগফল সময় সময় সামাজিক কার্যক্রম খেকে বিচ্যুত হওয়। অসম্ভব নয়। তবে, সামাজিক ক্রিয়া-কর্মের শেষ পরিণতি সমাজ-মানসের রূপান্তরে এবং সামাজিক প্রতিষ্ঠানের পুনর্গঠনে, তাই সাংস্কৃতি রূপান্তরের সঙ্গে তার একটা পারম্পরিক সম্পর্ক না থেকেও

উদাহরণ স্বরূপ উল্লেখ করা যায়, ফরাসী বিপ্লুবের সাফল্যে ভোলেটয়ার, ডেডিয়ট প্রমুখ অষ্টাদশ শতকীয় চিন্তানায়কদের দান নেহাৎ সামান্য ছিল না। এই সব চিন্তানায়ক যে সমাজ-পরিমণ্ডলে পরিবর্ধিত হয়েছেন, পরবর্তীকালে তাঁরা তারই বিরুদ্ধতা করেছেন এবং কাগজে-কলমে রাজা ও চার্চ পেকে স্তর্ক্ক করে কুশিক্ষা পর্যন্ত সকল প্রচলিত বিধিব্যবস্থা উৎপাতের রায় দিয়েছেন। রুশ-বিপ্লুব সম্পর্কেও একখা সমানভাবে প্রযোজ্য। পুশ্কিন পেকে স্তর্ক্ক করে টলস্টয় ও গোকী পর্যন্ত রাশিয়ার সকল মহৎ সাহিত্যিক এবং লেনিনের চূড়ান্ত সমালোচনাই রুশ-বিপ্লুবের পথ প্রস্তুত করেছে।

এডওয়ার্ড ও জন্ধীয় যুগে স্বাধীন ও বাধানিষেধমুক্ত চিন্তার অভাব, অগ্রগতির স্থনিদিষ্ট পদ্মনির্দিয়ে গংশয়ে ও দোদুল্যমানতা, প্রাচীন প্রধা ও লোকাচারের অভিসদ্ধিপ্রসূত দীর্ঘায়ুম্ব, কৃপণের অবরুদ্ধ ভাণারের মত জ্ঞান-বিজ্ঞানের অধিকার থেকে বঞ্চনা প্রভৃতি নানা কারণ জাতীয় বুদ্ধিজীবী মহলের উল্লিখিত নৈরাশ্য ও হতাশার জন্য দায়ী। এরই দরুণ আমাদের রেনেশাঁমের বহু প্রচেষ্টা বার্গ এবং অনেক আয়োজন নিম্ফল হয়েছে।

যে সন্নসংখ্যক মহৎ শিল্পী সজ্ঞানে এবং সচেতনভাবে এই যুগসঞ্চিত নৈরাশ্যের বিরুদ্ধে সংগ্রাম করেছেন, রবীন্দ্রনাথকে তাঁদের অন্যতম বললে যথেষ্ট বলা হয় না, বলা উচিত, এঁদের মধ্যে তিনি একক ও অনন্য। রবীন্দ্রনাথের মানস-ইতিহাস অাসলে এই যুগের প্রকাশ ও পরিণতির ইতিহাস।

ভাবপ্রবণতার প্রশ্রয় দিলে যেমন হোমারের রচনা থেকে তিনি যা কল্পনা করেননি তেমন তম উদ্ধার কর। সম্ভব, তেমনি খৃত খুঁজলে তাঁর রচনা অসার, নীরস বা পুনরাবৃতিমূলক অংশ নের করাও দঃসাধ্য নয়। শোনা যায়, সেক্সপীয়র তাঁর লেখক জীবনে কখনো কোন লাইন কাঁটা-ছেড়া করেননি, রদবদলের কথা নাকি ভাবতেনই না। অথচ, আজকাল আমি এবং আমার মত আরো কেউ কেউ একি কথা প্রায়ই ভাবিনা যে, ঐতিহাসিক নাটক ওলি খেকে কোন কোন আস্ফালনমূলক অংশ বাদ দিলে সেকাপীয়র ভালোই করতেন? রবীদ্রনাথ আশি বছর বেঁচে-চিলেন এবং মৃত্যুকাল পুষ্ঠ অঞান্তগতিতে লেখনী চালনা করেছেন। স্বাভাবিকভাবেই ভার রচনা কখনো। নাত্রাতিরক্তি হয়েছে, পরিমিতির স্তকঠোর নিয়ম-শাসন মানা হয়তো সৰ ক্ষেত্রে সম্ভব হয়নি। জহুরী সমালোচকেরা তাঁর অপরিমিত রচনার ঐশুর্য থেকে ভালো-মন্দের বাছাই-বিশ্রেষণ করছেন। কিন্তু সমালোচকের দায়িত্বপালন আমার উদ্দেশ্য নয় বলেই আমি ওধু বলব, আজ যে সাংস্কৃতিক পরিমণ্ডলে আমর। निः श्वांग निष्टे, यन यनन ७ अन्यात्वरशंत रा উত্তরাধিকার নিয়ে বর্তমান যুগে আমরা বাঁচি—তার অনেকপানিই রবীক্রনাথের রচনা। আধুনিক ভারতীয় সংস্কৃতির প্রায় সবটুকু এই উৎস থেকেই উৎসারিত।

রবীজনাপের কর্মধার। বছমুধী, তার প্রতিভা সর্বঅসঞ্চারী ;
কিন্তু তার সকল প্রচেটা ছাপিয়ে যে তিনটি বৈশিষ্টা সর্বাথে
আমার নজরে পড়ে এবং আমাদের রেনেশাঁসে আমি যেওলিকে
তার মহত্তম দান বলে মনে করি, বর্তমান প্রবন্ধে আমি তারই দিকে
পাঠকদের দৃষ্টি আকর্ষণ করব। আমার বিশ্বাস, এই বৈশিষ্টা ওলি
বর্তমান মুহুর্তেও আমাদের কর্মের পথে অনুপ্রাণিত করতে
পারে।

### 11 2 11

রেনেশাস-আন্দোলনে রবীন্দ্রনাথের মহত্তম দানঃ আমাদের আন্ধ-সচেতন, রেনেশাস-সচেতন করে তোলা। সমগ্র জাতি হিসাবে আনরা যে নতুন করে আন্ধপ্রতিষ্ঠিত হতে যাচ্ছি, সমৃদ্ধতর মানবসম্বন্ধের বৃহত্তর পাটভূমিকায়, জীবনের দিগন্তবিসারী আয়োজনে আমরা যেদেশ ও জাতিকে এবং সেই সঙ্গে নিজেদেরকে প্রতিমুহূর্তে নতুন করে রচনা করে চলছি, সেইদিকে ববীন্দ্রনাথই আমাদের দৃষ্টি আকর্মণ করেন প্রথম। আবহনানকালের ভারতবর্ষ যে জাগরণ-চাঞ্চল্যে আলোড়িত, এবং সেই আলোড়চনের সঙ্গে প্রতিটি দেশবাসী যে সক্রিয়নোবে যুক্ত রবীন্দ্রনাথ সমরণ করিয়ে দেবার পূর্বে আমরা সে সম্পর্কে প্রায় উদাসীনই ছিলাম।

এই কারণে শিল্পী হাঁবনের সূচনা খেকে মানুমকে তিনি দেখেছেন ধর্ম ও বর্ণের আবরণ খগিয়ে, মানবিক অনুভূতি ও আদর্শের বৃহত্তর পটভূমিকায়। তিনি জানতেন, মানবিক অনুভূতিই সকল সামাজিক রীতি-পদ্ধতি ও আচার-আচরণের গ্রন্থী। এই সব মানবিক অনুভূতি ও সংবেদনশীলতা দীঘির অতল জলের মতো চিরদিন জনসাধারণের হৃদয়ে ও মনে বাসা বেঁধে থাকে, দুঃখ-বেদনার মধ্যেও তাদের সঞ্জীবিত করে রাথে। নৈরাশ্য ও হতাশার দিনে দীঘির জল যখন শুকিয়ে আসে, তখন নতুন করে আবার জীবনের গভীরে মাটি খুঁড়তে হয়, যুগ-চেতনায় তাকে সমৃদ্ধ করে নিতে হয়। এই সমৃদ্ধতর মানবিক অনুভূতিই রূপারস্থশীল সমাজজীবনের বনিয়াদ, সকল সামাজিক মূলাবানের উৎস, কাব্য-দর্শন প্রভৃতি সমস্ত প্রচেষ্টা বস্তুভিত্তি।

অভিজাত বংশে রবীক্রনাপের জন্ম, উনিশ শতকের ক্রম-প্রসারপদীল ঐতিহোর আবহাওয়ায় তিনি লালিত। স্বতরাং প্রাচীন সংস্কৃতি ও পাশ্চাত্য জ্ঞান-বিজ্ঞানের নির্যাসটুকু অনায়াসলত্য সহজ উত্তরাধিকারের মতো তাঁর আয়ত হবে, এতে আশ্চর্যের কিছু নেই। কিন্তু রবীক্রনাপের মূল্য আমাদের কাছে সেই কারপেন্য । উত্তরাধিকারের এত বিত্ত ও বৈভব সত্বে তিনি যে অন্তঃ-প্রেরণার তাগিদে ক্ষীয়মান লোকসংস্কৃতির শীর্ণ ধারার দিকেছুটে গিয়েছেন, পাশ্চাত্য আবেগ অনুভূতির শ্বানা অনুপ্রাণিত হয়েও যে সমসাময়িক বুদ্ধিজীবীদের মত তার বহিরক্স রূপের কাছে আম্ববিক্রয় করেননি, এইখানেই তাঁর মহন্ব।

এতে প্রমাণ হয় যে, লোকসংস্কৃতির ঐতিহ্যাএয়ী নলেই মাত্র পাশ্চাত্য সভ্যতার যার্থক অঙ্গীকরণ এবং স্বদেশী বনিয়াদের উপর নতুন সমনুয়ী সংস্কৃতির পত্তন সন্তব। এই অর্থে, রবীক্রনাথ প্রাচীন ও নবীন পৃথিবীর যোগসূত্র, করনে গঙ্গা ও অকুলীন যমুনার সেতৃবন্ধ। আত্মীকরণ যদি আধুনিকতার পরিচয় হয়, তাহলে শুধু মাত্র এই কারণেই তিনি বর্তমান ভারতবর্গে যখা আধ্নিকতার প্রতীক।

রবীন্দ্র-শানসে উপনিষদ ও বৈষ্ণব গীতিকবিতার প্রভাব সম্পর্কে আমরা সবাই অল্প বিস্তর সচেতন। কিন্দু নাগরিক ম্পর্শবজিত গ্রামের বন্ধনহীন উদার আকাশে যে গানের স্তর ভাসে, যে গানে শুধু একক কবির নয়, সমস্ত জনপদের হৃদয়কলরব শোনা যায়, সেই লোকসঙ্গীতের কাছে রবীন্দ্রনাথের ঋণ যে কত গভীর, আমরা হয় তার গ্রোজ রাধিনা, হয়তো তাকে স্থায়প গুরুত্ব দিইনা।

থামা ঘরোয়া জীবনে প্রতিদিনের বিচিত্র কাজ যেমন চলেছে.
তেমনি চলেছে, তেমনি তার পাশাপাশি চলেছে এক অপূর্ব
প্রাণবন্ত সংস্কৃতির গঠনকার্য। প্রতিদিনের বিচ্ছিন্ন কাজ সেধানে
সমবেত হৃদয়ের স্পর্শে সংহত হয়, পরমান্ত্রীয় অন্তরক্ষতায় ঐকাসূত্রে বাঁবা পড়ে। চিরাগত ঐতিহাের ধারায় দীর্ঘদিন এমনি
করে নিষিক্ত হয়েছে বলেই বােধ করি গ্রামীণ গােষ্টিজীবন এমন
আশ্চর্য প্রাণবন্ত সংস্কৃতি জন্ম দিতে, এবং দুঃধ-বেদনার মধ্যেও
তাকে গভীর ক্ষেহে লালন করতে পেরেছে। অনাড়মর সহজ
বােণময়তার ফলে এই লােকায়ত সংস্কৃতি বাইরের আঘাত থেকে
নিজেকে শুধু রক্ষাই করেননি, স্বীয় সংকীর্ণ পরিসরের বাইরে
তাকে বছদুরে পর্যন্ত সঞারিত ও করেছে।

পাটপোরে অখচ গভীর ভাবদ্যোতক, আনন্দিত অখচ করুণ এই লোকসঙ্গীত ও গ্রাম্য সাহিত্যের অপরূপ রাজ্যে রবীক্রনাথ যে কত স্বচ্ছন্দগতিতে বিচরণ করেছেন, তার স্তবেন পর্শে যে কতবার অনুরণিত হয়েছেন, রবীক্রনাথের অজ্য রচনায় তার স্বীকৃতি আছে। আর ৬ধু লোকসঙ্গীত বা লৌকিক উপকথাই বা কেন, লোকায়ত জীবনে প্রচলিত হিন্দু ও বৌদ্ধ পুরাণকাহিনীর অজহা রূপান্তর ও রূপভেদের মধ্যেও তিনি বার বার অর্থবহ ইন্দিত খুঁজে পেয়েছেন, এবং গ্রাম্য সাহিত্য থেকে আহরণ-করা এই সব প্রতীককে নিজের মানস-সংগ্রামের বাহন হিসাবে ব্যবহার করেছেন।

প্রতীচ্যের কাছ পেকে শেখা আদ্ধিক রবীক্রনাথ এগে যেন পরম সমাদরে লোকসংস্কৃতির কংঠবেইন করে ধরেছে, একে সন্মের রূপান্তর ঘনিয়ে নতুনতর রূপে মহীয়ান হয়ে উঠেছে। এই রূপান্তর যে কত দূরপ্রসারী, আমরা আজে। তা ধরতে পারিনি। জনসাধারণের কংঠ পেকে স্তর কেড়ে নিয়ে তিনি আবার তা জনসাধারণকেই ফিরিয়ে দিয়েছেন নিখুঁত গীতিকবিতারপে। গ্রামা অশিক্ষিতপাটুই রবীক্রনাপের রূপদক্ষতায়, তাঁর প্রতিভার স্পর্শে সঞ্চীবিত হয়ে আবার ফিরে গিয়েছে জনসাধারণের ছাউনি হীন ভাঙ্গা কুড়েখরে। তাই দূরতম গ্রামের অশিক্ষিততম লোকের কর্পেঠও আজ তাঁর গানের স্তর শোনা যায়, মাঠের আল-প্রথ গে-গানের কলি ধ্বনিত হয়।

অনুবাদ অবশ্য এই রূপান্তরের স্বানুকু স্বাদ প্রাণ্ডয়। যায় না, প্রাণাপাশি প্রবহমান এই দুই সংস্কৃতির সমন্বয়ে রবীক্রনাপকৃত পরীক্ষা-নিরীক্ষা-সন্ধানও মিলেনা। তবে অনুবাদেও একথা সহজ্বাধা থে, প্রকৃতির সক্ষে ভারতবাসীর সহজ ও নিবিড় পরিচ্য় ঘটিয়েছেন রবীক্রনাপই। তিনিই আমাদের শিপিয়েছেন, বরণীর মধ্যে রিজতা নেই, তার শ্যামলতা অম্লান। প্রকৃতি যে মানুষের ছাতের মুঠোয়, তাকে যে জয় করা যায়, আপন করা যায়, প্রকৃতির অজ্যু দাক্ষিণ্য যে মানবিক প্রয়োজনে আহরণ করা যায়, এ বিশ্বাস তিনিই জনসাধাণেরর মনে প্রথম জাগিয়েছেন। যায় বীজ বোনে, ধান কাটে, আর প্রথ গড়ে, তাদের সঙ্গে নবীক্র নাপের আজীয়তা ও একাজতার কারণ্ড সম্ভবতঃ তাই।

তাছাড়া, আছা ইয়োরোপীয় যন্ত্রগতার চরন দুদিনে, আণবিক বোনার উদাত জমকিতে আমরা যুখন ভরত্রপ্ত হয়ে মৃত্যুর দিন গুণছি, তখন জনসাধারণের মৃত্যুগুরী প্রাণধারার অবগাহন করার ভিন্নতর প্রয়োজন আছা। এতে আমরা জীবনের প্রতি বিশ্বাস ফিরে পাব। শত শত শামাজের ব্বংস্থেষ পিরে ধার। কাজ করে তাদের অনননীয় সংগ্রাম-সংকল্প এত গতাশার মধ্যেও আমাদের অনুপ্রাণিত করবে।

জনসাধারণের সংগ্রামী শক্তির কথা বলতে গিয়ে আমি অবশ্য তার নেতিধর্মী দিকটির কথা ভুলে যাইনি। জানি, নিয়তির কাছে তাদের আয়ুবক্রিয় কলক্ষজনক। কিন্তু এই নেতিবাচক মনোভাবের পিছনেও একটি ইতিবাচক প্রেরণা বরাবর উহ্য ছিল যার জোরে নিরুপায় নিশ্চলতার মধ্যেও ভালবাসায় এবং ভক্তিতে তারা পরকে আপন করেছে, পরম পরমতস্হিকুতার স্তাসন্ধানের পৃথক পৃথক পথে সাধ্যানুযায়ী অথসর হয়েছে। সংগ্রামের এই সকর্মক দিকটি চোপের আড়ালে থাকে বলে আমর। প্রায়ই এর কথা ভুলে যাই।

হাজারো দুর্বলতা সত্ত্বও জনসাধারণের এই অপরিমের শক্তির সন্ধান রবীন্দ্রনাথের জানা ছিল। অভিজাত এবং বুদ্ধিজীবী মহলের অগ্রচারী হয়েও লোকসংস্কৃতির কাছে হাত পাততে তাই তিনি কোনদিন কুপ্ঠিত হননি। রবীন্দ্র-প্রদর্শিত সেই পথ বর্জন করলে, একালের বুদ্ধিজীবা সম্প্রদায় নতুনতর নিপদই ডেকে আনবে সাত্র।

অতিকপনের দোম ম্প্র্ণ করনেও আর একবার বলা দরকাব যে, আমরা অপস্থ্যমান অতীত ও অনাগত ভবিষ্যতের প্রান্তসীমায় দাঁড়িয়ে আছি। প্রাচীন পৃথিবীর মানুষ ভাগোর দুয়ারে
মাখা কুনেছে, প্রকৃতির ও অর্থনীতিব অন্ধ সূত্রের কাছে যখা
নুইয়েছে, কিন্তু আজকের মানুষ জানে, বন্ধা। জমিতেও গোনা
ফলানো যায়, অর্থনীতির অন্ধ সূত্রকেও বাগ মানানো সম্ভব।
স্থতরাং দ্ভার সঙ্গে ভবিষ্যতের দিকে আমাদের পা বাড়াতেই
হবে, নতুরা পুর্নজাগণের আলোড়নাটুকু থিতিয়ে গিয়ে আমরা
আবার অচলায়নের মধ্যে আটকে পড়বো। ভবিষ্যতের পথে
আমরা চলব সন্দেহ নেই, কিন্তু তার আগে জনসাধারণ সম্পর্কে
ভীতি বা অবক্তার মনোভাব আমাদের ঝেড়ে ফেলতে হবে,
জনসাধারণের শক্তি ও ক্ষমতায় নন করে গ্রন্ধানা হতে হবে।
আমার ধারণা, রবীক্রনাথ আমাদের সে-শিক্ষাই দিয়েছেন।

নতুন ননুষ্যধর্মের প্রচার যদি আমাদের জাতীয় পুনর্জাগরণ-প্রচেষ্টায় রবীক্রনাথের প্রথম মহৎ দান হয়, তবে তাঁর শ্বিতীয় দান অজ্যা রচনামাধামে বাংলার নবাবিভাতি মধাবিত ও নিম্-মধ্যবিত্ত রোণীর কয়েকটি মূল 'টাইপ' চরিত্রের রূপদান এবং সাহিত্যের স্বতম্ভ শিল্পগৈলী হিসাবে কবিতা নাটক ছোটগল্প, বিশেষ করে, উপন্যামের পরিপুর্ণতা সাধন। এক্ষেত্রে তিনি তীর সমসাময়িক সকল ভাবতবাসীর চেয়ে সাহগী ও কুশলী। সাহিত্যের খায়নার প্রতিফলিত করে তিনি দেশবাসীকে নিজের চেহারা দেখিয়েছেন, তাদের সত্যিকার স্বরূপ পৃথিবার সামনে তুলে ধরেছেন। সত্যের স্বরূপ উদ্ঘাননে তিনি সক্ষোচ্ছীন, অক্তোভ্যা; দেশবাসীর অনুরাগ-বিরাগের পতি তাঁর এতট্কু জ্বকেপ নেই। এই আত্ম-দর্শনের মূল্য সম্পর্কেও আমাদের চেত্না খুব সামান্য। আমরা জানি না, যে, সাহিত্যের আয়নার দেশকে मुल्पूर्व करत ना रम्थरल योग्नरताम रकानमिन्छे मुख्य हु। ना। অথচ, রবীজুনাথের আথে দেশকে কি আমরা কখনে। সম্পূর্ণ করে দেখেছিলাম? মানুষকে আমরা এতদিন দেখে এসেছি শান্ত্রের গজীব শ্লোক হিসাবে। রবীক্রনাথে আমরা প্রথম দেখলাম যে অতি মহৎ এবং এতি নীচ, অতি সজ্জন আবার অতি ক্রব। তার মধ্যে ভালো-মণ্ডের সংঘাত আছে, বিচার বিদ্রোহ এবং মতবৈচিত্র্য আছে--আবার দ্বিধা--আবার দ্বিধা-দ্বন্দ, সংশয়-আক্ষেপেরও অভাব নেই। সব মিলিয়ে সে জীবন্ত রজমাংসের মান্য, আর জীবন্ত বলেই এই জানিল সমস্যাসন্ধূল যুগের প্রতিনিধি।

এখানেও রবীক্রনাপের কৃতিয়, তাঁর চরিত্রপ্ট ভারতবর্ষের এক প্রান্তম্বিত একটি এঞ্চলের জীবনরূপায়নেই পর্যবসিত হয়নি। প্রাণচাত্যের শ্রেয়াবাদমূলক এবং ভারতবর্ষের সংস্কার ও ধর্ম-ভিত্রিক দুটি বিভিন্নিমী সংস্কৃতির সংঘাতে আমরা যথন দুলছি, সংকটের ধ্রণাবর্তে আমরা যথন প্রতমুখ্যুতে অরাপ্রপ্তের মত দিনাতিপাত করছি, তথনকার কিছু আশা ও অনেক নৈরাশ্য, একটু সংকোচ ও অনেক্খানি বিহলতার বিরাট পটভূমিকায় অঙ্কিত বলে তাঁর চরিত্রগুলি আঞ্চলিক হয়েও আর অঞ্চলনিবদ্ধ শাকেনি, সর্বভারতীয় হয়ে দাঁড়িয়েছে।

একণা বলার অর্থ এই যে, আধুনিক বিচারে আমরা যাকে ব্যক্তির বলি, তার সার্থক রূপায়নে রবীক্রনাইথ অগ্রণী। ব্যক্তির-রূপায়নের এই প্রচেষ্টায় স্বাভাবিকভাবেই তাঁর হাতে উপন্যাসের আদিক বিষয়বস্তুর চেয়ে অনেক দ্রুত্তর গতিতে এগিয়েছে। ভারতীয় উপন্যাস এই প্রথম স্বতম্ত্র শিল্পরূপ হিসাবে স্বকীয় মর্যাদায় প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। তাঁর রচিত প্রথম কয়েকটি উপন্যাসের উপর নির্ভর করেই আমি দৃঢ়তার সঙ্গে বলব, আদিক শিল্পশৈলী ও গঠনরীতির বিচারে রবীন্দ্রনাথই ভারতবর্ষের প্রথম ঔপন্যাসিক।

পূর্ববর্তী অনেক রসোত্রীণ রচনার অস্তিম্ব সম্বে, এমনকি বঙ্কিমচন্দ্রের উপস্থিতি অগ্রাহ্য করে রবীক্রনাথকে ভারতের প্রথম ঐপন্যাসিক আখ্যা দেওয়া অনেকের কাছেই বিস্ময়কর ঠেকবে। স্তুতরাং উপন্যাস বলতে আমি কি বুঝি সাহিত্যের অন্তর্গত এই বিশেষ শিল্পরূপটি সম্পর্কে আমার ধারণা কি, তার বিশদ ব্যাখ্যা প্রয়োজন। তাহলে কি কারণে আমি প্রোগামীদের দাবী সরাসরি অগ্রাহ্য করে আপাতঃদৃষ্টিতে অনৈতিহাসিক এমন উক্তি করবার দুঃসাহসিক বুঁকি নিয়েছি, তার তাৎপর্য বোঝা যাবে। এই প্রসঙ্গে বলে রাখা ভালো যে, যদিও শিথিলভাবে আমরা কাহিনী বা আখ্যায়িকামূলক বৰ্ণনামাত্ৰকেই উপন্যাস দিতে অভ্যন্ত, তবু সাম্পতিক ধারণা অনুযায়ী সেণ্ডলো বড় জোর কথকতা, উপন্যাস কিছুতেই নয়। আখ্যায়িকা, উপাখ্যান, ইত্যাদি গল্পের বছধারা যুগে যুগে বিস্তৃত হয়ে কিম্বদন্তী ও জনশুন্তির সহযোগে নানা মনের ছাপ নিয়ে মুপে মুপে অথবা পঁথির অক্ষরে উৎকর্ঘ লাভ করেনি, তা বলছি না—কিন্তু গল্প তখনো কোন বিশিষ্ট দৃষ্টির শিল্পে নির্ধারিত নয়।

এই কথকতার চঙ রবীন্দ্রনাথেও একেবারে অনুপস্থিত বলিনা, তবে এখানে তার রেশ ক্ষীণ। আর শিল্পের নতুন রূপ সম্পর্কে তিনি পরোপরি আত্মসচেতন। বঙ্কিমচন্দ্রের তুলনায় তাঁর উপন্যাসে যদি অবান্তর অপ্রাসঙ্গিকতা থেকেও থাকে, শক্তি ও দঢ়তার অভাব যদি কখনো অনুভূতও হয়ও—তবু সে অভাব পুষিয়ে গেছে রবীন্দ্রনাথের অপরূপ গীতলতায়, তাঁর সৃক্যু সংবেদনশীলতায়। অদ্ভুত অন্তদৃষ্টিতে তিনি চরিত্রের, বিশেষ করে, নারী চরিত্রের হৃদয়ে গিয়ে পৌঁছেছেন এবং তুলির স্বন্ধতম वाँচডে একই সঙ্গে তার ব্যক্তিক ও সর্বকালীন রূপটি ফুটিয়ে তলেছেন। গোরা'র আনন্দময়ীতে ভারতীয় মাতৃত্বের যে শাপুত রূপায়ণ দেখেছি আর কোন ঔপন্যাসিক তা করেছেন বলে জानिना। ७४ जानकमशीरे वा त्कन? विमना, कुमु, कमना ....প্রতিটি চরিত্র ভারতীয় নারীম্বের প্রতীক, আমরা সমাজে তাদের চলাফেরা করতে দেখেছি, তাদের সঙ্গে কথা করেছি, ভালো-বেসেছি। জীবন থেকে উপন্যাসের পাতায় উঠে এসে এর। যেন অনুযোগের স্তুরে, এমন কি চ্যালেঞ্চের স্বরে বলছে, ''দ্যাখো, ভারতীয় সভ্যতার যে অর্ধাংশকে তোমরা নির্যাতিত করে রেখেছে তাদের স্বরূপ দ্যাখো।"

তারপর, পরেশবাবুর মত জ্ঞানবৃদ্ধ, সংযত, শাস্ত, সৌম্য, ধ্রাঘিচরিত্র—গোর্টিপতির পরম উদারতায় যারা প্রাচীন সমাজকে নিজেদের পক্ষপুটে আশ্রয় দিয়েছেন, ভিষকের মতো যারা মিয়মান শ্যাশায়ী সমাজকে মমতায় আর শুশুন্ঘায় বাঁচিয়েরেখেছেন, অভিজ্ঞতালক সাধারণ বৃদ্ধি দিয়ে যাঁরা সমাজকে পরিচালিত করেছেন আর যাবার আগে উত্তরপুরুষকে তাদের সঞ্চিত জ্ঞানভাগুরের উত্তরাধিকার দিয়ে গিয়েছেন—যুক্তিবালে শ্রদ্ধাশীল, সংস্কারে প্রতি স্লেহবাদ তেমন উদারনৈতিক উদারমনা চরিত্র ত্রিশচল্লিশ বছর আগেও এই সমাজে ছিল। সমলুয়পছী এই সব চরিত্রকে আমরা বুক খেকে নিশ্চিক হবার পূর্বে রবীক্রনাথ হয়তো গানিকটা রঙ চডিয়েই এদের এঁকেছেন, কিন্তু তাঁর

বজব্য বোধহয় এই যে, বয়োবৃদ্ধদের সম্পর্কে ইয়োরোপীয় দৃষ্টান্ত আমরা যে শস্তা নাটুকেপণায় অভ্যন্ত হচ্ছি, তার পুনবিচার আবশ্যক। যুগচেতনার সঙ্গে এঁদের মনোভাব না মিলতে পারে, কিন্ত ঐতিহ্যবাহক এই সব জ্ঞানবৃদ্ধ একেবারে অবহেলায় আঁস্তাকুড়ে ফেলে দেবার মত নয়।

তারপর রবীক্রনাথের তরুণ নামকের দল। এরা যুগপ্রতিনিধি, কিন্তু ভবিষ্যৎ সম্পর্কে আস্থাবান ও আশাবহ নয়।
এদের কেউ কুট্বুদ্ধি, হিংসায়, লালসার স্থূলতায় সাংঘাতিক, আর
কেউবা হঠকারী, স্বপালস, রোমাণ্টিক। এদের কথায় ও
কাঙ্গে, চিন্তায় ও চেতনায়, বুদ্ধিতে ও অনুভূতিতে সর্বত্র অসামঞ্জস্য
রবীক্রনাথ স্তকৌশলে দেখিয়েছেন যে, এজন্য এবা নিজেরা
রতটা অপরাধী, তার চেয়ে অনেক বেশি অপরাধ তাদের প্রতি
করা হয়েছে। সামাজিক প্রতিবন্ধকের কাছে তারা বলিপ্রদত্ত,
স্থযোগের অভাবেই তারা আদর্শক বিসর্জন দিয়েছে। কিন্তু
এদের মধ্যে সবচেয়ে সাংঘাতিক চরিত্রাটিও মানবিক গুণে সমৃদ্ধ।
ভালো-মন্দের ঘন্দে নতুন জীবনকে এরা বাছতে চেয়েছে বিবেকের
ঘারা, প্রথার অনুশাসনে নয়। এইখানেই তাদের মনুষ্যম্ব।
নতুন জীবন-প্রণালী গোঁজবার বহুধাবিভক্ত সাবিক সংগ্রামে
এদের পরাজয় হয়েছে সন্দেহ নেই, কিন্তু মহত্তর জীবন-রচনার
সংগ্রামে অংশগ্রহণকারী সৈনিকক্রপে এরা শ্রদ্ধয়।

### 11 0 11

নতুন জীবন-রচনার পথ অনুসন্ধানে এই নিরবচ্ছিন্ন প্রয়াসই রবীক্র-প্রতিভার তৃতীয় বৈশিষ্ট্য। তাঁর রচনাবলীর সর্বত্র এই কথাটিই যেন তিনি বলতে চেয়েছেন যে, নতুন জীবন-রচনার সংগ্রাম শাশুত, চিরন্থন এবং বছ মুখী। মূল্যবোধের উন্নততর মানদণ্ড আবিদ্ধার, মানবিক গুণে জীবনকে সমৃদ্ধতর করা এবং ব্যক্তি-স্বরূপকে পূর্ণরূপে বিকশিত করাই, তাঁর বিচারে, এই সংগ্রামের মুখ্য উদ্দেশ্য।

তাঁর মুথে নিরন্তর প্রশুঃ কি করে আমরা সেই সিদ্ধিতে পৌঁছুব? কি পদ্ধতিতে, কোন প্রণালীতে আমরা বাঁচব? কোন মূল্যবোধকে আমরা নতুন সভ্যতার ভিত্তি হিসাবে গ্রহণ করব? মানবিক মূল্যের সন্ধানে তাঁর আকৃতি এত অকৃত্রিম যে আমরা ধারণা, বর্তমান মুহূর্তে রবীন্দ্রনাথের এই বৈশিষ্ট্যটিই আমাদের কাছে সবচেয়ে মূল্যবান। ঐতিহাসিক যুগসংক্রান্তির দিনে আমরা কোন পথে চলব, কি করব, কিভাবে আমাদের সিদ্ধিনিকটতর হবে, সে সম্পর্কে তিনি যত প্রস্তাব উবাপন করেছেন, যত পথের নির্দেশ দিয়েছেন, তেমন আর কেউ দেননি। অপচ, রবীন্দ্র-প্রতিভার এদিকটি সম্পর্কে আমরা আশ্চর্যরকম উদাসীন।

লেখক জীবনের প্রথম থেকেই তিনি শুধু কবি নন, দার্শনিকও।
পিতা মহর্ষি দেবেন্দ্রনাপের প্রভাবে অতি শৈশব থেকে প্রাচীন
হিন্দু চিন্তা ও ধ্যান-ধারণার সম্পর্কে এলেও তাঁর গোড়ামি-মুক্ত মন
কাদিনই ব্যক্তিম-বিকাশের আধ্যান্থিক ছককে নির্বিচারে মেনে
নেয়নি। উনিশ শতকের পাশ্চাত্য বিজ্ঞান ও যুক্তিবাদের
আধাতে আমাদের মাসনিক সংকট যখন তীব্র হতে তীব্রতর হচ্ছে,
তখন তার সমাধানে প্রাচীন ধ্যান-ধারণা কতটুকু সহায়ক হতে
পারে, নতুন মূল্যবোধের পিছনে তার কোন খাকা দান সম্ভব
কিনা, রবীক্রনাথ সেই খোঁজেই ব্যস্ত ছিলেন।

এশিয়া ও ইউরোপের মৌলিক বিরোধ, যাকে বিশ্বাস ও

অবিশ্বাসের সংখাত ব্যাখ্যা দিলেও ভুল হয় না, তার মীনাংসায় রবীন্দ্রনাথের দূরদৃষ্টি অনেক সময় প্যেটের কথা সমরণ করিয়ে দেয়। গোটের মতোই তিনি জীবনের অর্থ ও উদ্দেশ্য গঁজেছেন সংস্কারের উর্ধ্বে, প্রথা ও অনুশাসনের ব'ইরে, পুঁথিগত পাণ্ডিতোর অনায়ত্ত সহজ মানবিকতায়। তাঁর এই প্রচেষ্টা আমাদের সমৃদ্ধতর এবং অর্থহ জীবন্যাপনে সহায়তা করেছে।

এই প্রসঞ্চে লক্ষণীয় যে, 'আধ্যাদ্মিক' অনুভূতি সম্পর্কে রবীন্দ্রনাথের সংখ্যা প্রচলিত ধারণার সম্পূর্ণ বিরোধী। উদাহরণ স্বরূপ উল্লেখ করা যায়, রুশ সমাজতন্ত্রের অনেক জড়বাদী দানকে তিনি আধ্যাদ্মিক বলেই গ্রহণ করেছেন। এছাড়া, শিল্প, সাহিত্য, সঞ্চীত, দর্শন ইত্যাদিতে অভিবাক্ত মানুষের স্পষ্টমুখী সম্ভাবনার ভিত্তিতে নতুনতর বিশ্বাসের উদ্ধাবনায় তিনি আস্থাবান ছিলেন এবং সেই বনিয়াদের উপর মহৎ মানবিক গুণ-সমন্ধ নতুন পৃথিবী রচনার সম্ভাব্যতার কথা তিনিই প্রথম বলেছেন।

ষীকার করা ভালো যে, রবীক্রনাথের কিছু কিছু বিশ্বাসের সঙ্গে আমার বা আমার সমকালীন অনেকের মতৈক্য নেই। রবীক্রনাথ এক প্রাচীন ঐতিহ্যবাহী সমাজের পরিব্রাছক; পথের সন্ধানে তিনি দেশে দেশে তীর্থপরিক্রনায় বেরিয়েছেন, কিন্তু অতীত স্মারকের লাইবছর কথনো পরিত্যাথ করে যাননি; আমরা আধুনিকেরা আরও হালকা হয়ে দেশ করতে ভালোবাসি। কিন্তু বর্ণাগ্রমের বাইরে, সংকীর্ণ লোভের উদের্ব ভিন্নতর জীবন্যাপনের বহু পদ্ধতিয়ে আছে এবং থাকা সম্ভব— একথা রবীক্রনাথই আমাদের প্রথম দেখিয়েছেন। অন্ধবিশ্বাস ও কুসংস্কারের পাথর-চাপা মনকে তিনি আলোর পথ দেখিয়েছেন, অপ্রস্থত মনকে নিজস্ব বিবেক ও বিশ্বাস অনুযায়ী পথ চলবার সামর্থ্য জ্বিয়েছেন।

অবশ্য সে-প্রস্তুতির অতিরিক্ত পথের সন্ধানও তিনি কম (मननि। पृष्ठीच अक्तर्भ वला ठल, आक आमता या अस्य करम উপলব্ধি করছি, বছ দিন পূর্ব তিনি তার ইঞ্চিত দিয়ে বলেছিলেন, विद्धानत्क উপाय कार्यि एम्थर घरत, छेरमग कार्य नय। অস্কৃত দূরদৃষ্টিতে তিনি সেদিন ভবিষ্যশ্বাণী করেছিলেন, বিজ্ঞানকে জীবন থেকে বিচ্ছিত্র করে সদয়হীন ল্যানরেটরিতে নির্বাসন দেওয়ার ফল শুভ খবে না , উপায়কে উদ্দেশ্যের মর্যাদা দিয়ে আমরা বিপদই ডেকে আনবো। এই জন্য তিনি ল্যানরেটির থেকে পাওয়া সংবাদ ওনে, তার গ্রহণযোগ্য অংশটুকু আত্মসাৎ করেও বলেছেন, ঝরণার ধ্বনিসংকেত আর ছন্দলীলা, এবং নদার গতিভঙ্গীকে শুধু রসায়নের ফর্মূলা দিয়ে ব্যাখ্যা করা যায় না। বিজ্ঞানের প্রাণহীন সংকীর্ণতা সম্পর্কে সচেতন খেকেও অন্য অর্থে অিন্তু তিনি বিজ্ঞানেরই কবি। স্বতন্ত্র পদ্ধতি ও বক্তব্যের ভীডে, পরম্পর-বিরোধী ও একেপেশে অভিজ্ঞতায় বিজ্ঞানের প্রতিটি শাখার গণ্ডী যখন ক্রমশ সীমিত হয়ে আসছে, তখনও তিনি অখণ্ড, পরিপূর্ণ মানুষ থাকতে চেয়েছেন, আমাদের মত মানুষের ভগ্নাংশ হতে রাজী হননি। এই কারণে, জীবনের প্রতিটি অভিব্যক্তিতে—সামাজিক, নৈতিক, রাজনৈতিক ও নান্দনিক সকল দিকে সর্বব্যাপী সামগ্রিক অনুরাগে রবীন্দ্রনাথই বোধ করি এযুগের সর্বশেষ পরিপূর্ণ মানুষ। জীবনকে শিল্পেরই মতো স্থমায় মণ্ডিত করে তার সকল পাপড়ি সমানভাবে মেলে দেবার সেই আগ্রহ প্রকাশ পেয়েচে তাঁর কথায়: আমি শুধু আলো হাতে নিয়ে দাঁড়াতে চাই না, অন্তরালোকে আলোর মত নিজে জলে উঠতে চাই। এই জ্বলে ওঠার আগ্রহেই তাঁর চিন্তা মূলত: আধুনিক এবং মানবিক। তিনি বিশ্বাস করতেন যে, সাহস ও দূরদৃষ্টি থাকলে প্রকৃতিকে জয় করে, অজ্ঞেয়কে জেনে এমনি 'জলে ওঠা' মানুষের পক্ষে খুব দুরুহ নয়। অবশ্য আমার ধারণা, ডি'হলব্যাখ-এর মতো তিনিও শেষ পর্যন্ত মনে করতেন, সামাজিক চিন্তার ফলে আদর্শ-বিপ্লব না ঘটলে এবং সামাজিক প্রতিষ্ঠানের রূপান্তর না হলে সমাজ-জীবনের অথগতি অসম্ভব।

এই প্রসঙ্গে রবীন্দ্রনাথের আন্তর্জারিকতা সম্পর্কে আলোচনা করা যেতে পারে। তার আন্তর্জাতিকতার আদুর্শ নিঃসন্দেহে আমাদের বর্তমান স্বপুকামনার অগ্রদ্ত। অগচ এ ব্যাপারে তীর অনুভূতি একাস্থভাবে ভারতীয়। বিরোধ এবং সংঘাত শত্রেও সমনুয়ের যে সহিষ্ণৃতা ভারতীয় ইতিহাসের প্রধানতম বৈশিষ্ট্য, সমবেদনা ও সহানুভূতির যে ধরণাটি আমাদের প্রাচীন মানবিকতার ভিত্তি, রবীজ্রনাথের আন্তর্জাতিকতা তারই যুগানুগ অভিব্যক্তি। বহু জাতি, অজ্যু জনগোষ্ঠি, বিভিন্ন ভাষা ও স্বতম্ব নান্স-দৃষ্টির সমবায় ও সমত্বয়ে ভারবতর্ম হল্ত কাল থেকেই ছোটিখাটি একটা আলাদা জগৎ। এই আলাদা জগতে আমরা ন্সেহে-মমতায়, আশ্বীয়তায়-সমবেদনায় পরম্পর একসম্পে বেঁচেডি, একটি সাধারণ সংস্কৃতিৰ সোতিধারায় সবাই নির্নিবাদে একসঙ্গে অবগাহন করেছি।। স্বতরাং দাবী করা যায় যে, সন্ভান ও সচেতন ভাবে উপলব্ধি না করলেও আন্তর্জাতিকতার বীজানু চির্দিনই আমাদের রক্তে স্বপ্ত রয়েছে। বৌদ্ধবর্গে ও বেদান্তের আদর্শে একদিন তার যে অভিবাজি দেখা থিয়েছে, রূপভেদে রবীক্রনাথে তারই অধ্নিক কণঠস্বর শোনা গেল। রবীন্দ্রনাথের দৃঢ় বিশ্বাস ছিল, বিরোধী স্বার্থের সংঘাত্রসম্বেও ভারতবর্ষ যে সহিফ্তার বলে এক সাধারণ সভ্যতার উত্তরাধিকার বহন করতে পেরেছে, তালই ব্যাপক অনুসরণ সমগ্র পৃথিবীকে নিক্টতর বন্ধনে টেনে আনতে পারে। 'বিশ্বভীরতী' পূথিবীকে সেই এক নীড বানাবারই পরিক্ল্যনা। এরই আগ্রহে তিনি ইউবোপ, আমেরিকা ও দ্রপ্রাচ্য ঘূরে বেরিয়েচেন, লাভের লোক পথিবীকে যেভাবে হিংসায় উন্মন্ত করে তুলেছে তার বিরুদ্ধে দৃ।কণ্ঠে সাবধানবাণী উচ্চারণ করেছেন।

পৃথিবী তাঁর সাবধানবাণী মর্যাদা দেয়নি। অশীতিতম জন্মবাধিকীতে তাই তাঁর ব্যথিত কর্ণ্য থেকে বড়ো দুঃপেই উচ্চারিত হয়েছেঃ

''আছ মানবামার অপমানে দিগন্ত থেকে দিগন্ত পর্যস্ত ৰাতাস কলুমিত করে দিয়েছে।...

'জীবনের প্রথম- গারপ্তের সমস্ত মন থেকে বিশ্বাস করেছিলুম মুরোপের সম্পদ অন্তরের এই সভ্যতার দানকে। আজ আমার বিদায়ের দিনে সে বিশ্বাস একেবারেই দেউলিয়া হয়ে গেল। আজ কাশা করে আছি, পরিত্রাণকভার জনমদিন আসছে আমাদের এই দারিদ্রালাঞ্চিত ক্রীরের মধ্যে।...

'মানুষেব প্রতি বিশ্বাস হারানো পাপ, সে বিশ্বাস শেষ পর্যন্ত রক্ষা করব। আশা করব, মহাপ্রলায়ের পর বৈরাগ্যমুক্ত আকাশে ইতিহাসের একটি নির্মল আয়প্রকাশ হয়তো আরম্ভ হবে এই পূর্বাচলের সূর্যোদয়ের দিগন্ত থেকে। আর একদিন অপরাজিত মানুষ নিজের জয়য়াত্রার অভিমানে বাধা সকল অপ্রসর হবে তার মহৎ মর্যাদা ফিরে পাবার পথে। মনুষ্যক্ষের অন্তহীন প্রতিকারহীন পরাভবকে চরম বলে বিশ্বাস করাকে আমি অপবাম মনে করি।'

তাঁর এই কথাওলি কি আমাদের বর্তমান চিভারই পূর্বাভাস নয় ?



# রবীন্দ্র কাব্যের বারমাস্য।

विन्नता (नवीरहोधुतानी

প্রকৃতির সৌন্দর্য চিরদিনই মানুষের মনকে মুগ্ধ করেছে। যখন সে মায়ের কোলে শিশু তখনও সে আনন্দে হাত বাড়িয়ে ''আয় আয় চাঁদা মামা'' বলে ডাকে; আবার যখন তার জীবনের কাজ শেষ হয়ে যায়, তখন গজার তীরে শেষ নিঃশ্রাস ত্যাগ করে স্বস্থি পায়।

কিন্তু আগাদের সাধারণ মানুমের জীবন বড় সন্ধীর্ণ, বড় বিক্ষিপ্ত, বড় খণ্ডিত, বড় হাটের ধূলা-ধূসরিত; তাই এই নিত্য সন্ধীর কাছে সর্বদাই যে দান পাই, তা সম্পূর্ণরূপে উপভোগ করতে বা তার আনন্দ প্রকাশ করতে সকলে পারি না। পারেন কেবল তারা যার। ঋষি এবং কবি, যারা দ্রুষ্টা এবং স্থাই।। বৈদিক যুগে ঋষিগণ প্রকৃতির স্তন্দর ও ভীষণ শক্তিপুঞ্জকে দেবতারূপে ক্ষনা করে স্থব করেছেন। আধুনিক যুগের কবি রবীন্দ্রনাথ প্রকৃতির ছয় ঋতুকে

> ''आगा मिरब जामा मिरम जारू जाननामा मिरम'

`মানসী পতিমা` রূপে গড়ে তুলেছেন। তাঁর থীল সন্ন্যাসী, তাঁর বর্ষা রাজা, তাঁর শরৎ দেবী, তাঁর হেমস্থলক্ষ্মী, তাঁর শীত ছদাবেশী বৃদ্ধ, তাঁর বসস্ত পথ-ভোলা পথিক।

দুটি একটি ঘটনাচক্রে রবীন্দ্র কাব্যে প্রকৃতি-বর্ণনা নিয়ে আমার একটু বিশেষভাবে নাড়াচাড়া করতে হয়েছে। সেওলির সংক্রিপ্ত বর্ণনা করে আমার এই ভমিকা শেষ করবো।

এই সুযোগে বৈশাখ থেকে চৈত্র পর্যন্ত নানান স্কলর প্রাকৃতিক বর্ণনা উদ্ধৃত করি, যা এপনও পুরানো 'ভারতী'র পাতা খুঁজলে পাওয়া যেতে পারে। তারপর অপেক্ষাকৃত আধুনিক কালে বহুদিন পূর্বে একবার শান্তিনিকেতনে বেডাতে আসি : তুর্থন এঁদের ''রবীন্দ্র পরিঘদ'' বলে এক ছাত্রসভা থেকে আমাকে কিছ বলতে বলেন। সেবার আমি তাঁর কাব্য থেকে ''ছবি'' উদ্ধার করবার চেষ্টা করেছিলাম : অর্ণাৎ ''সঞ্চয়িতা'' খেকে সেই সব অংশ নির্বাচন করেছিলাম যাতে একটি স্তন্দর ছবি মানসনেত্রে करि ५८५। मरन यार्छ रमधे ठानिका এठ मीर्घ दराष्ट्रिन रय. यंतर्गरम यामारक थामिरा पिरंड इराउ हिन । उम ( वि । व ক্ষেত্রে তার পুনরাবৃত্তি হবে না । বছর দশেক পূর্বে শাস্তিনিকেতনে স্থায়ী ভাবে থাকতে এসে আমার মনে একটি পরিকল্পনার উদয হয়। সেটি হচ্ছে একটি রবীক্র দেওগালপঞ্চীৰ সঞ্চলন। প্রকৃত-পক্ষে আমার একটি জার্মান বান্ধবীর কাচে এই পরিকল্পনাটির জন্য আমি ঋণী। পরিকন্ননাটি এই যে, ববীল্ল-কাব্য থেকে প্রত্যেক মাসের একটি সংক্ষিপ্ত বর্ণনা দেওয়া পাকরে এবং তার

উপরে সেই বর্ণনার উপযোগী ছবি আঁক। খাকরে, এবং নীচে যথারীতি মাস সপ্তাহ ও বারের ছক্ কাটা থাকরে।

সামি বিশ্বভারতীর কর্তৃপক্ষকে সনেকবার এই কল্পনা কার্যে পরিণত করবার জন্য স্বনুরোধ জানিয়েছিলাম। কিন্তু দুভ্যাগ্যবশতঃ তাঁরা স্থামার এই স্বনুরোধ রক্ষা করতে পারেননি। এমনকি পূজণীয় স্ববনীন্দ্রনাথের নির্দেশ স্বান্থারে পূর্ণিমা দেবী (গান্ধুলী) বারে৷ মাসের কবিতা চয়ন পূর্বক ছবি পর্যন্ত এঁকে দিয়েছিলেন।

আমার কাছে এখনও সেই কবিতাখণ্ডগুলি আছে। এবং পূর্ণিমা দেবীর কাছে নিশ্চয়ই ছবিগুলি আছে। এখনও যদি কেউ চেটা করেন তবে আগামী চৈত্র মাগের মধ্যে এইরকম একটি রবীক্রপঞ্জী প্রকাশ করা অসম্ভব নয়। আমার তো মনে হয় বিক্রি হবে, তবে অবশ্য খুব স্থলতা মূল্য করা সম্ভব হবে না।

আমার ইচ্ছা প্রথম মুখপত্র স্বরূপ সঙ্গংসরের বর্ণনাম্বক একটি কবিতা থাকরে : যথা—

''এমনি ধীরে একটি করে কার্টিছে দিনরাতি।
বসস্ত সে বিদায় নিল লইয়া যুখী জাতি।।
সঘন মেধে বরষা আসে, বরষে ঝর ঝর।
কাননে ফুটে নবমানতী, কদহ কেশর।।
সফ্তহাসি শরৎ আসে, পূণিমা মালিকা।
সকল বন আকুল করে শুল শেফালিকা।।
আসিল শীত সঙ্গে লয়ে দীর্ঘ দুর্থনিশা।
শিশির ঝরা কুন্দফুলে হাসিয়া কাঁদে দিশা।।
ফাগুন মাস আবার এল বহিয়া ফ্ল ডালা।
জানালা পাশে একেলা বসে ভাবিছে রাজবালা
কে পরালে মালা।।''

তার পর ক্রমশ প্রত্যেক মাসের একটি করে কবিতা ও তদুপ-যোগী ছবি থাকবে। যথা—

### বৈশাগ

''চারিদিকে শস্যরাশি চিত্রসম স্থির, প্রান্তে নীল নদীরেখা, দূর পরপারে শুত্র চর, আরো দূরে বনের তিমির দহিতেছে অগ্রিদীপ্তি দিগস্ত মাঝারে॥'

### टिनार्ष

''বসি আঙিনার কোণে গম ভাঙ্গে দুই বোনে গান গাঙ্গে শ্রান্তি নাহি মানি ; বাঁধাকুপ, ভরুতন, বালিকা তুলিছে জল, ধরতাপে মান মুখখানি।''

### আঘাঢ

''ননে পড়ে সেই আঘাঢ়ে ছেলেবেলা নালার জলে ভাগিয়েছিলাম পাতার ভেলা।'

### প্রাবণ

'বেল। যায়, বৃষ্টি বাড়ে বিগি আলিশার আড়ে, ভিজে কাক ডাক ছাড়ে মনের অস্থবে। রাজপপ জনহীন, শুরু পার দুই তিন, ছাডার ভিতর লীন, ধায় পুহমুধে।।''

### ভাদ্র

''মেদ ডুটে পেল নাইপো বাদন,
আয়পো আয়!
আজিকে সকালে শিখিল কোমল
বহিছে বায়।
পত্ত যেন ছবি সম আকা
শৈবাল পরে মেলে আছে পাখা,
জলেব কিনারে বসে আছে বক
পাড়ের ছায়।।'

### আশ্বন

''আণুিনের মাঝামাঝি উঠিল বাজনা বাজি পূজার সময় এল কাছে মধু বিধু দুই ভাই ছুটাডুটি কলে তাই আনন্দে দু'হাত তলি নাচে।''

### কার্ত্তিক

''ৰেনা ধিপ্ৰহন :
চেমন্তের রৌজ ক্রমে হতেডে প্রখন।
স্লিগ্ধ অশুখেন চাম
কান্ত বৃদ্ধা ভিখারিণী জীণ বস্ত্র পাতি
বুমায়ে পড়েছে ; যেন রৌজন্মী রাতি,
বা বাঁ ক্রে চানিদিকে নিস্তুক নিবুম।

### গ্রহায়ণ

িওই ধান কাটে, ওই করিছে কর্মণ, ওই গাড়ী নিমে নাঠে চলেছে গাছিয়া, ওই যে পূজার তবে ভুলিভেচে ফুল, ওই নৌকা লয়ে যাত্রী করিতেচে পান।

#### পৌষ

''পাওু আকাৰে বও চল হিমানীর গুয়ান নাধা । পলবহীন ৰুদ্ধ অণ্থ, শিহরে নথু শাধা ॥''

### নাদ

''শীত ভূমি হেখা কেন এলে ?

উত্তরে ভোমার দেশ আছে।
পাখী সেখা নাহি থাহে গান

ফল সেখা নাহি ফুটে গা'ছে।
সকলি ভুমাব মক্রম

সকলি ভামার জনহীন,
সেখায় একেলা নাম বাস

জানীগো, কালিয়ো ভব দিন। '

### कास्त्रव

''ত্মি কি বংগছ আজি নব বৰ্বেশে গাছি, কুওলে কুমুমরাজি একে নয়ে বীণ হ ভবিয়া আরতি পালা ছালাবেছ দীপমালা সাজাবেছ পর্বভালা নূত্য নবান, আজি বস্তেব দিন।।''

#### চৈত্ৰ

্ষানাদের এ পদ্ধীপারি পাহাড় দিয়ে দেব। দেবদার কুন্ধে ধেনু চরায় রাধালের। কোপা হতে চৈত্র নামে হাঁমের শ্রেণা উড়ে মামে সমানেতে আকাশ পথে যায় যে তারা কোপা, আন্রা কিছুই জানিনাকে। সেই স্কদরের কপা।।

এই কবিতাওলিব সঙ্গে যদি পূর্ণিমা দেবীর ছবিওলি দেওয়। হাঃ তাহলে দর্শকদেরও ভালো লাগবে, আমার বস্তব্যও,পরিস্ফুটতর হবে এবং আশা করা যায় বিশুভারতীর কর্তৃপক্ষের কাছে আমার ববীক্র পঞ্চীর আবেদন নিতান্ত অর্থো রোদন হবে না।

# न्त्रीयह. यशुन्ते प्रकार व्यवकारतः -

जिक्वत्ने भराजाम

। कार्डोस्ट अपट्टांक का म्याडी - प्रमाह नार्टा नार

Aurol- (Dama, Agh, Eller agology, Sig Tep. 20.1)

Equa Suller Sig Inter agology, Sig Tep. 20.1

Equa Suller Sig Interp. 2016. Asla: (Langh Lyana Musa. 19.1)

Busiayango — Eng. Masani (Musala). Malas egime] Sig masay.

[Lamator — (Marche, Mero - Reining. — To lamb (Mayfred arthogim. 19.1)

[Lamator — (Marche, Mero - Reining. — To lamb (Mayfred arthogim. 19.1)

[Lamator — (Marche) — Mayor — Reining — Marche Janus — Lamble adolla agology.

[Lamator — Marche Marche — Marche — Marche — Marche — March —

### 1(4- ADD): 1

न्दर - काका

Allegan pundin Allegan pundin Alwali - saak coakai - aust danis - aust Alwalis - aust and and - aust

## কবির প্রতিভাষণ

একদা কবির অভিনন্দন রাজার কর্ত্তবা বলিয়া গণ্য হইত। তাঁহারা আপন রাজমহিমা উজ্জল করিবার জন্যই কবিকে সমাদর করিতেন—জানিতেন সামাজা চিরস্থায়ী নয়, কবিকীর্ত্তি তাহাকে অতিক্রম করিয়া ভাবীকালে প্রসারিত।

আজ ভারতের রাজসভায় দেশের গুণিজন অখ্যাত-রাজার ভাষায় কবির ভাষায় গৌরবের মিল ঘটে নাই। আজ পুরসভা স্বদেশের নামে কবি সংবর্জনার ভার লইয়াছেন। এই সম্মান কেবল বাহিরে আমাকে অলঙ্কত করিল না, অন্তরে আমার হৃদয়কে আনন্দে অভিষক্তি করিল।

এই পুরসভা আমার জন্মনগরীকে আরামে আরোগো আল্লসন্মানে চরিতার্থ করুক; ইহার প্রবর্তনায় চিত্রে, স্থাপতাে, গীতিকলায়, শিল্পে এখানকার লােকালয় নন্দিত ইউক, সর্বরপ্রকার মলিনতার সঙ্গে সঙ্গে অশিক্ষার কলঙ্ক এই নগরী স্থালন করিয়া দিক,—পুরবাসীদের দেহে শক্তি আধুক, গৃহে অয়, মনে উত্তম, পৌরকলাাণ সাধনে আনন্দিত উৎসাহ। আত্বিবাদেশ বিষাক্ত আল্লিডি সার পাপ ইহাকে কলুষিত না করুক—শুভবুদ্ধি দ্বারা এখানকার সকল জাতি সকল ধর্মসম্প্রদায় স্থিলিত হইয়া এই নগরীর চরিত্রকে অম্লিন ও শান্তিকে অবিচলিত করিয়া রাথক -এই আমি কামনা করি।

MARIE

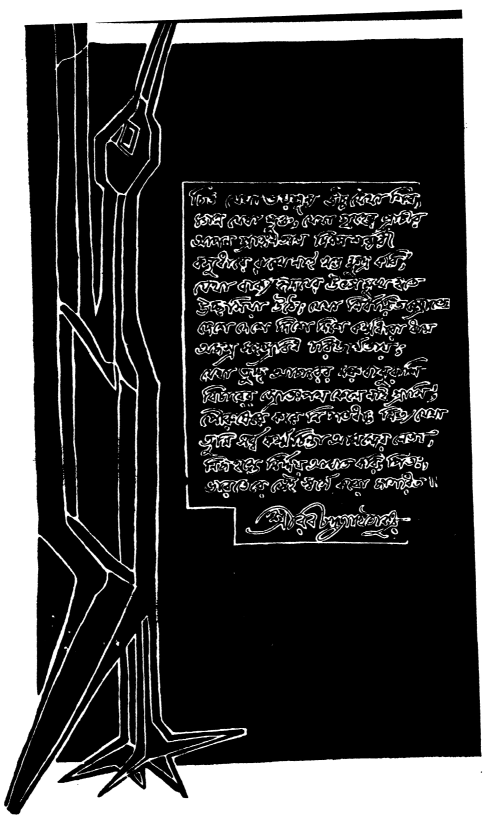
২৭শে ডিসেম্বর, ১৯৩১



"Uttararyan Santiniketan. Bengal 19 | 11 | 33

Vities ere organic expressions of culture. Uptil Loday our cities have grown up, as much of our exterior life has, chaotically. They have been imitation of Europe and their lives have flowed in channels which have been sometimes et tangent, sometimes parallel to our own. Now that India is slowly coming to her own our towns should mirror our national culture and artistic sensibility. I look forward to a Colenta which will reflect this ideal. Clabindra nath Tagore

-A M'SSAGE TO THE "CALCUTTA MUNICIPAL GAZETTE" ON THE OCCASION OP ITS NINTH ANNIVERSARY, 1933



THE CALCUTTA MUNICIPAL GAZETTE কলিকাতা মিউনিসিপ্যাল গেকেট

रम दम, दर्भ, दम, जिन लिक्स महन्मान प्रीप्णन।

थुअर एउक् स्पर्ध भएड सिर्दे एउक् स्पर्धि भएडा

१९९' १९११ स्पार स्पार क्यांच क्यांच है।

Almurproj

नर्जेम चात तैम तिक्र क्रिक्ट क्राय नाय ॥ में में में ये याच हुट तो भागमा मार्थ , मार्जेम ज्यारम स्तित स्तिक म्यूम्पर्यो, अह्व ज्ञायमा पड्ड क्षीबायद व्यक्तियः ह्या ति तो मुक्त भागमा भागमा भागमा ॥ ज्ञायमा में भीमें भागमा स्वाप्त क्षायमा मार्जेमा ॥

अतार अत्राज् विक्रम्यम् मेहा (राम, ४ म्य (अभाव विद्यम् भीव वात्य । पित्रह (याण विद्य भवन अत्यन अत्याद, आगव डीत्र पात्रा अत्याद (यह प्रवात्यर, (अत्याद केलि गत्या मेंत्याद अनुकार्य, प्रात्य केलि गत्या मेंत्याद अनुकार्य, प्रात्य अत्याप हेथा अत्याप आत्य भारा ॥

१८ विभागार

Maghynnicorgo

અમિનુ જિલ્લા ૧૯૧૬ ૧૯ ૧૯૧૬





With the Compliments of

## PUBLICITY SOCIETY OF INDIA LTD.



ADVERTISEMENT MANAGERS

# FREE PRESS JOURNAL GROUP OF PAPERS & BLITZ

SOLE ADVERTISING CONCESSIONAIRES

CALCUTTA TRAMS AND KIOSKS

**HEAD OFFICE · CALCUTTA** 

BRANCHES ;

BOMBAY . DELHI . MADRAS

# SAVE YOUR TIME BY PLACING YOUR ORDER IN ONE PLACE

**OUR DEPARTMENTS** 

PHOTOGRAPHY 1 6 LINE AND TONE

TYPE SETTING 2 7 ART PRINTING

COLOUR LANTERN SLIDE 3 8 COLOUR TONE BLOCKS

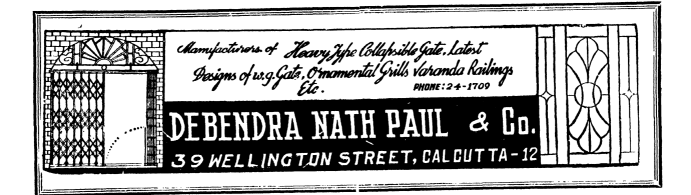
BROMIDE AND WASH FINISH 4 9 COLOUR BLOCK FROM FILM
DRAWING, LAYOUT & ART WORK 5 10 STEREO, ELECTRO & MATRICES

YOUR TRIAL ORDER WILL HELP US TO CONVINCE

PHOTOGRAPHIC STORES & AGENCY COMPANY (PRIVATE) LIMITED

ESTD, 1900

H. O. 154, DHURRAMTOLLA ST. CAL-13. DIAL. 24-1454, 24-1455 & 24-4975



SPACE TO LET

Our

Homage to the Poet

8th May 1961

INSERTED BY

BURMAH-SHELL

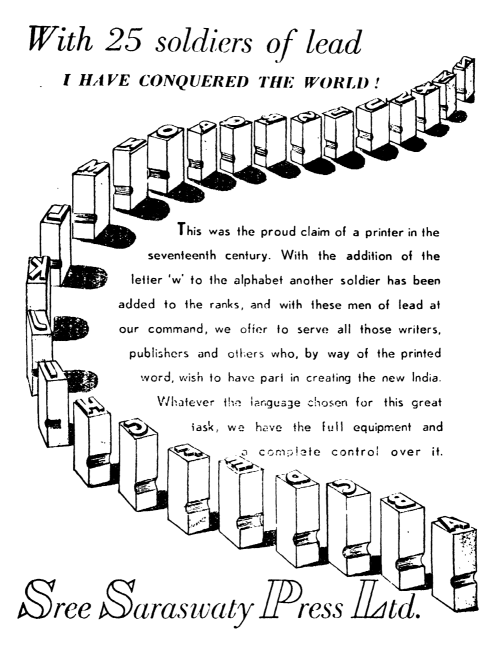
WITH
THE COMPLIMENTS
OF

## THE INDO-BURMA PETROLEUM COMPANY LTD.

**Managing Agents** 

STEEL BROTHERS & COMPANY LTD.

(INCORPORATED IN ENGLAND)



32, UPPER CIRCULAR ROAD, CALCUTTA 9

Telegram: "MACHANDI" Telephone: 22-6611

# We pay our respectful tributes to the memory of

## Poet Rabindra Nath Tagore

## THE KAJORA SELECTED COLLIERY COMPANY

135, CANNING STREET, CALCUTTA-1.

Colliery: - RANIGUNJ. - Phone: Ranigunj 37 - Proprietor: - N. M. BHUWALKA.

# UNIQUE INVENTION IN HOMŒOPATHY

Dr. Seal's Homœo Injection and Specifics. Highly effective in many Chronic and Obstinate diseases as Filaria, Rheumatism, Gout, Peptic Ulcers, Sciatica, Eczema, Spleen and Liver troubles, etc., etc.

For particulars, please write to:

Dr. S. SEAL.
2. S. R. DAS ROAD, CALCUTTA-26.

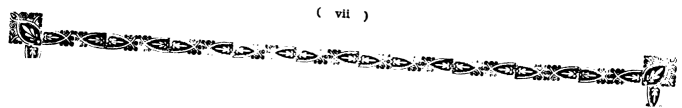


KINDLY
BUY A SEAL AND ASK
YOUR
FRIENDS TO BUY ONE

Bengal Tuberculosis Association P-21 Scheme, 49, C. I. T. Road, Calcutta-14.

Space kindly donated by:

ALL INDIA STONE CO.
Builders - Contractors - Quarry Owners.
42/1, CHETLA ROAD, CALCUTTA-27.





स्वा कार्ट्स, स्वार्थिक अभाष्ट्र अभाष्ट्री अभाष्ट्री अभाष्ट्री अभाष्ट्री अभाष्ट्री अभाष्ट्री स्वार्थिक कार्ट्स, स्वार्थिक स्वार्थिक

# Man is great

"There on the crest of the hill stands the Man of faith amid the snow-white silence.

> He scans the sky for some signal of light, and when the clouds thicken and the nightbirds scream as they fly,

be cries, 'Brothers, despair not, for Man is great.'

Men raise their heads and look up,

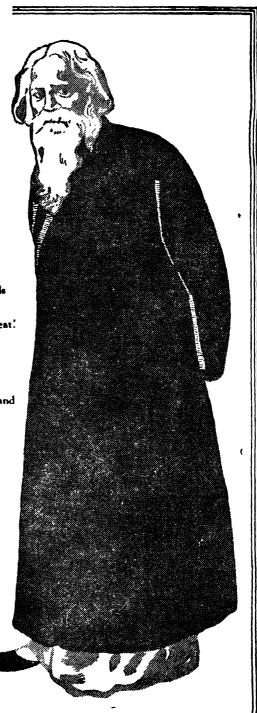
Women lift their arms in reverence,

Children clap their hands and laugh.

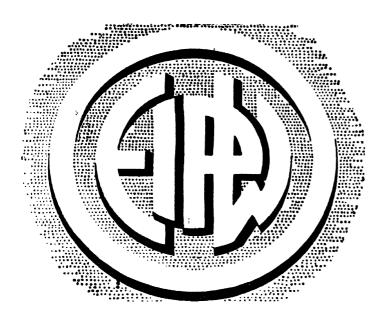
The early glow of the sun shines like a golden garland on the forehead of the Man of faith, and they all cry, 'Brother, we salute thee;'"

> Rabindra Centenary 1961

WEST BENGAL GOVERNMENT



# MANUFACTURER OF QUALITY MEDICINE



### BRANCHES:

Paltanbazar, Gauhati, Assam.

17/60, Sanyasi Raju Street, Gandhinagar, Vijaywada. Andhra Pradesh.

Sukdeo Prasad Verma Road, Patna-1, Bihar.

3620/21, Netaji Subhas Marg, Daryaganj, Delhi.

Loksatta New Building, Nagarwada, Baroda-1, Gujrat.

13104, Seventy Feet Road, Ernakulam, Kerala.

18, Second Line, Beach, Madras-1.

Framroz Court, (Ground Floor).

Dadasaheb Phalke Road, Dadar, Bombay-14.
 Maharashtra.

Fulchur Line, Condia, Dt. Bhandara, Maharashtra.

43. Lalbagh Road, Bangalore-2, Mysore.

333, Napier Town, Jubbalpur, Madhya Pradesh.

Manglabagh, Cuttack-1, Orissa.

Phillaur, Jullundur, Punjab (1).

Bombay House Building, Mirza Ismail Road.

Jaipur City, Rajasthan.

Aishbagh, Lucknow, U.P.

Deshbandhupara, Siliguri, Darjeeling, West Bengal.





Agents:
THE ORIENTAL MERCANTILE CO., LTD.
CALCUTTA . BOMBAY . KANPUR . DELHI . MADRAS

### EAST INDIA PHARMACEUTICAL WORKS LIMITED

102, Syamaprasad Mukherjee Road, Calcutta-26.



We pay our homage to Gurudev

The Great Poet,
Philosopher and guide
of the
Modern India

Sulekha works LTD.
300, Bepin Behari Ganguly Street,
Calcutta-12

# The City of my Birth

Let this Corporation make the city of my birth great in the amenities of life, health and sanitation and dignity and self-respect. Let painting, sculpture, music and arts grow under its auspices and make the dwellings of the citizens abodes of joy. Let this city wipe out its blot of illiteracy with all its dirt and uncleanliness; let her citizens enjoy plenty, have strength of body and energy of mind, and be inspired with civic spirit born of joy; let not the poison of internecine strife pollute her life; let her citizens of all races and sects and communities unite in goodwill and keep her fair name untarnished and the peace undisturbed. . . . this is my prayer.

Rabindranath Tagore in his reply to the Civic Address presented on the occasion of his Seventieth Birthday Celebrations, 1931.

## With compliments from:

# KESORAM INDUSTRIES AND COTTON MILLS LIMITED

(Formerly Kesoram Cotton Mills Ltd.)

Largest Manufacturers of

QUALITY FABRICS

Č

HOSIERY GOODS

IN

EASTERN INDIA

Managing Agents:

# BIRLA BROTHERS PRIVATE LIMITED 15, INDIA EXCHANGE PLACE, CALCUTTA-1

MILLS AT:
42, GARDEN REACH ROAD.
CALCUTTA — 24



# INDIAN STANDARD INSTITUTION GRANTED

THE CERTIFICATION MARK
FIRST IN INDIA TO
BENGAL CHEMICAL'S



LAMP BRAND PHENEOL

R. W. COEFFICIENT 5/7

SUN BRAND PHENEOL

R. W. COEFFICIENT 10/12



**HY-COFF** 

R. W. COEFFICIENT 18/20

**BOTH BLACK & WHITE VARIETIES AVAILABLE** 

BENGAL CHEMICAL
CALCUTTA : BOMBAY : KANPUR

# An Advertising Opportunity

No more worthy motive could exist for publishing a weekly like the Calcutta Municipal Gazette than that it educates the public to greater civic consciousness.

The Indian Municipalities buy hundreds of products in rather startling quantities. The "Gazette" represents an advertising opportunity for participation in the immense purchases made by them.

If you sell a product useful to Municipal Councillors and civic authorities, you will find here a market worth cultivating.

We suggest your including the "Gazette" in your next advertising programme.



Each informment is a history. Built stone upon stone, each is an immortal document of Indian enterprise and imagination. To-day, the imagination is staggered by the vast network of our Railway system which daily transports millions to different parts of India, linking the variety of cultures with the strongest bond of mutual goodwill.



SOUTH EASTERN RAILWAY

The Great One comes,

Sending shivers accross the dust of the Earth

In the Heavens sounds the trumpet,

In the world of man the drums of victory are basten

The hour has arrived for the great Birth.

To-day the gates of night's fortress
Crumble into the dust —
On the crest of awakening dawn
assurance of new life
proclaims "Fear Not."

The great sky resounds with poems of victory to the Coming of Man.

Tagore





ঐ সহামানৰ আসে

দিকে দিকে রোমাঞ্চ লাগে

মর্ত ধূলির ঘাসে ঘাসে

পরলোকে বেজে ওঠে শঙ্ধ

নরলোকে বাজে জয়দ্র

এল মহা জন্মের লগ্ন

আজি অনারাত্রির দুগতোরণ যত

ধূলিতলে হয়ে গেল ভগ্ন।
উদর শিগরে বাজে মান্ড: মান্ড: রব

নবজীবনের আখাসে

জন্ম জারের মান্য অন্তান্য

মক্রি উঠিল মহাকাশে।

নবৰৰ্ষ

—রবীজ্ঞনাথ

Respectful Homage of -

## THE IMPERIAL ART COTTAGE

PHOTO-LITHO OFFSET, COLOUR PRINTERS & PROCESS BLOCK MAKERS

1A, TAGORE CASTLE STREET, CALCUTTA 6





Pro ted and Published by Shri P. K. Mitra, Septemberds at Corporation Pro 5, Sureadranath Banerice Poace Calcutta Vol. LXXV. No. 21 March 17, 1962

# Bird & Company (Private) Ltd.

# F. W. Heilgers & Company (Private) Ltd.

### GENERAL MERCHANTS & MANAGING AGENTS

Enquiries Regarding:—

Coal, Engineering, Timber, Minerals, Paper, Jute, Gunnies, Insurance, Research, Shipping, Oil, Labour, Prestressed Concrete, Sugar, Limestone, Canvas, Wire Ropes, Wallboards, Pneumatic Equipment, Belting.

Chemicals, Pigments, Water Treatment, Water Proofing.

### Branches and Offices:

NEW DELHI : KANPUR : VISAKHAPATNAM BOMBAY : MUSULIPATNAM : CUTTACK

Head Office:

# CHARTERED BANK BUILDINGS

PRICE: RUPEES THREE ONLY



